

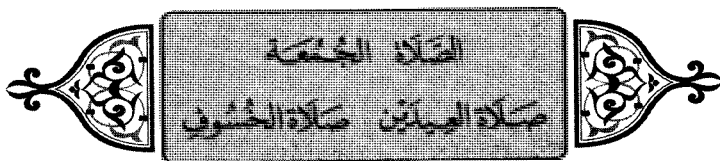
# لِهَا يَتَرَكَّمُ الْمُطْلَبُ فِي دراية المذهب

لِدَامِ الْجَرَانِ

عَنْدِ الْمَلِكِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ يُوسُفَ الْجَوَيْنِيِّ  
رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى  
(٤١٩-٤٧٨)

حَقْقَةٌ وَصَنْعٌ فِيهَا رَسَةٌ

أ. د. عبد العظيم محمود الديب



دار المنهج



الطبعة الأولى

م ٢٠٠٧ - هـ ١٤٢٨

جميع الحقوق محفوظة للناشر

دار المنهج للنشر والتوزيع

جدة - هاتف رئيسي ٦٣٢٦٦٦٦ - فاكس ٦٣٢٠٣٩٢

الادارة ٦٣١١٧١٠ - المكتبة ٦٣٢٢٤٧١

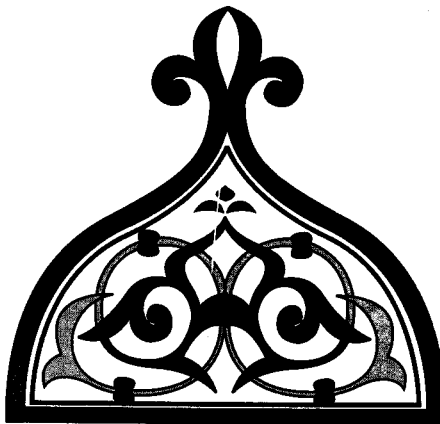
## نبیحان

أولاً :

هذا الكتاب بينك وبينه ألف عام تقريباً، فإذا رأيتَ منْ  
ظواهر اللغة والأساليب غير مالوفك ومعهودك، فلَا تُخاولْ  
أن تحمل لغته على لغتك، ولا تُسارع بحمل ذلك على الخطأ  
وسمه المحقق وتصصيروه، فهذه هي لغة عصرهم، وهذا  
أسلوبهم، وهو صحيح سليم، وإن لم يُعد مالوفاً لدينا  
ومستعمالاً عندنا ولا جاريًّا على ألسنتنا.

ثانياً :

إبراء للذمة، وحرجًا عن العهد ننبه :  
أن برنامج الصحف استحال عليه كتابة الهمزة المنطرقة المكسورة  
ما قبلها على الآية، مثل: قارئ، يجزئ . فننبه لذلك.



الْفِقْهُ صَعُّبٌ مَرَامُهُ، شَدِيدٌ مِرَاسُهُ، لَا يُعْطِي مَقَادِهِ لِكُلَّ أَحَدٍ  
وَلَا يَنْسَاقُ لِكُلَّ طَالِبٍ، وَلَا يَلِينُ فِي كُلِّ يَدٍ، بَلْ لَا يَلِينُ إِلَّا مَنْ أَيَّدَ  
بِنُورِ اللَّهِ فِي بَصَرِهِ وَبَصِيرَتِهِ، وَلُطْفٌ مِنْهُ فِي عَقِيدَتِهِ وَسَرِيرَتِهِ .

ابنُ مَاجَةَ الْمَقْبَرِيُّ السَّعَادِيُّ

الْمَرْفُونُ ٤٨٩



## كتاب الصلاة<sup>(١)</sup>

٦٤٣ - الأصل في الصلاة : الكتاب ، والسنّة ، والإجماع ، فاما الكتاب ، فقوله تعالى : « وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَإِذَا أَرَكُوكُمْ » [البقرة : ١١٠] وقال تعالى : « إِنَّ الصَّلَاةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مَوْقُوتًا » [النساء : ١٠٣] ومعناه : فرضاً موقتاً . والآيات المشتملة على ذكر الصلاة كثيرة .

والسنّة ما روی عنه عليه السلام أنه قال : « بُنْيَ الإِسْلَامُ عَلَى خَمْسٍ » <sup>(٢)</sup> الحديث . وقال : « الصلاة عماد الدين » <sup>(٣)</sup> فمن ترك الصلاة ، فقد هدم الدين . وقال : « من ترك الصلاة متعمداً ، فقد كفر » <sup>(٤)</sup> . وكلام العلماء في تفسير الحديث مشهور ،

(١) من أول كتاب الصلاة إلى (باب استقبال القبلة وأن لا فرض إلا الخمس) لا يوجد إلا نسختان فقط (ت ١) ، (ت ٢) . وقد اتخذنا (ت ٢) أصلاً ، وجعلنا (ت ١) نصاً مساعدًا مع الاستثناء بمختصر ابن أبي عصرون . [وقد أسعفتنا المقادير بعد انتهاء العمل بنسخة في غاية الجودة من أول الكتاب إلى آخر كتاب الصلاة ، فأفادنا منها ما شاء الله لنا ، وهي التي رمنا إليها بـ (ل) ] .

(٢) حديث بنى الإسلام على خمس ، متفق عليه (ر . اللؤلؤ والمرجان : ١ / ٣ ، ٤ . ح ٩) .

(٣) حديث « الصلاة عماد الدين » قال النووي في التبيغ : هو منكر باطل . وتعقبه ابن حجر في التلخيص قائلاً : « قلت : وليس كذلك ، بل رواه أبو نعيم ، شيخ البخاري ، في كتاب الصلاة ، عن حبيب بن سليم ، عن بلال بن يحيى ، قال : جاء رجل إلى النبي صلى الله عليه وسلم ، فسألته ، فقال : « الصلاة عمود الدين » ، وهو مرسل رجاله ثقات » والحديث رواه البيهقي في الجامع لشعب الإيمان ، عن عمر مرفوعاً ، بسند ضعفه السحاوي ، في المقاصد الحسنة ، قال : وهو عند الطبراني أيضاً ، وكذا الديلمي ، عن علي مرفوعاً (ر . تلخيص الحبير : ١٧٣ / ١ ، الجامع لشعب الإيمان : ٦ / ٩٧ ح ٢٥٥٠ ، المقاصد الحسنة : ح ٦٣٢ ، ضعيف الجامع الصغير : ٣٥٦٨ ، كنز العمال : ١٨٨٨٩ ، ١٨٨٩٠) .

(٤) حديث : « من ترك الصلاة متعمداً ، فقد كفر » قال الحافظ : رواه البزار ، من حديث أبي الدرداء بهذااللفظ ، وله شاهد من حديث الربيع بن أنس ، عن أنس عن النبي صلى الله عليه

و سنذكر الأخبار الواردة في تفصيل الصلوات على حسب الحاجة في مظانها .  
والآمة مجتمعة على أن الصلاة ركن الإسلام .

ثم كان المسلمون متبعين بصلوة الليل في ابتداء الإسلام على ما يُشعر بها ﴿يَأَيُّهَا الْمَرْءُمُ﴾ [المزمول : ١] ، ثم لما عُرِجَ برسول الله صلى الله عليه وسلم ، افترض الله عزوجل الصلوات الخمس ، في قصة مشهورة ، ونسخت فرضية صلاة الليل عن الأمة ، وقيل : إن فرضيتها باقية على الرسول عليه السلام ، والله أعلم .

وليس في القرآن تنصيصٌ على أعيانها وتصریحٌ ، ولكن فيه تلویحٌ وإيماءٌ إليها ، و مما تكلم العلماء عليه منها ، قوله تعالى : « حَفِظُوا عَلَى الصَّلَوَاتِ وَأَنْصَلُوهَا لِوُسْطِيٍّ » [البقرة : ٢٣٨] . وقد اختلف العلماء في الصلاة الوسطى ، فالذى اختاره الشافعى أنها بـ ١٠٥ صلاة الصبح ؛ فإنها محتوшаً بصلاتين ليلىتين قبلها ، وصلاتين نهاريتين / بعدها ، وهي حرية بمزيد الاستحداث ، من حيث إن وقتها يُواكب الناس وأكثرهم في غمرات النوم والغفلات . ثم الذي ذكره الشافعى وإن كان ظاهراً ، فهو مظنون ، والذي يليق ، بمحاسن الشريعة ، ألا تبين على يقين ؛ حتى يحرص الناس على جميع الصلوات ، حتى توافق الصلاة الوسطى ، كدأب الشريعة في ليلة القدر . وقد ورد خبرٌ في غزوة الخندق يدل على أن الصلاة الوسطى هي : صلاة العصر<sup>(١)</sup> والله أعلم .

وسلم ، وفي الباب عن أبي هريرة ، رواه ابن حبان ، في الضعفاء . وأصبح ما فيه حديث جابر ، بلغت « بين العبد وبين الكفر ترك الصلاة » رواه مسلم ، والترمذى والنسائي ، وابن حبان . ا . هـ . ملخصاً (ر . تلخيص الحبير : ١٤٨/٢ ، ٨١١ ح ١٤٨) ، ومسلم : الإيمان ، باب بيان إطلاق اسم الكفر على من ترك الصلاة ، ح ٨٢ ، الترمذى : الإيمان ، باب ما جاء في ترك الصلاة ح ٢٦١٨ - ٢٦٢٠ ، النسائي : الصلاة ، باب الحكم في تارك الصلاة ح ٤٦٥ ، صحيح ابن حبان : ح ١٤٥١ ) وسيأتي في ( باب تارك الصلاة ) .

(١) يشير إلى حديث علي رضي الله عنه ، قال : « كنا مع النبي صلى الله عليه وسلم يوم الخندق ، فقال : ملأ الله قبورهم ، وبيوتهم ناراً ، كما شغلونا عن صلاة الوسطى حتى غابت الشمس ، وهي صلاة العصر » . وهو متفق عليه ( البخاري : الدعوات ، باب الدعاء على المشركين ، ح ٦٣٩٦ ، وانظر : ٢٩٣١ ، ٤١١١ ، ٤٥٣٣ ) . مسلم : المساجد ، باب الدليل لمن قال : الصلاة الوسطى هي صلاة العصر ، ح ٦٢٧ ) ولمسلم أيضاً من حديث عبد الله بن مسعود ، وجابر بن عبد الله رضي الله عنهم ، ح ٦٢٨ ، ٦٣١ .

٦٤٤ - ثم صَدَر الشافعِي كتاب الصلاة ببيان المواقف ، واعتمد في باب المواقف حديث جبريل ، وأجمعُ الروايات ما رواه ابن عباس أن النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال : « أَتَنِي جَبْرِيلُ عِنْدَ بَابِ الْبَيْتِ مَرْتَيْنِ ، فَصَلَّى بِي الظَّهَرَ حِينَ زَالَ الشَّمْسُ ، وَصَلَّى بِي الْعَصَرَ حِينَ كَانَ ظَلُّ كُلِّ شَيْءٍ مِثْلَهُ ، وَصَلَّى بِي الْمَغْرِبَ حِينَ أَفْطَرَ الصَّائِمُ ، وَصَلَّى بِي الْعَشَاءَ حِينَ غَابَ الشَّفَقُ ، وَصَلَّى بِي الصَّبَحَ حِينَ حَرَمَ الطَّعَامُ وَالشَّرَابُ عَلَى الصَّائِمِ ، ثُمَّ عَادَ فَصَلَّى بِي الظَّهَرَ حِينَ كَانَ ظَلُّ الشَّيْءِ مِثْلَهُ ، وَصَلَّى بِي الْعَصَرَ حِينَ كَانَ ظَلُّ كُلِّ شَيْءٍ مِثْلَيْهِ ، / وَصَلَّى بِي الْمَغْرِبَ كَصَلَاتِهِ بِالْأَمْسِ ، وَصَلَّى بِي الْعَشَاءَ حِينَ ذَهَبَ ثُلُثُ اللَّيْلِ ، وَصَلَّى بِي الصَّبَحِ وَقَدْ كَادَ حَاجِبُ الشَّمْسِ يَطْلُعُ ، ثُمَّ قَالَ : يا مُحَمَّدٌ : الْوَقْتُ مَا بَيْنَ هَذَيْنِ »<sup>(١)</sup> .

فلتَّقع البداية بوقت صلاة الظهر تأسياً بما ورد في قصة جبريل .

فأول وقت الظهر يدخل بزوال الشمس ، وهو انحطاطها عن منتهى ارتفاعها ، فإذا انحطت ، فهذا زوالها ، ثم إنما يتبيَّن زوالُها بزيادة الظل بعد النقصان ، وظل الشمس عند ابتداء طلوع الشمس مستطيل في صوب المغرب ، ثم كلما ارتفعت الشمس ، يتقلص الظل وينقص ، فإذا انتهت الشمس إلى مُنتهي ارتفاعها ، وقف الظل ، فإذا أخذ في الزيادة ، فهذا أول الزوال في الشرع ، والشمس لا وقف لها ، وهي دائمة في استدارتها على الخط الذي ترسمه ، فلو ظنَّ ظان أنها كما<sup>(٢)</sup> تنتهي إلى مداها ، تنحط

(١) حديث صلاة جبريل ، رواه الشافعِي ، وأحمد ، وأبو داود ، والترمذِي ، وابن خزيمة ، والدرقطني ، والحاكم . صححه ابن العربي ، وابن عبد البر ، وحسنه النووي وابن الصلاح ، كما صححه الشيخ أحمد شاكر والألباني . هذا . وقد اعترض النووي على الغزالِي في قوله في هذا الخبر : عند باب البيت ، وقال :المعروف ، عند البيت . قال الحافظ : وليس اعتراضه جيداً ، لأن هذا رواه الشافعِي هكذا (ر . تلخيص العجير : ١/١٧٣ ح ٢٤٢ ، ترتيب مستند الشافعِي : ١/٥٠ ح ١٤٥ ، مستند أحمد : ٥ ح ٣٠٨١ تحقيق الشيخ شاكر ، أبو داود : الصلاة ، باب في المواقف ، ح ٣٩٣ ، صحيح أبي داود : ١/٧٩ ح ٣٧٧ ، الترمذِي : أبواب الصلاة باب ما جاء في مواقف الصلاة ، ح ١٤٩ ، صحيح الترمذِي : ١/٥٠ ح ١٢٨ ، وابن خزيمة : ح ٣٢٥ ، والدرقطني : ١/٢٥٨ ، والحاكم : ١/١٩٣ وصححه ووافقه الذهبي ، والبيهقي : ١/٣٦٧ ، والمشكاة ٥٨٣ ، والإرواء : ٢٤٩) .

(٢) « كما » بمعنى عندما .

ويتصل انحطاطها بآخر ارتفاعها - وإن كان لا يتبيّن للراصد في الظل - فهذا تخيل لا اعتبار به في الشرع ، والذي يحقق ذلك ، أنا أولاً : لا نُبعِد أن يُتخيل وقوف الظل بـ ١٠٦ والشمس في [آخر]<sup>(١)</sup> التوقي ، كما لا نُبعِد ذلك في اعتقاد أول الانحطاط / وقد ورد الشرع بالنهي عن الصلاة في وقت الاستواء ، كما سيأتي ذلك في باب الأوقات المكرورة ، وذلك الوقت ليس وقت إجزاء الظهر وفاما ، والذي يدور في خَلَد الفطْن ، أنه إذا بان ازدياد الظل ، فتعلم قطعاً أن الشمس قد زالت قبل أن بان للراصد بلحظة .

فإن قال قائل : لو صادف التكبيرة ما قبل زيادة الظل ، ثم اتصل على القرب بها ظهور الفيء ، فهل تقضون بانعقاد الصلاة في هذه الحالة ؟ فالخبير بالمواقيت لا يعجز عن تقسيم وقت وقوف الظل ثلاثة أقسام ، حتى يفرض قسماً إلى آخر الارتفاع ، وقسماً إلى آخر<sup>(٢)</sup> تردد الراصد ، وقسماً إلى الزوال . وهذا أقصى ما يُيديه ذو الفطنة في هذا .

ولكن الوجه القطع بأنه لا يدخل وقت إجزاء الظهر ما لم يتبيّن ازدياد الظل ، وما قبل ذلك معودٌ في وقت الاستواء . وإذا وقعت التكبيرة قبل تبيّن ظهور الزيادة ، لم يُحكم بانعقاد الصلاة ؛ فإن المواقت الشرعية مبناتها على ما يُدرك بالحواس ، وفي مساق الحديث ما يدل على ذلك ؛ فإن جبريل أبان لرسول الله صلى الله عليه وسلم أن آخر الوقت / بمصير ظل كل شيء مثله ، ولا يخفى على المتأمل أن الآخر إذا تأقَّت بذلك ، فأول الوقت بظهور أول الظل الزائد .

فهذا بيان أول وقت الظهر .

٦٤٥ - ثم ينقضي وقته إذا صار ظل كل شيء مثله ، من أول الزيادة . ولا يحسب المثل من أول ظل الشخص<sup>(٣)</sup> ، فإنه لو قُدر ذلك ، فقد يكون الظل وقت الاستواء في

(١) في الأصل : في أجل . والمثبت من : ت ١ ، ومن مختصر ابن أبي عصرون . ثم وجدناها في (ل) .

(٢) في (ت ١) : وقسماً آخر إلى تردد الراصد .

(٣) الشخص : كل جسم له ارتفاع وظهور ، وغلب في الإنسان (المعجم) ، والمراد هنا العموم وليس الإنسان وحده .

الشقاء زائداً على الشخص ، فالنظر إلى ما يفيء ويرجع من الظل بعد النقصان ، ولا خفاء بمثل ذلك ، ولكنني أضطر إلى ذكر الجليات ؛ [إذ التزمت]<sup>(١)</sup> نظم مذهب جامع .

٦٤٦- وأول وقت العصر يدخل بانقضاء وقت الظهر ، فليس بين منتهي وقت الظهر ومبتدأ وقت العصر فاصلٌ وزمان متخلل ، ثم صلاة العصر مجرّدة أداءً إلى غيبة [الشمس]<sup>(٢)</sup> .  
ونحن نذكر الآن فصلين في مواقيت الصلاة ، بهما تمام البيان .

### [الفصل الأول]<sup>(٣)</sup>

٦٤٧- أحدهما : أن معتمد الشافعي في المواقت بيانُ جبريل عليه السلام ؛ والخبر المأثور فيه مشعرٌ بتعرضه لبيان أوائل الأوقات في نوبة ، وبيان أواخرها في نوبة ، وهذا واضح معترف به في صلاة الظهر .

وفي الحديث أدنى غموض ؛ فإنه يخيل أن صلاة الظهر أقامها في اليوم الثاني في الوقت الذي / أقام فيه صلاة العصر في اليوم الأول ، ومن هذا اعتقد مالك<sup>(٤)</sup> أن الوقت ١٠٧ بمشترك .

وقد اضطربت المذاهب في وقت الظهر والعصر ، وأبعدها مذهب أبي حنيفة ؛ فإنه زعم أن وقت العصر يدخل بمصير ظل كل شيء<sup>(٥)</sup> مثلية ، وأن وقت الظهر يمتد إلى أن يصير ظل كل شيء<sup>(٥)</sup> مثلية ، وخالفه أصحابه<sup>(٦)</sup> ، وقالا : لم يقنع صاحبنا بمخالفته

(١) في الأصل : لترتيب نظم . والمثبت من : ت ١ .

(٢) في الأصل : الشفق . والمثبت من : (ت ١) .

(٣) زيادة من المحقق .

(٤) ر. الإشراف للقاضي عبد الوهاب : ٢٠١/١ مسألة ١٧٦ ، حاشية الدسوقي : ١٧٧/١ ، جواهر الإكيليل : ٣٢/١ .

(٥) ما بين القوسين ساقط من : (ت ١) .

(٦) فيما رأينا من كتب السادة الحنفية ، عند عرضهم لرأي ومختلفة الصالحين ، لم ينسب أحدٌ هذا

رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى خالف جبريل عليه السلام ، ولم يَئِنْ مذهبه على خبر ، ولا قياس ، وإنما استمسك بحديث أرسله رسول الله مثلاً ، لما قال : « مثلنا ومثل من كان قبلنا » الحديث<sup>(١)</sup> ، ثم ليس فيه للأوقات ذكر ، وإنما اشتمل الحديث على كثرة الأعمال وقلتها .

فأما متعلق مالك في ادعاء الاشتراك ، فما نبهنا عليه في أول العصر بمقدار ما يسع أربع ركعات ، فهذا المقدار يصلح لأداء الظهر والعصر ، وهذا مذهب المزن尼 فيما حَكَاهُ الصَّيْدَلَانِي .

٦٤٨ - واقتصر الشافعي ، واعتمد الحديث ، وفهم من بيان جبريل فَصْلَ أواخر<sup>(٢)</sup> الأوقات عن أوائل ما يليها ، فعلم من هذا المساق انقطاعاً آخر وقت الظهر من أول وقت العصر ، فاعتراض له منشأ إشكال مالك ، فرأى في ذلك تقريراً حسناً ، وقال صلى ١٠٨١ جبريل صلاة الظهر في اليوم الثاني / في آخر المثل الأول ، بحيث انطبق التحلل عنها على انقضاء المثل ، فقيل : صلى جبريل حين صار ظل كل شيء مثله ، وصلى صلاة

القول عن مخالفة الإمام الأعظم الرسول صلى الله عليه وسلم وجبريل - إلى الصالحين (ر . المبسوط : ١٤٢ / ١ ، البدائع : ١٢٢ / ١ ، ابن عابدين : ٢٤٠ / ١ ، والبحر : ٢٥٧ / ١ ) وانظر فتح القيدير ونصب الرأية وغيرها .

(١) حديث « مثلنا ، ومثل من كان قبلنا » رواه البخاري عن نافع عن ابن عمر بلفظ : قال صلى الله عليه وسلم : « مثلكم ومثل أهل الكتابين ، كمثل رجل استأجر أجراء ، فقال : من يعمل لي من غدوة إلى نصف النهار على قيراط ؟ فعملت اليهود ، ثم قال : من يعمل لي من نصف النهار إلى صلاة العصر على قيراط ؟ فعملت النصارى ، ثم قال : من ي العمل لي من العصر إلى أن تغيب الشمس على قيراطين ؟ فأتمهم ، فغضبت اليهود والنصارى ، فقالوا : ما لنا أكثر عملاً ، وأقل عطاء ؟ قال : هل تَقْصُّتُمْ من حقكم ؟ قالوا : لا . قال : فذلك فضلي أُوتَيْهِ من أشاء » (رواه البخاري : الإجارة ، باب الإجارة إلى نصف النهار ، ح ٢٢٦٨ ، وباب الإجارة إلى صلاة العصر ، ح ٢٢٦٩ ، ورواه أيضاً في كتاب مواقيت الصلاة ، باب من أدرك ركعة من العصر قبل الغروب ، ح ٥٥٧ . ورواه الترمذى : الأدب ، باب ما جاء في مثل ابن آدم وأجله وأمله ، ح ٢٨٧١ ، ورواه أحمد في مسنده : ٦ / ٢ ، ١١١ . ) .

(٢) بين سطور نسخة (ت ١) - تفسير للأوائل والأواخر ، بأنها أواخر أوقات الظهر ، وأوائل أوقات العصر .

العصر في اليوم الأول حين ابتدأ المثل الثاني متصلًا بانقضاء المثل الأول ، فحسن أن يقال : صلى حين صار ظل كل شيء مثله ، فكانت إحدى العبارتين مشيرة إلى آخر المثل ، والثانية إلى الزمان المتصل بالآخر ، واحتمال هذا في اللفظين مع إمكانه وانسياقه في اللسان أمثل من التزام الاشتراك ، والخروج عن مقصود الوقت المؤقت في فعل أواخر المواقت عن أوائل ما يعقبها ويليها .

فهذا بيان تأسيس مذهب الشافعي في ذلك ، وليس ما ذكره بدعًا ؛ فإن الله تعالى ذكر بلوغ الأجل في العدة ، وعنى الإشراف على الانقضاء ، فقال : «**فَلَمَنْ أَجَلْهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ**» [البقرة : ٢٣١] معناه : «فراجعواهن» وذكر البلوغ في آية أخرى وأراد الانقضاء ، فقال تعالى : «**فَلَمَنْ أَجَلْهُنَّ فَلَا تَعْصُمُوهُنَّ**»<sup>(١)</sup> [البقرة : ٢٣٢] وقال الشافعي في تجويز مثل ذلك في اللسان : يقال : بلغ المسافر البلد ، إذا انتهى إليها ، وإن لم يدخلها ، ويقال : بلغها ، إذا دخلها وتوسط [أبنيتها]<sup>(٢)</sup> .

٦٤٩ - ثم بعد هذا اعترض إشكال آخر في الحديث ؛ فإن جبريل أبان بالتعرض لآخر وقت الظهر انقضاء وقته ، وجرى / على تلك الصيغة في صلاة العصر ، ١٠٨ ب والعشاء ، والصبح ، ما<sup>(٣)</sup> يدل على ما يخالف ظاهر المذهب ؛ فإنه صلى العصر في اليوم الثاني حين صار ظل كل شيء مثليه ، وصلى صلاة العشاء في النوبة الثانية حين ذهب ثلث الليل ، وصلى صلاة الصبح في المرة الثانية حين أسرف ، فاقتضى ظاهر ذلك أن وقت الأداء في هذه الصلوات يتنهى بالانتهاء إلى هذه الأوقات ، كما جرى ذلك في صلاة الظهر ، ولكن اضطراب الأصحاب في هذا على طرق :

فذب الأقلون إلى التزام ذلك في هذه الصلوات ، والمصير إلى أن الصلاة تقوت بالانتهاء إلى هذه الأوقات ، وهذا غير معدود من متن المذهب ، وقد عزاه الناقلون إلى الإصطخري .

(١) وتمام الآية «**فَلَا تَعْصُمُوهُنَّ أَنْ يَنْكِحُنَّ أَزْوَاجَهُنَّ إِذَا تَرَضُوا بِهِمْ بِالْمَعْرُوفِ**» [البقرة : ٢٣٢] ونكاح زوج آخر لا يكون إلا بعد انقضاء العدة .

(٢) في الأصل : وتوسط فيها . والمثبت من (ت ١) .

(٣) (ما) الموصولة هنا فاعل للفعل (جري) .

والذي نص عليه الشافعي وتابعه عليه الأئمة ، أن هذه الصلوات لا تفوت بالانتهاء إلى هذه الأوقات . ورأى الشافعي إزالة الظاهر فيها ؛ لأنها صحيحة صريحة عنده في امتداد وقت الأداء وراءها ؛ فإن النبي - عليه السلام - قال : « من أدرك ركعة من العصر قبل أن تغرب الشمس ، فقد أدرك العصر ، ومن أدرك ركعة من الصبح قبل أن تطلع الشمس ، فقد أدرك / الصبح »<sup>(١)</sup> ، فكان ما ذكره جبريل بياناً للمواقت المختارة في الصلوات الثلاث .

وقال قائلون من حملة المذهب : « صلاة العصر والصبح لا تفوت بالانتهاء إلى المثلين والإسفار ، وصلاة العشاء تفوت بالانتهاء إلى الزمان المذكور » ، وإنما فصل هؤلاء ؛ لأن الخبر في إدراك ركعة ورد في العصر والصبح دون العشاء . وهذا غير مرضي ؛ فإنه ثبت في صلاة العشاء ما ينافق هذا المذهب ؛ فإننا لا نعرف خلافاً في أن العائض إذا ظهرت ، وقد بقي من الليل مقدار ركعة ، أنها تصير مُدركة لصلاة العشاء ، ولو لم يكن ذلك معدوداً من وقت العشاء ، لما صارت مدركة لها ، كما لو ظهرت مع طلوع الفجر . وهذا أحد الفصلين .

## الفصل الثاني

في بيان كلام الأصحاب في وقت الفضيلة ، والاختيار ، والجواز في صلاة العصر

٦٥٠- قال الشيخ أبو بكر<sup>(٢)</sup> : للعصر أربعة أوقات :

وقت الفضيلة : وهو أول الوقت .

ووقت الاختيار : وهو يمتد إلى انقضاء المثل الثاني .

ووقت الجواز من غير كراهيته : وهو ما بعد ذلك إلى اصفار الشمس .

(١) حديث « من أدرك ركعة .. » متفق عليه من روایة أبي هريرة رضي الله عنه (ر . البخاري) : مواقت الصلاة ، باب من أدرك من الفجر ركعة ، ح ٥٧٩ ، مسلم : المساجد ، باب من أدرك ركعة من الصلاة ، ح ٦٠٨ ) .

(٢) المراد الصيدلاني ، كما يفهم من كلامه الآتي عن صلاة الظهر .

ووقت الجواز مع الكراهة : وهو مع الأصرار إلى الغروب .

وما ذكره / سديد . أما الفضيلة ، فما خودة من الأخبار التي تستحث على مبادرة الصلوات في أوائل الأوقات ، ونحن نذكر على الاتصال<sup>(١)</sup> ، فهذا بيان وقت ١٠٩ بفضيلة .

وأما وقت الاختيار : فمتلقى من بيان جبريل ، فما دخل تحت بيانه ، فهو مختار ، وإن انحط عن الأفضل .

والجواز إلى الغروب مستفاد من الحديث الذي ذكرناه .

والكراهة ثابتة في وقت الأصرار ؛ لأنّ خبر سنرويها في باب الأوقات المكرورة . وللعصر وقتُ خامس وهو : وقت الجمع بعد السفر والمطر ، كما سيأتي إن شاء الله تعالى .

٦٥١ - فأما صلاة الظهر ، فلم يقسم وقتها الصيدلاني ، ولاشك أنه ينقسم إلى : الفضيلة والاختيار . فأما وقت الفضيلة ، فالأول . والاختيار ممتد إلى انتهاء الوقت الذي ذكره جبريل . ولها وقت الجمع ، كما سيأتي .  
فهذا تمام مضمون الفضليين .

٦٥٢ - ونحن نذكر الآن وقت صلاة المغرب ، ووقت صلاة العشاء ، والصبح .  
فأما وقت صلاة المغرب ، فيدخل بغرروب الشمس ، وبه إفطار الصائم ، وقد يُشكل غروب الشمس على من يقطن موضعًا محفوفاً بالتلال ، والجبال ، فالرجوع فيه إلى بَدْو<sup>(٢)</sup> الظلام / من المشرق ، فليعلم الطالب أن للظلام طلوعاً وبَدْواً من المشرق ١١١٠ عند تحقق غروب الشمس ، كما للصبح الصادق طلوعً منه في أول النهار .

وقد صح أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أشار إلى المشرق بيده فقال : « إذا أقبل

(١) كذا في النسختين ، ولعل المقصود : ونحن نذكر الأوقات على التوالي ، وجاءت (ل) موافقة لهما .

(٢) بهذا الضبط ، وهو مصدر غير جاري على الألسنة للفعل : (بَدَا) بمعنى ظهر (القاموس) .

الظلام من هاهنا ، وأشار إلى المغرب . وقال : وأدبر النهار من هاهنا ، فقد أفطر الصائم »<sup>(١)</sup> .

فهذا بيان أول وقت صلاة المغرب .

فاما آخر وقتها ، فقد اختلف قول الشافعي فيه ، فقال في أحد القولين : يمتد وقتها إلى غيوبة الشفق الأحمر ، فبها يدخل وقت العشاء ، وليس بين منفرض وقتها ومبتدأ وقت العشاء فاصل من الزمان .

وقال في القول الثاني : لا يمتد وقت أدائها إلى وقت العشاء<sup>(٢)</sup> .

توجيه القولين : من قال : إنه لا يمتد ، استدل بحديث جبريل وإقامته صلاة المغرب في وقت واحد في النوبتين جميماً ، ويشهد لهذا القول اتفاق طبقات الخلق في الأعصار على مبادرة هذه الصلوة في وقت واحد ، مع اختلافهم فيما سواها من الصلوات .

ومن نصر القول الثاني ، استدل بأخبار رواها الأئمة وصححوها<sup>(٣)</sup> ، منها ما روي بـ ١١٠ « أن النبي / عليه السلام صلى المغرب عند اشتباك النجوم »<sup>(٤)</sup> وقد ذهب أحمد بن حنبل<sup>(٥)</sup> إلى هذا القول ، ولو لا صحة الأخبار عنده ، لمارأى ذلك .

(١) متفق عليه من حديث عمر رضي الله عنه بلفظ : « قال صلى الله عليه وسلم : إذا أقبل الليل من هاهنا ، وأدبر النهار من هاهنا ، وغابت الشمس ، فقد أفطر الصائم » ( المؤلو والمرجان : ١٧٤ ح ٢٤٤ ) .

(٢) ر . المختصر : ٥٦/١ .

(٣) في هامش الأصل : صح عند المحققين من المحدثين امتداد وقت المغرب إلى غيوبة الشفق .

(٤) لم أصل إلى الحديث بهذا اللفظ ، ولكن وردت أحاديث صحيحة ، في أن وقت المغرب ممتد إلى دخول وقت العشاء ، منها حديث جابر في إماماة جبريل عليه السلام ، حكى الترمذى أنه أصح شيء في المواقت ، يعني في إماماة جبريل ، ومنها حديث بريدة ، أن النبي صلى الله عليه وسلم بين المواقت للسائل عنها ، بقوله : « صلّ معنا هذين اليومين » .. وهذا في صحيح مسلم ، وبمعناه في مسلم أيضاً من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص . ( ر . التلخيص : ١٧٤ ح ٢٤٨ ، وصحيح مسلم : ٤٢٦/٤٣٠ ) ، كتاب المساجد وموضع الصلاة : باب أوقات الصلوات ، ح ٦١٢ ، ٦١٣ . ونيل الأوطار : ٣٩١-٣٨٩/١ .

(٥) ر . الإنصاف : ٤٣٤/١ ، كشف القناع : ٢٥٣/١ ، ويستفاد منها أن لها وقتين ، أحدهما ما نسبة الإمام لأحمد .

وأما ابتدار الناس إلى هذه الصلاة ، فالسبب فيه - والعلم عند الله - أن العَمَلَةَ وأصحاب المكاسب يأتون ليلًا عند الغروب إلى منازلهم ، ووقت الغروب غير بعيد من وقت غيبة الشفق ، فلو لم يبتدرروا هذه الصلاة ، لغلب فواتها على طوائف .

٦٥٣- التفريع على القولين : إن قلنا : يمتد الوقت إلى غيبة الشفق ، فلا كلام ، وإن حكمنا بأن الوقت لا يمتد إلى الغيبة ، فإلى أي وقت يمتد ؟ وما التفصيل فيه ؟ هذا يستدعي تقديم أمر في المواقف هو معنٍي في نفسه ، والحاجة ماسة إليه فيما نحاوله من وقت صلاة المغرب على قول التضييق ، فنقول : مذهب الشافعى أن الأفضل إقامة الصلوات في أوائل الأوقات ، وسيأتي ذلك في فصل بعد هذا .

٦٥٤- والذي نذكره منه أن ضبط القول في إدراك فضيلة الأولية مختلف فيه ، وحاصل القول فيه ثلاثة أوجه : وجهاً ذكرهما الشيخ / أبو علي ، والثالث ذكره صاحب التقريب .

فأحد الوجهين اللذين ذكرهما أبو علي أن وقت الفضيلة يمتد إلى نصف الوقت في كل صلاة ، ووجهه هذا ، أنه ما لم يتم النصف ، فمعظم الوقت باق ، فيجوز أن يسمى مقيم الصلاة - والحالة هذه - موقعاً صلاته في حد الأولية .

وهذا بعيد عندي ؛ فإن إقامة الصلاة في أول الوقت يقتضي بداراً ، ومن آخر الصلاة إلى قريب من نصف الوقت ، في حكم المؤخر ، ثم من يضبط بالنصف لا شك أنه يجعل البدار أولى ، وهذا تقسيم أول<sup>(١)</sup> الوقت إلى الأفضل وغيره .

والوجه الثاني : أن الفضيلة إنما يدركها من نطق تكبيرة العصر على أول الوقت ، وهذا القائل يقول : لا يدرك فضيلة الأولية إلا من يقدم الطهارة ، والتأهب على دخول الوقت ، حتى قال هذا القائل : لا يتصور إدراك فضيلة الأولية مع التيمم ؛ فإن شرط التيمم أن يقع بعد دخول وقت الصلاة . وهذا سرف ومجاوزة حد ؛ فإن الذين كانوا يبادرون الصلاة في أول الوقت كانوا لا يضيقون الأمر على أنفسهم إلى هذا الحد ، فكيف يتخيل المحصل / ثبوت هذا مع العلم بأن الأذان والإقامة كانا يقعان بعد دخول

(١) في (ل) : وهذا تقسيم الأولية إلى الأفضل وغيره .

أوقات الصلوات ، وإنما اضطربت المذاهب في صلاة الصبح وقت الأذان لها ، كما سيأتي ذلك ؛ فالوجهان اللذان ذكرهما الشيخ ضعيفان جداً .

**والوجهُ الثالثُ :** ذكره صاحب التقريب ، وهو الأقرب ؛ وذلك أنَّه قال : معنى المبادرة أن يتشرم الإنسان لأسباب الصلاة عقب دخول الوقت ، بحيث لا يعد متوانياً ولا مؤخراً لها ، والطهارة والأذان والإقامة من الأسباب . ثم قال : « لو وقع في شغل خفيف من أكل لُقْمٍ أو مخاطبة إنسان من غير تطويل ، فهذا مما لا يفوت الأولية » .

ورأيتُ الطرق متعددة في إيقاع التستر بعد الدخول . فألحق العراقيون التستر بالطهارة ، ولم يُعدوا الاشتغال بها مفوتاً للأولية . وكان شيخي ينافق في هذا من أجل أن فريضة الستر لا اختصاص لها بالصلاحة ، ولست أرى على الوجه الذي ذكره صاحب التقريب لهذا معنى ؛ فإنه صار إلى أن التناهي في التضييق لا أصل له في ١١٢١ تفويت فضيلة الأولية ، كما ذكرناه الآن ، وليس / الزمان الذي يتأنى الستر فيه مما يُنهي الأمر إلى مجاوزة التقريب في ذلك .

٦٥٥ - وعلى الجملة [أسوتنا]<sup>(١)</sup> في ذلك كله ما كان يعتاده السلف الصالحون المبادرون لإقامة الصلوات في أوائل الأوقات ، والكلام في مثل ذلك ينتشر ، ونحن نحاول ضم النشر ما أمكننا ، فنقول : الأذان والإقامة معتبران بعد وقت الصلاة ، وكذلك الطهارة ، وكل ذلك من غير تطويل بين ، ولا تكليف عجلة على خلاف الاعتياد ، ويعتبر أيضاً تقديم السنن التي قدمها الشرع على الفرائض ، ثم ما لا يدخل في الحسن دخولاً ظاهراً ، ولا يؤثر في إظهار أثر التأخير إلا للراصد الحاذق ، فذاك لو وقع ، وغير مؤثر في تفويت الفضيلة ، وأكل لقمة يكسر بها<sup>(٢)</sup> شهوة الجوع ، والتستر مع قُرب الثوب من هذا الفن .

ثم الذي يتوجه في ذلك أن وقت الفضيلة إن انقسم إلى الأفضل والفضل ، لم يبعد ، فالذي يترك الأذان والإقامة والستر لا يصير بهذا البدار حائزاً للأفضل ، وإنما تتلقى

(١) في الأصل : أسلوبنا . والمثبت من : (ت ١) . ثم جاءت به (ل) أيضاً .

(٢) في (ت ١) : يسكن سورة الجوع .

حيازة الأفضل من ترك الفعل الذي لا يُحس له أثر ظاهر في الوقت ، ويلحق به أيضاً / ١١٢ ب تقديم الطهارة على الوقت لمصادفة الأولية ، فهذا أقصى الإمكان في ذلك .

ثم كان شيخي أبو محمد<sup>(١)</sup> يميل إلى ضبط الأولية بنصف الوقت ، وكان يذكر فيه دقة : وهي أن المرعى نصف الزمان الذي دَخَل تحت بيان جبريل عليه السلام ، وهذا بين في وقت صلاة الظهر ، فأما وقت صلاة العصر فمنتهاه في بيانه عليه السلام أن يصير ظل كل شيء مثليه .

والذهب امتداد وقت الجواز وراء ذلك . وكان شيخي يقول : وإن كان كذلك ، فالفضيلة متلقاة من نصف المثل الثاني ، والأمر على ما ذكره .  
فهذا حكم ما قيل في ضبط الأولية .

٦٥٦ - ونحن نعود بعد ذلك إلى صلاة المغرب ووقتها في التفريع على [قول]<sup>(٢)</sup> التضييق ، فنقول : أما رعاية التطبيق على أول الوقت ، فليس معتبراً ، بلا خلاف ، وأما النظر إلى نصف وقته كما سبق نظيره في الفضيلة ، فليس معتبراً أيضاً ، وإنما اعتبار الأئمة في وقت المغرب التقريب الذي راعاه صاحب التقريب في فضيلة الأولية ، وقد نص عليه في صلاة المغرب ، تفريعاً منه على قول التضييق .

فنقول : نَعْتَبِر وقت الأذان والإِقامة/ ، ونعتبر وقت الطهارة ، ثم بعد ذلك - مع ١١١٣ الاقتصاد في ذلك كله بين التطويل وبين التعجيل - نرْعَى وقتاً يسعُ خمسَ ركعات بالفاتحة ، وقصير المفصل ، وإنما ذكرنا الخمس ؛ لأن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم كانوا يصلون ركعتين خفيفتين<sup>(٣)</sup> بين الأذان والإِقامة لصلاة المغرب ، ولست أرى هذه السنة بمثابة سنة الظهر ؛ فإن تقديم سنة الظهر كان مستقراً من فعل رسول الله صلى الله عليه وسلم ، مشروعاً ، وليس كذلك الركعتان قبل فرض المغرب ؛ فإن الصحابة كانوا لا يتذرونها ، كالذى يتهز فرصة ؛ فإن المؤذن كان

(١) هنا صرَح الإمام بكتبة والده (أبو محمد) . مما يؤكِد بقطع بأنَّه يعني (شيخي) والده . رضي الله عنهما .

(٢) زيادة من : (ت ١) .

(٣) في هامش (ت ١) : مما يحفظ : ركعتان من الخير ، هما اللتان بين الأذان والإِقامة .

لا يصل أول كلمة الإقامة بآخر كلمة الأذان في المغرب ، فهذا ما أردناه في ذلك . ثم إن أكل لقماً يلتحق بما لا يحس له أثر في الوقت .

وعلى الجملة : الأمر في وقت المغرب أضيق قليلاً مما جعلناه معتبرنا في الأولية ؛ لأن الأثر يسرع ظهوره في وقت المغرب بازدياد مبادئ الظلم .

٦٥٧ - ثم ذكر العراقيون وراء ما ذكرناه اختلافاً في أمرِ ، وهو يستدعي تقديم أصلٍ بـ ١١٣ آخر مقصود في المواقف ، فنقدمه على دأبنا فيما نُقدّم ، ونقول : من أوقع في غير/ صلاة المغرب ركعةً في الوقت ، ووقيت بقيةُ الصلاة وراء منتهي الوقت ، فقد اختلف الأئمة في أن الصلاة مؤداة أو مقضية ؟ فمنهم من قال : هي مقضية ، مهما وقع التحلل [وراء]<sup>(١)</sup> الوقت . ومنهم من قال : هي مؤداة اعتباراً بإيقاع ركعة في الوقت .

وذكر شيخي في بعض الدروس : أن الأمر منقسم ، والواقع في الوقت مؤدّي ، والواقع وراءه م قضي . وسيظهر أثر هذا في باب القصر . ومن آثاره الناجزة جواز اعتماد ذلك ؛ فإن حكمنا بأن الصلاة تصير مقضية أو يصير بعضها مقضياً ، فلا يجوز التأخير إلى هذا الوقت قصداً ، وإن قلنا : هي مؤداة كلها ، فقد كان شيخي يردد جوابه مع ذلك في أنه هل يجوز التأخير إلى هذا الحدّ ؟ والمسألة محتملة .

والظاهر عندي منع التأخير ؛ فإن جعل الصلاة مؤداة مأخوذه عندي من وقت العقد والبنية ، وما أرى إخراج بعض الصلاة عن الوقت قصداً جائزأ<sup>(٢)</sup> .

ومما يليق بتمام ما نحن فيه ، أن الأئمة ذكروا الركعة فيما يقع في الوقت ، فإنها ١١٤ القدر الذي يقال فيه : إنه معتمد به محسوب . وهو الذي يتشرط إدراكه من صلاة/ الجمعة ، [وكان شيخي يردد ذلك مراراً إلى]<sup>(٣)</sup> تفصيل المذهب في إدراك الفريضة في

(١) في الأصل : في الوقت . والمثبت من (ت ١) .

(٢) « جائزأ » مفعول ثانٍ لـ (أرى) .

(٣) في الأصل : « وكان شيخي يردد ذلك مراراً إلى تفصيل . . . » .

وفي (ت ١) : « فكان شيخي مراراً يردد ذلك إلى . . . » .

وفي (ل) : « ورأيت شيخي مراراً يردد إلى . . . » .

والمثبت عبارة مؤلفة من النسخ الثلاث .

حق أصحاب الضرورات ، وسيأتي قوله ظاهر في اعتبار تكبيرة العقد في حقوقهم ، والذي ذكره وزرّله غير بعيد ، فهذا بيان ما قدّمنا .

٦٥٨ - وذكر العراقيون في صلاة المغرب ترددًا واختلافًا ، في أنَّ إذا ضيقنا وقت المغرب ، فهذا التضييق لا بدء العقد ، أمْ هو جاري في الصلاة كلها حلاً وعقدًا ؟ فأحد الوجهين - أن التضييق يشمل الصلاة ، حتى إذا وقع بعضها وراء الوقت الذي يسع ما وصفناه ، وقع في الخلاف المقدم الآن ، في أن الصلاة مقصية أو مؤدّاة وجهاً واحدًا .

الوجه الثاني : أن التضييق في ابتداء العقد ، حتى لو مد المصلحي الصلاة وأخرجها عن الوقت المعتبر ، فالصلاحة كلها مؤدّاة ، وجهاً واحدًا ، وجواز المد يمتد إلى غيبوبة الشفق ، وإنما اختصت صلاة المغرب بذلك عند هذا القائل من بين الصلوات ، لما روي عن النبي عليه السلام « أنه قرأ سورة الأعراف في صلاة المغرب »<sup>(١)</sup> . وهذا - إذا حمل على الأمر المعناد - قصد لإخراج أفعال الصلاة عن الوقت المذكور / ، وكان ١١٤ ب شيخي يذكر هذا في مقتضى ما ذكره العراقيون ، ويقول : من جوز في غير صلاة المغرب إيقاع بعض الصلاة وراء الوقت ، ففي تجويز ذلك في صلاة المغرب عنده خلاف ؛ لاختصاصها بالتضييق . وهذا وإن كان ينتدره فهو غلطٌ عندي ، والوجه ما ذكره العراقيون ؛ للخبر ، ولأن وقت المغرب على قول التضييق خارج عن الضبط ، فرُدِّ الأمر إلى وقت العقد ، والاتساع في وقت التحلل حسنٌ بالغ عندي .

ثم قطع أئمتنا بأن من أخرج بعض الصلاة عن الوقت وإن منعنا ذلك ، فالصلاة صحيحة ، وقالوا : إن خطر للناظر أن القضاء لا يصح بنية الأداء ، فهو مردود عليه ؟

(١) حديث قراءة الرسول صلى الله عليه وسلم سورة الأعراف في صلاة المغرب ، رواه البخاري من حديث زيد بن ثابت ، والنسائي ، والترمذى ، وأحمد . ( ر . البخاري : الأذان ، باب القراءة في المغرب ، ح ٧٦٤ . والترمذى : الصلاة ، القراءة في المغرب : ١١٣/٢ ح ٣٠٨ ، ٢٠٩ ، والنسائي : ٢١٤/١ ، القراءة في المغرب ، ح ٩٨٩ ، ومستدأحمد : ٤١٨/٥ ، والتلخيص : ١/١٧٥ ح ٢٤٩ ) .

فإنا نصحح نية الأداء في محل الضرورة ، كما لو صام المحبوس شهراً حسبه شهر رمضان ، ثم بان أنه ذو القعدة بعد مضي شهر رمضان ، فيقع الاعتداد بما جاء به .

وهذا عندي صحيح إذا كان لا ينضبط الوقت الذي إليه التأخير ، وكان يعزم<sup>(١)</sup> المؤخر أنه يسع الصلاة ، ثم يتفق خروج بعضها ، فأمّا إذا كان ينضبط في العلم أن الوقت لا يسع إتمام الصلاة ، ثم قلنا : إن الصلاة مقضية / ، فإذا نوى الأداء والوقتُ القضاء على بصيرة ، لم تصح الصلاة أصلاً ، وهذا بمثابة ما لو نوى الأداء في صلاة يبتدئها بعد الوقت . ولو أنشأ الصلاة في بقية الوقت ، وكان يسع تمام الصلاة ، ثم مَدَّها قصداً حتى خَرَجَ الوقت ، فالذى رأيت الطرق عليه أن الصلاة لا تفسد ، تفريعاً على أن الصلاة مقضية ، فإنه لما نوى الأداء ممكناً ، فطريان حكم القضاء غير ضائِرٍ ، وليس كما إذا خرج بعض الجمعة عن الوقت ، على ما سيأتي ؛ فإن الإيقاع في الوقت شرط صحة الجمعة ، ولذلك لا يصح قضاها ، والوقت ليس شرطاً في غيرها من الصلاة ، ولذلك يصح القضاء في غيرها .

**فِيْجُعُ :** ٦٥٩- إذا مضى بعد الغروب على قول التضييق ما وصفناه ، فإنّ إقامة السنة بعد الفريضة محبوبة ، ثم هي مؤدّة .

وفي هذا بقية نظر ؛ فإن السنة التابعة للفريضة وقتها وقت الفريضة ، فينبغي على قياس تجويز أداء سنة صلاة المغرب أن يجوز افتتاح أداء الفرض في وقت أداء السنة ، والوجه في هذا عندي : أنّا اعتبرنا مقدار خمس ركعات بعد التأهّب ، فإنّ مضي بـ ١١٥ ما يسع خمساً ، فالسنة/ بعدها نافلة محبوبة ، تسمى صلاة الأوّابين ، وما أراها بمثابة سنة الظهر التي تلي الصلاة<sup>(٢)</sup> . وكان كثير من السلف يستغرق ما بين الفراغ من فرض صلاة المغرب إلى أول وقت العشاء بالتوافق ، فالمعدود وقتاً للمغرب بعد انقضاء وقت التأهّب ما يسع قدر خمس ركعات . ثم إن وقعت الركعتان قبل الفرض ، فذاك ، وإن

(١) كذا في الأصل ، وفي (ت ١) ، ثم وجدناها في (ل) «يُقدّر» ، فهل «العزم» ومعناه الإرادة والتصميم وعقد النية يؤدي معنى «التقدير» فتكون «يعزم» مضمونه معنى «يُقدّر» ؟

(٢) في (ت ١) : «تلي العصر» . والمراد التي تلي صلاة الظهر ، كما صرّح به ابن أبي عصرون في مختصره للنهاية .

قدرنا بعد الفرض ، فوقتهما وقت لافتتاح الفرض ، وأما ما يزيد على ذلك على قول التضييق ، فهو خارج عن الوقت ، وما يفرض فيه من نافلة ، فليس على حقيقة توابع الفرائض . وقد نجز القول في وقت المغرب .

٦٦٠- فأما وقت العشاء ، فيدخل أوله بغيوبة الشفق الأحمر . والشمس إذا غربت يعقبها حمرة ، ثم ترق إلى أن تقلب صفرة ، ثم يبقى بياض . وأول وقت العشاء يدخل بزوال الحمرة والصفرة . وبين غيوبة الشمس إلى زوال الصفرة ، يقرب مما بين الصبح الصادق إلى طلوع قرن الشمس ، وبين زوال الصفرة إلى انمحاق البياض ، يقرب مما بين الصبح الصادق والكاذب ، فهذا بيان أول وقت العشاء .

وآخره في بيان جبريل إلى مضي ثلث الليل / وقد روي عن النبي عليه السلام في ١١١٦ حديث صحيح أنه قال : « لو لا أن أشق على أمتي لأمرتهم بالسواك عند كل صلاة ، ولآخرت العشاء إلى نصف الليل »<sup>(١)</sup> واختلف قول الشافعي في وقت الاختيار لصلاة العشاء لمكان الخبرين .

(١) الشطر الأول : « لو لا أن أشق على أمتي لأمرتهم بالسواك عند كل صلاة » متفق عليه ، من حديث أبي هريرة . ( ر . اللؤلؤ والمرجان ١/٥٩ ح ١٤٢ ) .

وأما الشطر الثاني : « ولآخرت العشاء إلى نصف الليل » فرواه الترمذى بلفظ : « إلى ثلث الليل أو نصفه » ، وأحمد في مسنده ، وصححه الشيخ شاكر ، ح ٧٤٠٦ ، ٩٥٩٠ ، ٩٥٨٩ ، ورواه ابن ماجة ، وفي هذه الروايات الشك في ثلث الليل أو نصفه ، ورواه الحاكم ، وفيه إلى نصف الليل ، بغير شك ، وقال صحيح على شرطهما ، وليس له علة ، ووافقه الذهبي ، ورواه البيهقي : ٣٦/١ ، ٣٧ ، ورواه النسائي ، وابن خزيمة ، وعلقه البخاري ، وابن حبان ، وصححه الأرناؤوط .

هذا . وقد قال النووي في المجموع عن هذا الحديث : « وأما الحديث المذكور في النهاية والوسط ، فهو بهذا اللفظ منكر لا يعرف ، وقول إمام الحرمين : إنه حديث صحيح ، ليس بمقابل منه ، فلا يغتر به » . هـ بنصه . قال الحافظ في التلخيص معلقاً على ذلك : « وكأنه تبع في ذلك ابن الصلاح ، فإنه قال في كلامه على الوسيط : لم أجد ما ذكره من قوله إلى نصف الليل » ، في كتب الحديث مع شدة البحث . وهذا يتعجب فيه من ابن الصلاح أكثر من النووي ، فإنها وإن اشتراكاً في قلة النقل من مستدرك الحاكم ، فإن ابن الصلاح كثير النقل من ستن البيهقي ، والحديث فيه أخرجه من الحاكم . هـ . كلام الحافظ بنصه . ( ر . التلخيص : ٦٤/١ ، ٦٥ ح ٦٧ ، وسنن الترمذى : الصلاة ، باب ما جاء في تأخير صلاة

وفي ذلك شيء يجب التنبيه له ، وهو أن الحديث المشتمل على نصف الليل كان يجب أن يقطع بتتنزيل المذهب عليه ، ويحمل حديث جبريل على أن مد الوقت إلى الثالث فحسب لدرء المشقة ، فإنه عليه السلام قال في الحديث الآخر : « لو لا أن أشق على أمتي » فهذا الترتيب موجب لقطع القول ، ولكن ، ما استافق رسول الله صلى الله عليه وسلم الحديث الذي فيه السواك مقصوداً فيما بين المواقت ، ويمكن أن يقال : أراد عليه السلام التقريب بذكر النصف وأرسله مثلاً ، وأما حديث جبريل فمسوق للمواقت ، فكان التعليق به أولى .

ثم ما وراء الوقت المختار إلى الفجر الصادق وقت لأداء العشاء جوازاً على المذهب بـ ١١٦ الظاهر ، وقد تقدم استقصاء ذلك في أثناء الفصول الماضية .

٦٦١- وأما وقت صلاة الصبح ، فإنه يدخل بطلوع الفجر الصادق ، ويتقىم الصادق الكاذب ، فيبدو الكاذب مستطيلاً ، ثم يتحقق ، و يبدو الصادق مستطيراً ، ثم لا يزال الضوء إلى ازدياد ، ولا حكم للفجر الكاذب أصلاً ، وسيله سبيل كوكب يطلع ويغرب ، وهذا متفق عليه ، وقال صلى الله عليه وسلم « لا يغرنكم الفجر المستطيل فكلوا واشربوا حتى يطلع الفجر المستطير »<sup>(١)</sup> .

ووقت الاختيار إلى الإسفار ، وقت الجواز إلى طلوع الشمس .

فهذا بيان مواقت الصلاة ترتيباً على بيان جبريل .

العشاء الأخيرة ، ح ١٦٧ ، وتعليقات الشيخ شاكر بهامشه (٣١٠/١ ، ٣١١) ، والحاكم : ١٤٦ ، وابن ماجة : الصلاة ، باب وقت صلاة العشاء ، ح ٦٩١ ، وصحيف ابن ماجة : ح ٥٦٥ ، وابن حبان : ح ١٥٤٠ ، وسنن البيهقي : ح ٣٦/١ ، ٣٧ ، وشرح مشكل الوسيط لابن الصلاح ، والتقيح للنووي ، كلها بهامش الوسيط : ١٨/٢ ) .

(١) حديث : لا يغرنكم الفجر المستطيل ... ، رواه الترمذى من حديث سمرة ، بلفظ مقارب ، وهو في مسلم ، بالفاظ كلها مقاربة لهذا المعنى ، ورواه أبو داود ، والنسائي . (ر . مسلم : الصيام ، باب بيان أن الدخول في الصوم يحصل بطلوع الفجر ، ح ١٠٩٤ ، الترمذى : الصوم ، باب ما جاء في بيان الفجر ، ح ٧٠٦ ، أبو داود : الصوم ، باب وقت السحور ، ح ٢٣٤٦ ، النسائي : الصيام بباب كيف الفجر ، ح ٢١٧٣ ، والتلخيص : ١٧٧/١ : ح ٢٥٥) .

## فِصْنَدِلٌ

قال : « ولا أذان إلا بعد دخول الوقت »<sup>(١)</sup> .

٦٦٦- هـذا وإن كان من أحكام الأذان ، ولكنه ذكره في المواقف لتعلقه بها . فنقول : الأذان لكل صلاة لا يجزئ ولا يعتد به ما لم يدخل وقت الصلاة ، إلا صلاة الصبح ، فإن الأذان قبل الصبح مجزئ عند الشافعي ، وقد صح عنده بطرق : أن بلاً كأن يؤذن بليل لصلاة الصبح<sup>(٢)</sup> .

ثم اضطرب أئمننا في أن الأذان إلى أي حد يقدم على الصبح ؟ فقال بعضهم : إذا مضى الوقت المختار للعشاء ، دخل وقت الأذان للصبح . فإن جعلناه ثلث الليل ، فإذا مضى ، جاز الأذان للصبح . /

١١١٧

ومنهم من قال : لا يعتد به ما لم يوقع في النصف الثاني ، وهذا القائل يمنع ذلك قبل مضي النصف ، وإن كان يرى الوقت المختار ثلثاً .

ومن أصحابنا من قال : لا يعتد بالأذان إذا تفاحش التقديم ، وإن وقع في النصف الثاني ، وهذا القائل يقول : ينبغي أن يقع سحراً قريباً من الصبح .

ثم وجد هؤلاء متمسكاً في ذلك من الحديث ، فرَوَا عن سعد القرَّاظ أنه قال : « كان الأذان لصلاة الصبح على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم في الشتاء لسُبُّع بقى من الليل ، وفي الصيف لنصف سُبُّع بقى من الليل »<sup>(٣)</sup> ، وروى صاحب التقريب هذا

(١) ر . الأم : ٧٢/١ .

(٢) حديث أن بلاً كأن يؤذن بليل ، متفق عليه من حديث ابن عمر ، وعائشة ، وابن مسعود ( ر . اللؤلؤ والمرجان ٦/٢ ح ٦٦٢ ، ٦٦٣ ، ٦٦٤ ) .

(٣) حديث سعد القرَّاظ ، رواه البيهقي في المعرفة ، رواه الشافعي في التقديم ، قال النووي في المجموع : هـذا حديث باطل ، غير معروف عند أهل الحديث ، نقله الغزالـي وغيره . وساق الحديث على نحو ما حكاه إمام الحرمين هنا عن صاحب التقرـيب : « سبع ونصف شـتاء ، وسبـع صيفاً » . ( ر . معرفـة السنـن والـآثار : ٢١٠/٢ ح ٢٤١٥ . المجموع : ٨٨/٣ ، فتح العـزيـز : ٣٩ ، ٣٨ ، ومشـكل الوسيـط لـابـن الصـلاح والتـقـيـع لـالنوـوي بـهـامـش الوـسيـط : ٢٠/٢ ، والـتلـخيص : ١٧٩/١ ح ٢٥٧ ) .

في كتابه ، وفيه أنه قال : « لسبع ونصف بقى من الليل في الشتاء ، ولسبع بقى في الصيف » .

وعندي أن هذا ليس تحديداً، وإنما هو تقريب، والمعتبر فيه على التقريب أنَّ وقت هذه الصلاة يوافي الناس وهم في غفلةٍ، وللشرع اعتناءٌ بالبحث على أول الوقت، فلو صادف التأذين أولَ الوقت، فإلى أن يتبه النائم وينهض ويلبس ويستنجي ويتوضاً، يفوته أولَ الوقت، فقدم التأذين بقدر ما إذا فرض التهيئةُ أمكن مصادفة أولَ ١١٧ الصبح، وهو يقرب من السبع ونصف السبع، ولاشك أن ذلك ليس بحدٍ على هذا الوجه الذي نفرّع عليه، وإنما يتشرط هذا القائل التقريب. ولا نعد بالأذان إذا فرض بعدهُ مفرط عن الصبح؛ لأنَّ دعاءً إلى صلاة الصبح، فينبغي أن يكون قريباً منها.

وذكر الشيخ أبو علي في شرح التلخيص وجهاً رابعاً بعيداً ، أنه يجوز الأذان للصبح في جميع الليل اعتباراً له بنية الصوم ، فكما يعم جواز نية الصوم للغد جميع الليل ، فكذلك القول في الأذان للصبح ، ولو لا علوٌ قدر الحاكي ، وأنه لا ينقل في الشرحين<sup>(١)</sup> إلا ما صح وتنفع عنده ، لما كانت بالذى يستجيز نقل هذا . وكيف يحسن الدعاء لصلاة الصُّبح في وقت الدعاء إلى صلاة المغرب ، وإلى صلاة العشاء ، والسرف في كُلِّ شيء مُطْرَح . ثم لو اكتفى المؤذن للصُّبح بالتأذين قبل الصبح ، جاز . ولا شك أنه لا يعتد بالإقامة إلا بعد طلوع الفجر .

والاولى أن يكون في المسجد مؤذنان : يؤذن أحدهما قبل الفجر ، ويؤذن الثاني  
بعد طلوع الفجر ، وهكذا كان في مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فإن بلاً/  
كان يؤذن بليل ، وابن أم مكتوم كان يؤذن إذا طلع الفجر ، ثم كان يقيم بلال عند قيام  
الصلوة .

قال شيخنا أبو بكر : إن لم يكن في المسجد مؤذنان ، فينبغي أن يؤذن المؤذن مرتين ، مرة قبل الفجر ، ومرة بعده ، وإن أراد الاقتصار على مرة واحدة ، فالأولى أن يؤذن بعد الصبح . لهذا ما قطع به في طريق الأولى ، وهو مقطوع به لاشك فيه .

(١) المراد شرح تلخيص ابن القاص ، وشرح فروع ابن الحداد .

٦٦٣- فإن قيل : قد ذكرتم أوجهاً في ضبط القول في التأذين لصلاة الصبح ، وكل واحد يسير إلى مسلكٍ في المعنى قريب أو بعيد ، فمن يعتبر انقضاء الوقت المختار للعشاء ، فالمرعي عنده ألا يتنظم<sup>(١)</sup> هو وأذان العشاء ، فليتبس الأمر .

ومن راعى إيقاعه في النصف الأخير يعتبر مع ما ذكرناه انقضاء معظم الليل .

[ومن يقرب ، يعتبر]<sup>(٢)</sup> تحقيق الدعاء للصلاه ، مع التهيو لها ، وهذه معانٍ .

والشافعي نص فيما نقله المزني<sup>(٣)</sup> أن تقديم التأذين ليس بقياس .

قلنا : لو رد الأمر إلى نظرنا ، ولم يرد في صلاة الصبح ما يدل على جواز تقديم التأذين لها ، لكننا نرى التقديم بمسلك المعنى ، ولكن إذا ورد ، مما ذكرناه / ١١٨ استنباطات ، فلا تستقل بأنفسها دون الاعتراض بمورد الشرع .

#### فِصَلَكٌ

٦٦٤- من بقية القول في المواقف في حالة الرفاهية ، القول في الاجتهاد فيها .

اتفق الأئمة على أن المحبوس الذي لا يتأتى منه الوصول إلى درك<sup>(٥)</sup> اليقين في الوقت ، بحيث لا يخشى الفوات ، يجتهد برد الظن إلى تأريخات وتقديرات أزمنة ومحاولة ضبط بأورادٍ أو غيرها ، وكيف لا؟ وقد رأى الشافعي للمحبوس في المطامير<sup>(٦)</sup> أن يجتهد في طلب شهر رمضان ، ثم إن بان أنه أصاب ، وقع الاعتداد بما جاء به ، وإن وقع صومه بعد شهر رمضان ، صحيح ، وتأدّي الفرض بنية الأداء ، وإن

(١) في (ت ١) : ألا يتنتظر فيه أذان العشاء... وجاءت مثلها (ل) .

(٢) في الأصل : حتى يقرب . والمثبت من : (ت ١) .

(٣) ر . المختصر : ٥٦/١ .

(٤) في (ت ١) : فرع . ومثلها جاءت (ل) .

(٥) «درك» بفتح الراء وسكونها : اسم مصدر من الإدراك . (المعجم) .

(٦) المطامير جمع مطموره : وهي الحفرة تهياً تحت الأرض ليحفظ فيها البر ، والغول ، ونحوه ، والبناء تحت الأرض ، وهي السجن أيضاً ، وهو المراد هنا . (المعجم والمصاح) .

وقع قبل شهر رمضان ، وتبين أمره بعد انقضاء الشهر المطلوب ، في المسألة قولان ، وسيأتي ذلك في موضعه .

وكان شيخي يُجري الصلاة في حق المحبوس ، وفي حق من اعتاص الأمر عليه مجرى الصوم ، في صورة القطع نفياً وإثباتاً ، وفي صورة القولين ، ويقول : الصلاة أولى بذلك من الصوم ؛ فإن الأمر فيها أخف ، ولذلك سقط قضاؤها عن الحُيَّضِ ، وإن لم يسقط عنهن قضاء الصوم .

١١٩١ فاما إذا كان بحيث لو صبر ، لانتهى / إلى وقت يستيقن دخول وقت الصلاة ، فهل يجتهد في الوقت ويصلِّي بناء على الاجتهاد ؟ فيه خلاف ، وجمahir الفقهاء على تجويز ذلك ؛ فإن أسباب الظنون فيها ممكنة ، ويشهد لذلك ، أن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم كانوا يبنون أمر الفطر على الظن ، ولذلك اتفق في زمن عمر وقوع الفطر في النهار ، في قصة ستاتي في موضعها .

وكان الأستاذ أبو إسحاق يمنع الاجتهاد في الصورة التي نحن فيها ، ويرى تقريب ذلك من اختيار له في صورة ظهر الاختلاف فيها ، وهي أنه إذا كان مع الرجل إماءان ، أحدهما طاهر ، والثاني نجس ، وقد أشكل عليه أمرهما ، فإنه يجتهد ويتحرى ، فلو كانوا معه ، وكان معه إماء ثالث مستيقن الطهارة ، ففي جواز اعتماد الاجتهاد خلاف مشهور .

٦٦٥ - وما يتعين النظر فيه ، أن أول الفجر إذا بدا لأحد الناس بصرأ وأشددهم نظراً ، فلاشك أنه طلع الفجر في علم الله قبيل إدراك من وصفناه ، فلو اجتهد المجتهد في صلاة الصبح ، ثم بدا الفجر ، وكانت الصلاة وقعت في وقت يعلم أنها فيه / انطبقت على أول الفجر ، ولكن كان ذلك في زمان لا يتبيَّن فيه الفجر للناظر ، فالذى كان يقطع به شيخي ، أن هذه الصلاة واقعة شرعاً قبل الوقت ، وكان ينزل هذا منزلة وقوع عقد صلاة الظهر في وقت الاستواء ، ووقوف الظل ، هذا حفظي عنه ، وهو الذي طرد في أمر الصوم ، وسأذكر فيه قوله شافياً ، في الصوم إن شاء الله تعالى .

## فصل

قال : « والوقت الآخر وقت العذر والضرورة »<sup>(١)</sup> .

٦٦٦- [جمع الشافعى بين العذر والضرورة]<sup>(٢)</sup> ولعله عبر بهما عن معبر واحد ، وأراد بيان أوقات صلوات أصحاب الضرورات ، وهلذا مقصود الفصل ، والأصحاب يعبرون بالعذر عن السبب الذى يجواز الجمع بين الظهر والعصر ، وبين المغرب والعشاء تقديمًا وتأخيراً ، وهو السفر والمطر ، كما سيأتي بيانه إن شاء الله تعالى .

وغرض الفصل الكلام في زوال الضرورات المؤثرة في منع وجوب الصلاة في بقایا الأوقات ، فنذكر جنساً واحداً من أصحاب الضرورات ، ونسوق حكم الفصل فيه ، ثم نذكر في خاتمة الفصل أعدادهم واستبانة الأحكام فيهم .

فالمرأة إذا طهرت من حيضٍ / أو نفاس في آخر النهار ، وقد بقي من النهار إلى ١٢٠ الغروب ما يسع مقدار ركعة ، فقد صارت مُدركةً لصلاة العصر ، ولو أدركـت من النهار ما لا يسع ركعةً تامة ، بل كان يسع قدر تكبيرة واحدة مثلاً ، ففي إدراكها صلاة العصر قولهان للشافعى : أحدهما - أنها تصير مدركةً ، وهذا مذهب أبي حنيفة<sup>(٣)</sup> ، والثانى - لا تصير مدركةً ، ما لم تدرك مقدار ركعة ، وهذا اختيار المزنـى .

توجيه القولين : من اكتفى بإدراك مقدار تكبيرة قال : قد أدركت شيئاً من الوقت ، فلو فرض وقوع التكبيرة فيه ، لكن ركناً من الصلاة مُقيداً<sup>(٤)</sup> ، فإذا لم يُشترط إدراك مقدار الصلاة بتمامها ، فالتكبيرة كالركعة ، وهذا القول متوجه في القياس .

ومن قال باشتراط مقدار الركعة ، احتج بما روـي عن النبي عليه السلام أنه قال :

(١) المختصر : ٥٧/١ .

(٢) زيادة من (ت١) ، (ل) .

(٣) ر . حاشية ابن عابدين : ١٩٦/٢٣٨ ، مختصر اختلاف العلماء : ٢٦٢/١ مسألة : ٢١٤ .

(٤) في النسختين : مفيداً (بالفاء) ، ولعل الصواب (بالكاف) أخذـاً من عبارة الفقهاء ، : تقيدـت الركعة بكلـذا . أي أدركـت . ثم (ل) وفيها : « معتمـداً به » .

« من أدرك ركعةً من العصر قبل أن تغرب الشمس ، فقد أدرك العصر » وهذا قد تمسك المزنني بمفهومه . وليس في الحديث ما يدل على التعرض لزوال الضرورات ، بل ظاهر ب ١٢٠ معناه : إن تلبس بفعل الصلاة وتحرم بها ، صار / مؤدياً للصلاحة ، ولم يكن قاضياً إذا أدرك مقدار ركعة ، وهذا يدل على توجيه ما سبق من ذكر الأداء والقضاء في وقوع بعض الصلاة وراء الوقت .

ثم الجواب السديد عن الحديث ، أن ما ذكره الفقهاء من إدراك مقدار تكبيرة فليس مما يفرض وقوعه ، ويقدر تعلق الحسن به ، وإنما ذكروه تقديرأً لبيان مناط الأحكام على التقديرات ، وإن كان لا يقع ، ومقصود حملة الفقه في التقديرات بيان مأخذ الأحكام ، وتمهيد طرق الاستنباطات في موضع الإمكان ، والرسول صلى الله عليه وسلم لا يتعرض لمثل هذا ، وإنما ينوط حكمه وقضاءه بما يقدر وقوعه ، وأقل ما يحصل إدراكه مقدار ركعة ، ولعله لا يفرض أيضاً إلا مع الترصد ، وإحضار الذهن ، فجرى كلام رسول الله صلى الله عليه وسلم على ما يقع ، وهو اللائق بمنصبه ، وجرى كلام الفقهاء على التقدير .

٦٦٧- وما يتعلّق به المزنني أنه قال : « إدراك الجمعة يختص بمقدار ركعة ، ولا يحصل بأقل منها »<sup>(١)</sup> وهذا الذي ذكره غير واقع ؛ فإن الأصل إقامة الصلاة أربع ركعات ، والجمعة مُغيرة عنها/ بشرائط ، والقياس ، أن من عَدِم الجمعة في جميعها أو في شيء منها ، لم يكن مدركاً لها ، وكان مردوداً إلى الركعات الأربع ، ففي إدراك الجمعة إسقاط للركعتين ، فكان حكم الإيجاب أغلب ، وهذا المسايق يقتضي أن يُغلب حكم الإيجاب في مسألتنا ، ويكتفى بمقدار تكبيرة .

ونظير ما نحن فيه : لو أوقع المسافر تكبيرة في الحضر وهو في السفينة ، فجرت ، يلزم الإيمان ، وإن لم يتم ركعة في حالة الإقامة ، فهذا بيان القولين .

٦٦٨- ثم أجمع علماؤنا على أنها تصير مدركة الظهر على الجملة بإدراك وقت العصر ، وإنما الاختلاف في أنها بماذا تصير مدركة لها ؟ فقال الشافعي في قوله : مهما

(١) ر . المختصر : ٥٨/١

أدركت العصر فقد أدركت فريضة الظهر . ثم يخرج ذلك على ما تقدم ، فإن قلنا : تُدرك العصر بمقدار تكبيرة ، فتدرك الظهر به أيضاً ، وإن شرطنا ركعة ، فعلى ما نرى .

وقال في قول آخر : إنما تصير مدركة للصلاتين بإدراك أربع ركعات وزيادة ، ثم تلك / الزيادة تكبيرة أو ركعة على ما تقدم .

وأبو حنيفة<sup>(١)</sup> لا يجعلها مدركة لصلاة الظهر ما لم تدرك من وقت الظهر شيئاً . وتعليل مذهبنا أن وقت العصر على الجملة وقت الظهور في حال العذر ، والذي نحن فيه وقت الضرورة ، ولا يبعد أن يعتبر فيه وقت الضرورة بوقت العذر ، فإذا غير العذر ترتيب الوقت في إدراك الصلاتين ، غيرت الضرورة حكم الإدراك ، حتى كان من زالت ضرورته في حكم من أخر الصلاة بعد العذر إلى آخر الوقت .

٦٦٩ - فأمّا توجيه القولين في أنها تصير مدركة للظهور بماذا ؟ فوجه قول من قال : يكفي فيهما مقدار ركعة أو تكبيرة أن الغرض إدراك وقت مشترك ، وليس المطلوب إيقاع الصلاتين وجوداً في الوقت ؛ فإنها لو حاولت ذلك ، لم تتمكن من إقامة الظهر في وقت العصر ، والمقدار الذي ذكرناه يحصل بإدراك مقدار ركعة فما دونها .

ومن قال : لا يحصل الإدراك إلا بمقدار ركعة وزيادة ، اعتل بأننا إنما جعلناها مدركة للصلاتين تمسكاً بالجمع وحملها على الجمع ، فلتدرك زماناً يتصور أن يقع صورة الجمع فيه ، وذلك بوقوع / صلاة تامة في الوقت وبعض الأخرى .

إن حكمنا بأن الركعة فما دونها تكفي ، فلا كلام ، وإن شرطنا أربع ركعات وزيادة ، فالركعات في مقابلة صلاة الظهر ، والزيادة في مقابلة صلاة العصر ، أم الأمر على العكس من ذلك ؟ قوله مخراجان من معاني كلام الشافعي : أصحهما - أن الركعات في مقابلة صلاة الظهر ؛ فإنها الصلاة الأولى ، ولو فرض الجمع ، لكان البداية بصلاة الظهر على الرأي الظاهر ، ولو أدركت مقدار ركعة فحسب ، لأدركت العصر ، ولم تدرك الظهر على القول الذي نفرع عليه ، وإذا كانت تدرك العصر برکعة

(١) ر . حاشية ابن عابدين : ١٩٧/١ . مختصر اختلاف العلماء : ٢٦٢/١ مسألة ٢١٤ .

أو تكبيرة ، فينبغي ألا يقابلها عند الزيادة إلا ذلك المقدار .

والقول الثاني : أن الركعات في مقابلة صلاة العصر ؛ فإنه إذا اقتضى الحال الحكم بإدراك الصّلاتين ، فالظاهر تابعة في الإدراك للعصر ؛ فإنها أدركت بسبب إدراك العصر ، فينبغي أن يكون الأكثر في مقابلة المتبع ، والأقل في مقابلة التابع ، وكأنَّ بـ ١٢٢ هذه المسائل وما فيها من الاختلاف يدور / على أن الرخصة في الجمع عند العذر ، كأنها عوض عن الالتزام عند زوال الضرورة .  
فهذا عقد المذهب .

ثم سيظهر أثر القولين الآخرين في صلاة المغرب والعشاء الآن .

٦٧٠ - ثم اختلف القول في أنا هل نعتبر مع إدراك ركعة ، أو تكبيرة في الصّلاتين ، أو في العصر ، وفي إدراك الركعات والزيادة إدراك<sup>(١)</sup> زمان الطهارة ؟ والأصح أنه لا يشترط ؛ لأن الطهارة لا تكون شرطاً في التزام الصّلاة ، وإنما تشترط في العقد والصحة ؛ إذ الصّلاة تجب على المحدث ، ويعاقب على ترك التوصل إليها .

والقول الثاني : أنا نشرط مع ما ذكرناه إدراك زمان الإتيان بالطهارة . والقولان أراهما مخرجين ، وقد ذكرهما الصيدلاني قولين مطلقين .

٦٧١ - فإن قيل لنا : جمعتم أقوالاً في أحكام ، فعبروا عن جميعها في الصّلاتين ، واذكروا ما تجمع ، وأعلمونا بما تصير الطاهرة عن الحيض مدركة للصلاتين ؟

قلنا : يحصل مما ذكرنا ثمانية أقوال :

أحدها - أنها تدركهما بمقدار تكبيرة .

والثاني - بتكبيرة وزمان الطهارة .

والثالث - برکعة .

والرابع - برکعة / وزمان الطهارة .

والخامس - بأربع ركعات وتكبيرة .

١٢٣١

(١) مفعول للفعل (نعتبر) السابق .

والسادس - بما ذكرنا الآن وزمان الطهارة .

والسابع - بخمس ركعات .

والثامن - بخمس ركعات وزمان الطهارة .

فهذا بيان المذهب في الظهر والعصر .

وإذا ظهرت في آخر الليل ، فالتفصيل في إدراك صلاة العشاء ما ذكرناه قبلُ في صلاة العصر ، والتفصيل في صلاة المغرب ، كالتفصيل في صلاة الظهر ، ويظهر الآن ما وعدنا قبلُ .

فإن قلنا : الركعات الزائدة في مقابلة الصلاة الأولى ، فيكفي ثلات ركعات وتكبيرة : الثلاث في مقابلة المغرب ، والتكبيرة في مقابلة العشاء ، أو أربع ركعات : الثلاث في مقابلة المغرب ، والرابعة في مقابلة العشاء .

وإن قلنا : الركعات في مقابلة الصلاة الثانية ، فلا بد من أربع ركعات وتكبيرة : الأربع نظراً إلى عدد ركعات العشاء ، والتكبيرة في مقابلة المغرب ، أو خمس ركعات : الأربع في مقابلة العشاء ، والركعة في مقابلة المغرب ، ثم إذا اجتمع ما زدناه في صلاة المغرب والعشاء إلى ما مضى ، انتظم / من المجموع اثنا عشر قولأً .  
فهذا مجامع الكلام في ذلك .

٦٧٢ - ثم نذكر بعد ذلك ثلاثة أشياء لتعطف على ما تقدم ، ونلحق كل شيء بمحله : أحدها - أن إدراك التكبيرة واعتباره قولٌ صحيح ، كما تقدم ، وهو في التحقيق تقدير ؟ فإن إدراك الزمان الذي يسع مقدار تكبيرة ، ليس بمحسوس ، ولكن الكلام يجري على التقدير ؟ فلو فرض فارض إدراك زمان يسع بعض تكبيرة ولا يدرك تمامها ، فكان شيخي يتعدد في هذا ، وفيه احتمال ظاهر ؛ إذ إدراك الوقت متتحقق في هذا ، ولكن ليس [المدرك مقداراً] <sup>(١)</sup> يسع رُكناً ، فهذا أحد الأشياء .

(١) في النسختين : ليس للمدرك مقدار يسع ركناً . والمثبت تقديره منا بمساعدة السياق ، ومختصر ابن أبي عصرون . ثم صدقنا (ل) .

والثاني - أنا ردّنا ذكر الركعة : والمراد بذكر الركعة<sup>(١)</sup> إدراكُ زمانها ، فكان شيخي يقول : المعتبر ركعة تشتمل على أقل ما يجزئه ، وجرى له في تحقيق هذا مرّة ، أنا تعتبر ركعة من العقد ، والركوع من غير قيام وقراءة ، نظراً إلى ركعة مسبوقة يدرك الإمام راكعاً ، وهذا فيه بعد عندي .

والثالث - أنا اعتبرنا في قولِي في مقابلة إحدى الصالاتين ركعات ، وقلنا في صلاتي ١٢٤ الظهر والعصر : تعتبر أربع ركعات / ويحتمل عندي أن [نعتبر]<sup>(٢)</sup> ركعتين ؛ نظراً إلى الصلاة المقصورة ؛ فإننا اعتبرنا وقت الجمع بداراً إلى إلزام الصالاتين ، فتعتبر الصلاة المقصورة ؛ اكتفاء في الحكم بالإدراك بالرکعتين ، وفي مذهب الصيدلاني إشارة إلى هذا ، وإن لم يكن مصرحاً به .

والذي ذكرناه أن جميع وقت العصر وقت للظهر ، نظراً إلى الجمع ، فإن قلنا : لا يشترط في إقامة الظهر تأخير العصر عنه ، ولا يرعى الترتيب في إقامتهما ، فلا وقت من العصر يشار إليه إلا وهو صالح لإقامة الظهر .

وإن قلنا : يجب تقديم الظهر ، فجميع وقت العصر وقت للظهر إلا مقدار أربع ركعات في آخر الوقت ؛ فإنه على رعاية الترتيب لا يتصور إقامة الظهر في هذا الوقت .

قال الشيخ أبو بكر : الذي أراه أنه يرعى مقدار ركعتين في آخر الوقت اعتباراً بالقصر ، فأما وقت العصر ، فقد دخل مع اعتبار الجمع إذا مضى من أول وقت الظهر ما يسع أربع ركعات ، فإنه لابد من اعتبار الترتيب في إقامة العصر في وقت الظهر ، فجميع وقت الظهر وقت للعصر ، إلا ما يسع مقدار أربع ركعات / من أول الوقت ؛ فإنه لا يتصور إقامة العصر في ذلك الوقت .

قال الصيدلاني : ينبغي أن يعتبر الصلاة المقصورة في ذلك أيضاً .

فهذا متنه القول في هذه الفصول .

(١) في ت ١ : ذكر الركعة وإدراك زمانها .

(٢) في الأصل : يدرك . والمثبت من : ت ١ .

٦٧٣ - وما يتعلّق بهذا الفصل : القول في خلو أول وقت الظهر عن الحيض مع طريان الحيض بعده ، فإذا كانت المرأة ظاهراً في أول وقت الظهر ، ثم حاضت واستمر الحيض بها ، فالذى صار إليه الأئمّة أنها إذا لم تدرك من أول الزمان ما يسع الصلاة التامة ، فإنها لا يلزمها الظهر ، فإنه لو فرض افتتاحها الصلاة مع أول وقت الظهر ، ثم طرأ الحيض ، فلا تتم الصلاة . وإذا فرض انقطاع الحيض في آخر وقت العصر ، ولو تطهّرت وتحرّمت لاستبّت لها الصلاة ، فظهر الفرق بين طريان الحيض على الوقت ، وبين انقطاعه في الوقت .

وذهب أبو يحيى البلخي<sup>(١)</sup> - من أئمّتنا - إلى أن القول في إدراك أول الوقت في رعاية التكبيرة على قول ، والركعة على آخر ، والنظر في إدراك صلاة العصر بإدراك وقت الظهر كالقول في إدراك الظهر في آخر العصر ، وهذا متّروك على أبي يحيى ، وهو / ردّي جداً ، وفيما ذكرناه من قول الأئمّة ما يوضح بطلان هذا المذهب .

١٢٥

٦٧٤ - ثم من تمام القول في هذا الطرف ، أن من الضرورات الجنون ؛ فلو أفاق الجنون في آخر وقت العصر ، ثم عاد الجنون متّصلاً بأول وقت المغرب ، فهذا في الترتيب بمثابة ما لو كانت المرأة ظاهرة في أول الوقت ، ثم طرأ الحيض ؛ فإن طريان الجنون فيما ذكرناه يمنع تقدير جريان الصلاة على الصحة ، لو فرض التحرّم بها عقيبة الإفاقه من الجنون ، كما يمتنع صحة الصلاة لو طرأ الحيض بعد أول الظهر .

٦٧٥ - وهذا أوان ذكر أصحاب الضرورات بأجمعهم . والصفة الجامعه لهم ما يمنع وجوب الصلاة . والموصوفون بذلك : الصبي ، والجنون ، والحائض ، والنفسياء ، والمغمي عليه ، والكافر ، فمن هؤلاء من لا تصح منه الصلاة كما لا تجب ، ومن هؤلاء من لا يجب عليه الصلاة وإن كان يصح منه كالصبي ، فإذا زالت

(١) أبو يحيى البلخي : زكريا بن أحمد بن يحيى بن موسى . القاضي الكبير ، قاضي دمشق ، تكرر ذكره في المذهب ، وال وسيط ، وهو من كبار الأصحاب ، أصحاب الوجوه ، أصله من بلخ ، فارق وطنه من أجل الدين ، وقطع نفسه للعلم ، توفي بدمشق سنة ٥٣٠هـ . (ر . تهذيب الأسماء واللغات : ٢٧٢ / ٢ ، طبقات السبكي : ٢٩٨ / ٣ ، وشذرات الذهب : ٣٢٦ / ٢) .

هذه الصفات في آخر الوقت ، ففيه التفاصيل المقدمة .

والإغماء كالجنون عندنا في إسقاط قضاء الصلوات ، ولا فرق بين الإغماء الذي بـ ١٢٥ يقصر عن يوم وليلة ، وبين ما لا يقصر عن هذه المدّة . / وأبو حنيفة يقول : الإغماء القاصر عن يوم وليلة كالنوم<sup>(١)</sup> .

ولو زالت الضرورة في آخر وقت الصبح ، مما يجري من القول في التزام الصلاة ، يختص بصلاة الصبح ؛ فإنها ليست مجموعة إلى صلاة قبلها ، ولا إلى صلاة بعدها ، فلا يلزم بإدراكها غيرها . فهذا مجتمع أحكام الأوقات في أصحاب الضرورات .

٦٧٦ - ومما نذكر في باب المواقت : أن الصلاة تجب عند الشافعي بإدراك أول الوقت ، ثم إن كان في الوقت فسحة ، فهي واجبة وجوباً موسعاً ، وخلاف أبي حنيفة<sup>(٢)</sup> في ذلك مشهور .

وفي هذه المسألة غائلة أصولية ، ذكرتها في مصنفاتي<sup>(٣)</sup> ، فليطلبها من يريدها . ثم المذهب الظاهر أن من أخر الصلاة إلى وسط الوقت ، ومات ، فلا يلقي الله عاصياً ، وظاهر المذهب أن من أخر الحج مع الاستطاعة ، ومات ، مات عاصياً ، وفي المسألتين جميعاً خلاف ، وسنجمع القول في ذلك في كتاب الحج .

\* \* \*

(١) ر . مختصر الطحاوي : ٢٤ ، مختصر اختلاف العلماء : ١/٢٦٤ ، ٢١٥ مسألة ، رؤوس المسائل : ١٣٩ مسألة : ٤٦ ، حاشية ابن عابدين : ١/٥١٢ .

(٢) ر . رؤوس المسائل للزمخشري : ١٣٨ مسألة : ٤٥ ، حاشية ابن عابدين : ١/٢٣٨ .

(٣) ر . البرهان في أصول الفقه : القول في الصيغة المطلقة ، وبخاصة الفقرات : ١٤٣-١٥٣ .

## باب صفة الأذان

٦٧٧ - لما هاجر رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى المدينة ، وشرع الجماعات في الصلوات ، وانتشر الإسلام ، وكثير المسلمين / فكان منهم المكتسرون والملابسون لما ١٢٦ يتعلّق بإصلاح المعيش ، وكانوا لا يشعرون بدخول المواقت فتفوّتهم الجماعة ، شق ذلك عليهم ، واحتاجوا إلى أمارة يعرفون بها الوقت ، فاجتمعوا في مسجد رسول الله - صلى الله عليه وسلم - واستوروا ، فقال بعضهم : نضرب بالناقوس ، وقال آخرون : تلك عادة النصارى ، وقال آخرون : نوقد بالليل ، وندخن بالنهار ، فقال آخرون : تلك عادة المجوس ، ثم تفرقوا ، ولم يجتمعوا على رأي . قال عبد الله بن زيد بن عبد ربّه الأنباري : كنت بين النائم واليقظان إذ نزل ملك من السماء عليه ثياب خضر ، بيده ناقوس ، فقلت : يا عبد الله أتبّع الناقوس ؟ فقال : وما تصنع به ؟ قلت : أضرب به في مسجد رسول الله ، فقال : أفلأ كذلك على خير من ذلك ؟ قلت : بلى ، فاستقبل القبلة ، وقال : الله أكبر . وذكر الأذان ، ثم استأخر غير بعيد ، وأقام ، فلما أصبحت أتيت رسول الله - صلى الله عليه وسلم - وذكرت له ذلك . فقال : رؤيا حق ، ورؤيا صدق إن شاء الله ، ألقه على بلال ، فإنه أندى صوتاً منك ، فقلت : يا رسول الله ، ائذن لي / لأؤذن مرة ، فأذنت ، فلما سمع عمر صوته ، خرج يجر رداءه ، ويقول : ١٢٦ والذى بعثك بالحق لقد رأيت مثل ما رأى ، فقال : الحمد لله ، فذلك أثبتت . ثم أتاه بضعة عشر من الصحابة قد رأى كلهم مثل ذلك<sup>(١)</sup> . فهذا أصل الأذان .

(١) حديث عبد الله بن زيد في قصة الأذان صحيح ، رواه أبو داود ، وابن خزيمة ، وابن حبان ، والبيهقي ، والترمذى ، وابن ماجة ، وأحمد ، والحاكم . (ر . التلخيص : ١٩٧/١ ح ٢٩١ ، أبو داود : الصلاة ، باب كيف الأذان ، ح ٤٩٩ ، وصحيح أبي داود : ٩٨/١ ح ٤٦٩ ، الترمذى : أبواب الصلاة ، باب ما جاء في بدء الأذان ، ح ١٨٩ ، ابن ماجه : الأذان ، باب بدء الأذان ، ح ٧٠٦ ، صحيح ابن خزيمة : ح ٣٧١ ، ابن حبان : ح ١٦٧٧ ، الحاكم : ٣٣٦ ، البيهقي : ٣٩٠/١) .

واعتمد الشافعي في باب الأذان حديث أبي محدورة ، قال عبد الله بن مُحَيْرِيز :  
 كنت في حجر أبي محدورة ، فلما أردت الخروج إلى الشام قلت : إني خارج إلى الشام ، وإنني أخشى أن أسأل عن تأذينك ، فأخبرني به ، فقال : نعم ! كنت عاشر عشرة ، فقبل رسول الله صلى الله عليه وسلم من خير ، ونزل منزلًا ، فأذن بلال ، فجعلنا نصرخ عليه ونستهزيء به ، فبعث إلينا رسول الله ، حتى وقفنا بين يديه ، فقال : أيكم الذي سمعت صوته قد ارتفع ، فأشاروا إليه ، وصدقوا ، فأرسل كلهم وحبسني ، ثم قال : قل الله أكبر - ولا شيء أكره إلى من رسول الله ولا مما يأمرني به - وسرد الأذان ، ونص على الترجيع بالأمر بالشهادتين سرًا ، ثم قال : ارجع ومدد من صوتك ، وقل أشهد أن لا إله إلا الله ، ثم ذكر هكذا إلى آخر الأذان ، ثم أذناني فمسح يده على ناصيتي ووجهي ، فما بلغت يده صدري حتى عادت تلك الكراهة كلها محبة ، ثم ألقى إلى صرّة فيها ذريهـات ، فقلت : يا رسول الله اجعلني مؤذن مكة ، فبعثني إلى عتاب بن أسيـد ، فكنت أوذنـه<sup>(١)</sup> . فهـذا هو الأصل في الأذان .

٦٧٨ - ثم الذي نرى تقاديمه القول في أن الأذان من السنن ، أم من فروض الكفایات ؟ وقد ذكر بعض المصنفين في المذهب : أن الأصح الذي ذهب إليه جمهور الأئمة أن الأذان من فروض الكفایات ، على ما نفصله في التفريع ، وقال : ذهب أبو سعيد الإصطخري إلى أن الأذان سُنة ، فحكي هذا حكاية الشواذ والنواادر .

وقال الصيدلاني : الأذان عندنا مستحب ، ولم يحك عن أصحابنا إلا هـذا ، قال : وذهب بعض أهل العلم إلى أنه فرض على الكفایة .

(١) حديث أبي محدورة ، رواه مسلم من غير تربيع (الله أكبر) وبدون ذكر القصة ، وساقه بتراجع التكبير في أوله ، الشافعي ، وأبو داود ، والنسائي ، وابن ماجة ، وابن حبان ، وقال ابنقطـان : الصحيح في هـذا ترجـع التكـبير . (رـ. مسلم : كتاب الصـلاة ، بـاب صـفة الأذـان ، حـ ٣٧٩ ، وأبـو داود : الصـلاة ، بـاب كـيف الأذـان ، حـ ٥٠٢ ، والنسـائي : الأذـان ، بـاب كـيف الأذـان ، حـ ٦٣١ ، ٦٣٢ ، وصـحيح سنـ النـسـائي ١٣٥/١ حـ ٦١٣ ، ٦١٤ ، وابـن مـاجـه : الأذـان ، بـاب التـرجـع في الأذـان ، حـ ٧٠٨ ، ٧٠٩ ، وصـحيح ابن خـزـيمة : حـ ٣٧٩ ، والتـلـخـيص : ١٩٦/١) .

والذهب الذي عليه التعويل ما ذكره الشيخ أبو بكر .

ثم نستكمل التفريع على ما ذكره بعض المصنفين ، ونذكر ما يحصل آخرأ .

فإن قلنا : إن فرض على الكفاية ، فقد قال هذا الرجل : الصحيح أنه يجب في اليوم مرة واحدة في كل محلّة ، والذي يقرب في ضبط هذا أن يتربّط المؤذنون في محالّ البلدة ، بحيث لا يبقى قطرًّا منها لا / يبلغها صوت مؤذن ، وحُكى عن عطاء أنه <sup>١٢٧</sup> أوجب الأذان على هذا الترتيب على الكفاية في اليوم والليلة خمس مرات . ولم أمر هذا الذهب معزياً إلى أحد أصحابنا .

قال : وذهب ابن حَيْرَان إلى أن الأذان يجب في كل جمعة مرة .

فهذا ما حكاه في فرض الكفاية وتفریعه .

ونحن نُوجه هذا ، فإن ما يعد من فروض الكفايات سيأتي مجتمعه في كتاب السير ، ولكن من أظهر فنون فروض الكفايات ما يتعلّق باستيفاء الشعائر الظاهرة المستمرة في الشريعة ، وهذا يظهر في شعار لو خلا عنه قُطْرٌ ، لتنادي الخلق بالإنكار والاستنكار ، وقد صح أن رد جواب المُسَلِّم من فروض الكفايات ، من حيث إن ذلك من شعائر الإسلام ، فالاذان بذلك أولى . ثم لا يُؤذنُ الشعار بالدرس إذا كان مما يقام في اليوم والليلة مرّة واحدة .

وأما وجه ما ذكره ابن حَيْرَان ، فهو أن الأذان دعاء إلى الجماعات ، وإنما تجب الجماعة على الأعيان ، مع الاختصاص بأوصافٍ معروفة يوم الجمعة ، فاختص الأذان الذي هو دعاء إليها بكونه فرضاً على الكفاية / .

<sup>١٢٨</sup>

وسمعت شيخي يفرغ على هذا الوجه ، ويذكر فيه اختلافاً ، ويقول : من ألمتنا من قال : الأذان فرض يوم الجمعة ، وهو الأذان الذي يقام بين يدي الخطيب ؛ فإنه من الشعائر المختصة بصلوة الجمعة ، فلا يمتنع القضاء بفرضيته كالجمعة ، والخطبة ، وقيام الخطيب في الخطبين ، وقعوده بينهما . ومنهم من قال : يسقط بالأذان الذي يؤتى به لصلوة الجمعة ، وإن لم يكن بين يدي الخطيب ، واتفق هؤلاء أن الأذان ينبغي أن يكون لصلوة الجمعة ، ولا يسقط بأذان لصلوة أخرى في يوم الجمعة ؛ فإن ذلك عند هذا القائل مختص بصلوة الجمعة على الخصوص .

ثم لا يكاد يخفى معنى فرض الكفاية فيما ذكرناه . فإذا قام بالأذان - الذي يبلغ أهلَ البلدة - رجل أو رجال ، سقطت فريضة الأذان عن الباقيين ، وسيأتي فصلٌ بعد ذلك في أنه إذا سقط فرض الكفاية على رأي من يقول بالفرضية ، فكيف الترتيب في استحباب الأذان لآحاد الناس بعد فراغ المؤذنين المسقطين للفرض ؟

٦٧٩- فإن فرعنا على ما كان يصححه شيخي ، وقطع الصيدلاني به ، وهو أن الأذان ب ١٢٨ سنة ، فلو أطبق أهل ناحيةٍ على تركه / ، وتعطيل المساجد منه ، وقدم إليهم نذير ، فلم يقبلوا واستمرروا عليه ، فهل يقاتلون ؟ ما ذهب إليه الأصحابُ أنهم لا يقاتلون ، وحکوا عن أبي إسحاق المرزوقي أنه قال : إنهم يقاتلون<sup>(١)</sup> ، وإن<sup>(٢)</sup> حكمنا بأن الأذان في وضع الشريعة سنة ، واستدلّ هؤلاء بما روی أن أصحاب رسول الله - صلى الله عليه وسلم - في زمانه كانوا إذا مروا بناحية ، ولم يسمعوا صوت الأذان ، صابروا أهلها بالقتال . وربما تعلقوا من طريق المعنى بأن النفوس لا تطمئن إلى إماتة الشعائر الظاهرة إلا إذا أضمروا رأد الشريعة ، واعتقدوا بطلانها .

ونحن نقول<sup>(٣)</sup> : أما الخبر ، فلا حجة فيه ؛ من جهة أنهم كانوا يرون ترك الأذان علامه في أن أهل الناحية من الكفار ؛ إذ كانوا قاطعين بأن قابلي الإسلام ، ومصدقي الرسل في علو الدين وصدمة الشريعة ، وصفوة الملة ، كانوا لا يتذكون الأذان ، ولم يكن ذلك عندهم - في حكم عرف الزمان - أمراً مظنوأ ، بل كان مقطوعاً به ، والدليل عليه أن أبو إسحاق لما رأى نصب القتال إنما رأه إذا أندروا ، فامتنعوا ، واستمرروا ، وكان رسول الله وأصحابه يشنون الغارة / على أهل الناحية - إذا علموا أن لا أذان فيهم - ١٢٩١ من غير إنذار وإعلام ، وإشعار .

وأما ما ذكروه من إنذار ترك الشعائر بالخلو عن الاعتقاد ، فليس وراءه حاصل ؛ فإنهم إذا اعتقدوا كون الأذان سنة ، وتناجى بذلك الخواص والعوام ، وشهروا فيما بينهم ، وانضم إلى ذلك عسر القيام بدرك مواقف الصلاة ، فينبني عليه ترك الأذان على

(١) ر . الغيثي : فقرة ٢٩١ . حيث قطع إمام الحرمين هناك بأنهم يقاتلون .

(٢) أي مع حكمنا بأن الأذان سنة .

(٣) أي ردًا على القائلين بقتالهم .

تدریج ، ثم يستمر ، فحملُ الأمر على وجه واحدٍ ، - سيمًا مع إطباقي القوم على بذل كنه الجهد في إقامة فرائض الشرع - تحكم<sup>(١)</sup> ، وقتلُ النفوس ، وسفكُ الدماء من غير ثبت لا سبيل إليه .

ثم الذي نختتم لهذا الفصل به أن هذا المحكي عن المروزي على قولنا : إن الأذان سنة ، وهذا مضطرب ؛ فإن كل ما يتعلّق بتركه في عاقبة الأمر قتل ، وهو نهاية العقوبات ، فيستحيل القضاء بكونه سنة ، ومن حقيقة السنن جواز تركها ، وما يجوز تركه يستحيل أن يَجْرِي قتلاً .

نعم : إن قال ذلك قائل ، على قولنا : إنه من فروض الكفايات - فإذا عطله أهل ناحية ، كانوا بمثابة واحدي عطل فرضاً من فرائض الأعيان ؛ إذ الحرج ينال الكافة من فرض الكفايات ، كما ينال الحرج / الواحد في فرض عين - كان<sup>(٢)</sup> مُتجهاً ، فإذا ، القتال باطل ، ثم المصير إليه على قولنا : الأذان سنة ، لا أصل له أصلاً .

وليس ما ذكرناه من طريق رد مذهب بمسلك الفقه في أساليب الظنون ، ولكن الكلام في نفسه غير منتظم .

فهذا تفصيل المذهب في أن الأذان سنة ، أو فرض كفاية .

والقول في الإقامة كالقول في الأذان في جميع ما ذكرناه .

### فصل ثالث

قال : « ولا أحب أن يكون في أذانه وإنقامته إلا قائمًا مستقبل القبلة . . . إلى آخره »<sup>(٣)</sup> .

٦٨٠ - ثم ينبغي للمؤذن أن يؤذن قائمًا ، مستقبل القبلة ، ولو ترك القيام

(١) خبر لقوله : فحملُ الأمر .

(٢) جملة : (كان متجهاً) واقعة في جواب إن قال ذلك قائل .

(٣) ر . المختصر : ٥٩ .

والاستقبال ، أو ترك أحدهما ، فذكر شيخي وجهين في الاعتداد بأذانه ، وذكرهما بعض المصنفين . وظهر ميله إلى أنهما شرط في الأذان في كتابه المترجم « بمختصر المختصر »<sup>(١)</sup> ، وكان يوجه ذلك بأن شرائط الشعار متلقى من استمرار الخلق على قضية واحدة ، وهذا ما بنى عليه الشافعي مذهبة في إيجاب القيام في الخطبين ، والقعود بينهما في يوم الجمعة .

١٣٠١ والأصح / القطع بأن القيام والاستقبال ليسا مشروطين في الأذان .

٦٨١ - ثم إذا فرعنا أن الأولي أو المشروط هو الاستقبال ، قلنا : لو التوى يميناً وشمالاً في الحيعتين ، كان حسناً ، حتى يسمع النواحي ، وكان ذلك معتاداً مألفاً من دأب المؤذنين في العصر الخالية ، ولكن لا ينبغي أن يستدير على المئذنة ، بل يُقر قدميه قرارهما ، ويلتوي يميناً وشمالاً بقدر التفاتات المسلم في آخر الصلاة .

ثم اختلف الأئمة ، فقال الأكثرون : يقول : حي على الصلاة مرتين عن يمينه ، ثم يقول : حي على الفلاح مرتين عن يساره ، وهذا ما عليه العمل ، وكان القفال يرى أن يقسم الحيعتين على الجهتين ، فيقول : حي على الصلاة عن يمينه ، ثم حي على الصلاة عن يساره ، ثم حي على الفلاح عن يمينه ، ثم حي على الفلاح عن يساره .

ثم الذي ذهب إليه الأصحاب استحباب الالتفات على الوجه المذكور في الإقامة .

وحكى بعض المصنفين<sup>(٢)</sup> أن القفال ذكر مرّة أن الالتفات غير محبوب في الإقامة .

ب ١٣٠٢ وهذا غير صحيح ، والرجل غير موثوق به فيما ينفرد / بنقله .

(١) من كتب أبي محمد الجوني .

(٢) لم يصرح إمام الحرمين بمن يعنيه بعض المصنفين ، الذي ينقل عنه هنا ، والذي يصفه بأنه غير موثوق به فيما ينفرد بنقله ، وقد ترجح عندنا أنه الإمام أبو القاسم الفوراني ، وسيأتي توضيجه لذلك ، ومزيد بيان . ( بعد أن سجلنا هذا تأكيد هذا الترجيح ، وصار يقيناً أنه يعني أبو القاسم الفوراني ، ولعلنا نعرض لذلك في بعض ما نستقبل من التعليقات ) .

## فصل

٦٨٢- الترجيع مأمور به عندنا في الأذان ، وهو أن يقول عقب التكبيرات الأولى في صدر الأذان : أشهد أن لا إله إلا الله مرتين ، وكذلك يقول : أشهد أن محمداً رسول الله مرتين ، ولا يمد صوته ، ثم يعود ويرجع إلى سجنته في رفع الصوت ، فيقول ماداً صوته : أشهد أن لا إله إلا الله مرتين ، وأشهد أن محمداً رسول الله مرتين . والترجيع منصوص عليه في قصة أبي محنوزة .

وأما أبو حنيفة<sup>(١)</sup> فإنه لم ير الترجيع ، وحمل حديث أبي محنوزة على أن النبي عليه السلام كر الشهادتين سرداً على أبي محنوزة لتأكيد حفظه في التلقين ؛ إذ كان صبياً ، ثم لما رأه استظهر ، أمره بأن يرجع ويمد صوته ، فهذا طريقه .

وأما مالك<sup>(٢)</sup> فقد حكى الصيدلاني من مذهبة أنه كان يرى الترجيع ، ولا يزيد في كلمات الأذان ، وكان يقول : ينبغي للمؤذن أن يقول مرة واحدة أشهد أن لا إله إلا الله ، ثم مرة أشهد أن محمداً رسول الله ، ثم يرجع فيما صوته ، فيقول : أشهد أن لا إله إلا الله رافعاً صوته مرة واحدة ، أشهد أن محمداً رسول الله ماداً / صوته .

١٣١  
واما ذكره الشافعي أقصد الطرق ، ومعتمده قصة أبي محنوزة ، وهي مدونة في الصحاح .

وما قدره أبو حنيفة من ترديد الكلام لاستمرار حفظ المتكلمن غير صحيح من أوجهها - أنه خصص كلمتي الشهادتين بهذا ، وعسر الحفظ ، والتلقين كان متوقعاً في غيرهما .

والثاني - أنه صح أن أبي محنوزة كان يرجع في أذانه طول زمانه ، وهذا قاطع في أنه

(١) ر . مختصر الطحاوي : ٢٥ ، رؤوس المسائل : ١٣٦ مسألة : ٤٣ . حاشية ابن عابدين : ٢٥٩/١

(٢) ر . الإشراف للقاضي عبد الوهاب : ٢١٥/١ مسألة : ١٩٣ ، حاشية الدسوقي : ١٩٣/١ . جواهر الإكليل : ٣٦/١ .

فهم من رسول الله صلى الله عليه وسلم الأمر بالترجيع .

والثالث - وبه يبطل مذهب مالك - أن أبي محدثة قال : « لقنتي رسول الله صلى الله عليه وسلم الأذان تسع عشرة كلمة » وأراد أصناف الكلم في الأذان ، وإنما يبلغ هذا العدد إذا حسب الترجيع من الأذان وكرر مرتين ، [فاستد<sup>(١)</sup>] مذهب الشافعية على قصة أبي محدثة ، وعلى ما فهمه من رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وجرى عليه وأخبر عنه .

٦٨٣ - ثم اختلف أئمنا في أن الإتيان بالشهادتين بالصوت الرخيم<sup>(٢)</sup> ركن لا يعتد بالأذان دونه أم لا ؟ فمنهم من قال : ليس بركن للأذان ، ولعله الأصح ؛ فإن مبني ١٣١ الأذان / على الإسماع ، والإبلاغ ، فإذا لم يشترط ذلك في هذا ، دل على أنه ليس رُكنَ الأذان .

ومنهم من قال : هو ركن الأذان ، لما روي عن أبي محدثة أنه قال : « لقنتي رسول الله صلى الله عليه وسلم الأذان تسع عشرة كلمة » فعد ما فيه الكلام من متن الأذان .

وذكر بعض المصنفين ، أن التشويب على قولنا : « إنه مشروع » ليس ركنَ الأذان وجهاً واحداً ، وإنما الخلاف في الترجيع ، وهذا إن صح ، فسيبه أنه صح في الترجيع عده من [كلم]<sup>(٣)</sup> الأذان في قرن ، ولم يصح مثله في التشويب ، وفي التشويب عندي احتمال ، من جهة أنه يضاهي كلام الأذان في شرع رفع الصوت به ، وهو أيضاً موضوع في أثناء الأذان . والأظهر في الترجيع أنه غير معدود من أركان الأذان .

٦٨٤ - ومما يتم القول به في الترجيع ، أن المصلي في الصلاة السريّة يقتصر مع سلامه حاسة السمع على إسماعه نفسه ، والمُراجِعُ فيما يأتي به في صوت خفيض كيف

(١) في الأصل ، وفي (ت١) : « فاستمرّ » وهو تصحيف واضح ، فلا معنى لها ، والصواب ما أتبناه « فاستدّ » : أي : « استقام » ، وهو لفظ جار على لسان إمام الحرمين بكثرة [ومن عجب أن نسخة (ل) جاءتنا بالتصحيف نفسه] .

(٢) الرخيم : من رُخْم الصوت إذا لأن وسهل ، فهو رخيم . (المعجم) .

(٣) زيادة من (ل) .

حده ؟ كان شيخي يقول : ينبغي أن يسمع من بالقرب منه ، أو أهل المسجد إن كان واقفاً عليهم ، وكان المسجد مقتضى الخطبة ، وهذا / فيه احتمال ظاهر ، ويحتمل أن يكون المرجع كالقارئ في الصلاة السرية ، ويحتمل أن يكون فيه رافعاً صوته قليلاً ، كما ذكره شيخي . وهذا ينشأ مما حكي عن مالك ، كما ذكرناه ؛ إذ عد الترجيع من كلام الأذان ، ولم يزد في الأذان ، [ويشبه عندي على هذا]<sup>(١)</sup> أن يقال : يكون صوت المرجع في ترجيعه كصوت الذي يؤذن في نفسه ؛ وسيأتي فصل في تعليم الأذان يحوي ذلك وغيره .

ثم الذي يؤذن في نفسه لا يقتصر على إسماعه نفسه ، كما سيأتي إن شاء الله .

### فِصْلٌ

قال : « وأحب رفع الصوت لأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم بذلك »<sup>(٢)</sup> .

٦٨٥ - الأذان مشروع للإبلاغ والإسماع ، والأصل الذي ذكرناه في الأذان من اجتماع الصحابة واشتوارهم ، وقول رسول الله صلى الله عليه وسلم : « ألقه إلى بلال فإنه أندى صوتاً منك » قاطع في أن الغرض من الأذان الإسماع والتنبيه على دخول المواقف ، وهذا يقتضي لا محالة رفع الصوت ، وإذا كان كذلك ، فلو لم يرفع صوته بحيث يحصل الإبلاغ ، فمقتضى هذا الأصل / أنه لا يعتد بالأذان ، وإذا سبق الفقيه إلى اعتقاد ذلك ، ورأت الجريان على مراسم هذا المذهب في محاولة هذا الضبط في مكان<sup>(٣)</sup> الانتشار ، فسيطرأ عليه التشوش إلى ضبط أقل ما يُراعي في إجزاء الأذان مما يتعلق برفع الصوت ، وهذا يستدعي تقديم أصل مقصود في نفسه ، وبذره يتنظم ما نريد .

(١) في الأصل : وشبه هذا عندي أن... والمثبت عبارة (ت ١) .

(٢) ر. المختصر : ٦٠ .

(٣) ت ١ : مطان . ومعنى العبارة : أن محاولة الضبط في موضع الانتشار ، أي تشعب الآراء ، وتعدد الأقوال ستؤدي إلى التطلع إلى ضبط أقل ما يجزئ من رفع الصوت .

فنقول : إذا كان في المسجد مؤذن راتب ، فأذن ، وحضر من الجمع من حضر ، فلا شك أن الذين حضروا يكتفون بالأذان الراتب ، والإقامة الراية ، ولا يؤذن واحد منهم .

ولو صلى الناس في الجمْع الأول ، ثم حضر جمْع آخر ، وأرادوا عقد جماعة في ذلك المسجد بعينه ، فقد قال صاحب التقريب : لا ينبغي أن يؤذن مؤذن الجمْع الثاني مع الإِسماع والإِبلاغ ؛ فإن ذلك إن فُرضَ ، جَرَّ لبساً ، وتعاقبت الأصوات ، والتبس الأمر .

ولكن هل يؤذن مؤذن في نفسه من غير إِبلاغ في رفع الصوت ؟ ذكر صاحب التقريب نصوصاً مضطربة في ذلك ، وانتزع منها قولين : أحدهما - أنهم يكتفون بما سبق من الأذان/ الراتب ؛ فإنه يتضمن دعاء كل من يحضر أولاً وآخرأ إلى انتهاء الوقت ، فليقع الاكتفاء به .

والقول الثاني - أنه يؤذن المؤذن في نفسه ولا يبالغ في رفع الصوت ، ويقيِّم ، فهذا على قولِ أذانٍ ليس فيه إِبلاغٌ في رفع الصوت . والقول الثاني حكاه المزني عن الشافعي في الأذان والإِقامة من غير إِبلاغ في الرفع ، في المختصر الكبير .

قال صاحب التقريب : هذا فيمن يحضر المسجد الذي جرى فيه الأذان ، وقد انقضى الجمْع الأول ، فأمّا إذا أذن مؤذنو مصر على مواضعهم ، وبلغت أصواتهم الناس في رحالهم ، فأراد من لا يحضر المسجد أن يصلِّي في بيته ، فهل يؤذن ويقيِّم ؟ أم يكتفي بأذان المؤذنين في مصر ؟ قال : هذا محتملٌ ، يجوز أن يقال : يكتفي بأذان البلد ، ويجوز أن يقال : يؤذن ويقيِّم .

٦٨٦ - ومما نذكره مرسلاً ، أن المرأة لا تؤذن رافعة صوتها ، ولو أذنت في جمْع الرجال لا يعتد بأذانها وفاما ، وذلك يناظر حكمنا بامتناع اقتداء الرجال بها ، وإن كانت بصلاتها صحيحة ، والقياس أن من صحت/ صلاتُه ، صح الاقتداء به ، ولكن ظاهر النص أن المرأة تقيل ولا ترفع صوتها ، وكان شيخي يقطع بأن المرأة ليست مأمورة بالأذان ، وهذا ما قطع به العراقيون .

وحكى صاحب التقريب عن الشافعى في الأم أنه قال : « ليس على النساء أذان ، وإن جمعن الصلاة ، فإن أذن وأقمن ، فلا بأس ، وإن تركت الإقامة ، لم أكره لها من تركها ما أكره للرجال »<sup>(١)</sup> . هذا لفظ الشافعى في « الأم » . ومساقه مشعر بأمور منها : أن الإقامة على الجملة مأمور بها في حقها ؛ فإنه قادر في تركها كراهية ، وحط قدرها عن كراهية الترك في حق الرجال ، وتحصيصه الإقامة بالذكر في الكراهة دليل على فصله بين الإقامة والأذان ، وهو مشعر بأن لا كراهة عليها في ترك الأذان ، وقول الشافعى في الأذان والإقامة « لا بأس » مشير إلى أن الأمر لا يظهر في الأذان والإقامة جميعاً ، فهلهذه وجوه في التردد .

ونظم الأئمة من مجموع ذلك أقوالاً : أحدها - أن المرأة لا تؤذن وتقييم .  
والثاني - أنها تؤذن وتقييم .

والثالث - تقييم ولا تؤذن ، ثم إن أذنت لم ترفع / صوتها .

ومما نذكره مرسلاً أن الرجل إذا انفرد بنفسه في الصلاة ، وكان ذلك في موضع لم ينته إليه صوت مؤذن ، فظاهر المذهب ، أنه يؤذن ويقيم ، وهو المنصوص عليه في الجديد .

وفي بعض الصانيف قولٌ محكى عن الشافعى في القديم ، أنه لا يؤذن المنفرد ولكنه يقيم .

وقال بعض أئمتنا : إن كان يرجو حضور جمٍع ، فالاذان مأمور به ، وإن كان لا يرجو ، فلا يؤذن .

وإذا رأينا له أن يؤذن ، فالظاهر أنَّ نُؤثِّر له رفع الصوت ، والأصل فيه ما روی أن النبي - عليه السلام - قال لأبي سعيد الخدري : « إنك رجل تحب الغنم والبادية ، فإذا

(١) ر . الأم : ٧٣ / ١ . وسيادة عبارة الشافعى بهذه الصورة فيها حذف ، وتمامها : « وليس على النساء أذان ولا إقامة ، وإن جمعن الصلاة . وإن أذن وأقمن ، فلا بأس . ولا تجهر المرأة بصوتها ، تؤذن في نفسها ، ويسمع صواتها إذا أذنت ، وكذلك تقييم إذا أقامت ، وكذلك إن تركت الإقامة ، لم أكره لها من تركها ما أكره للرجال ، وإن كنت أحب أن تقييم » .

دخل عليك وقت الصلاة فأذن وارفع صوتك ؛ فإنه لا يسمع صوتك حجر ولا مدر إلا  
يشهد لك يوم القيمة »<sup>(١)</sup> .

ومن أئمتنا من قال : إن كان يرجو حضور جمع ، رفع صوته ، وإن كان لا يرجو  
أذن في نفسه ، وحديث أبي سعيد الخدري وقول الرسول له ليس نصاً في حالة انفراده ؛  
فإنه صلى الله عليه وسلم لم يتعرض لذلك ، وليس يبعد عن الحال أنه كان يتبدىء<sup>(٢)</sup> مع  
ب ١٣٤ عصبة من خدمه وحشمه .

٦٨٧ - فهلهذه مسائل أرسلناها وحكينا ما قيل فيها ، ونحن الآن نبغي فيها ضابطاً ،  
ونؤثر تخریج محل الوفاق والخلاف عليه إن شاء الله تعالى .

فالغرض الأظهر الذي انبني عليه أصل الأذان إظهار الدعاء إلى الصلاة ، وإعلام  
الناس دخول الوقت ، والغرض من الإقامة إعلام من حضر أو قرب مكانه من يحضر  
آن الصلاة قد قامت ، وهذا واضح بيّن . ثم من اندراج تحت الدعاء وحضر الجمع ،  
 فهو مدعوه مجيب ، فلا يؤذن ولا يقيم ، ومن لم يحضر أصلاً ، ولزム موضعه ، ولكن

(١) حديث أبي سعيد أخرجه البخاري مع اختلاف في اللفظ : الأذان ، باب رفع الصوت بالنداء ،  
ح ٦٠٩ ، ورواه مالك في الموطأ على نحو البخاري : ص ٦٩ ، الصلاة ، ح ٥ .  
هذا . وسياق إمام الحرمين للحديث مخالف لما في البخاري والموطأ ، وقد تبعه في هذا  
الغزالى في الوسيط ، قال النووي في تقييح الوسيط : هذا الحديث مما غيره المصنف ،  
وشيخه ، وصاحب الحاوي ، والقاضي حسين ، والرافعي ، وغيرهم من الفقهاء ، فجعلوا  
النبي صلى الله عليه وسلم هو قائل هذا الكلام لأبي سعيد ، والصواب ما ثبت في صحيح  
البخاري والموطأ وجميع كتب الحديث عن عبد الله بن عبد الرحمن بن أبي صعصعة الأنباري  
أن أبو سعيد الخدري قال له : « إني أراك تحب الغنم والبادية . . . . » قال أبو سعيد : سمعته  
من رسول الله صلى الله عليه وسلم . ١ . هـ

وقد نقل الحافظ اعتذار ابن الرفعة عن الأئمة الذين أوردوا الحديث مغيراً ، لكنه قال : إن  
في جوابه تكلفاً . ( ر . التقييح للنووي ، ومشكل الوسيط لابن الصلاح - بهامش الوسيط :  
٤٣ ، ٤٤ ، التلخيص : ١٩٣ / ٢٨٥ ح ٢ ) .

وأخيراً - ونحن نراجع تجارب الطباعة - ظهر البدر المنير مطبوعاً ، فرأينا ابن الملقن يقول  
( ٣١١ / ٣ ) : « وأبدى ابن الرفعة في مطلبه عذرًا حستا لهؤلاء الجماعة » فانظر الفرق بين  
الموقفين من اعتذار ابن الرفعة .

(٢) أي يخرج إلى البادية .

بلغه الدعاء العام ، فالأصح أنه يؤذن ، ولكن [ليس<sup>(١)</sup>] أذانه إقامة الشعار الذي وصفناه ؛ فإنه ليس يتطلب دعاء جمع ، وقد قام بالدعاء العام المرتّبون له .

وكذلك المنفرد الذي لا يرجو حضور الجماعة ، فإن لم تبلغه دعوة عامة ، ففيه خلافٌ حكيمٌ ، وهو بالأذان أولٌ . ثم يتنظم من كونه أولٍ ، مع ما تقدم في حق من بلغته الدعوة أقوال : أحدها - يؤذنان<sup>(٢)</sup> ، الثاني - لا يؤذنان ، الثالث - يؤذن المنفرد ، حيث لم تبلغه دعوة ، ولا يؤذن من بلغته دعوة .

[ولا ينبغي أن يختلف القول في المنفرد الذي لم تبلغه دعوة]<sup>(٣)</sup> وهو يرجو حضور جمع . ثم من / لم تبلغه الدعوة وهو يرجو [حضور جمع]<sup>(٤)</sup> ، فنرى له رفع الصوت ، ١١٣٥ ومن لا يرجو ، ولم تبلغه دعوة ففي رفع الصوت تردد وخلاف ، ومن بلغته دعوة وهو يصلّي في رحله ، ولا يقصد جمع طائفه ، ففي رفع الصوت خلاف ، وهو أولى بالآيرفع صوته .

ويترتب من المسألتين ثلاثة أوجه : فحيث نقول : لا يرفع ، لا نكره رفع الصوت ، ولا ننهى عنه ، بل هو أولى قطعاً ، وإنما الكلام في الاعتداد بالأذان من غير رفع الصوت ، وقد يُنهى عن رفع الصوت في بعض الصور ، كما نصّ عليه ، فالمرأة ممنوعة من رفع الصوت منعَ تحريرِه . ومن حضر الجمع الثاني في المسجد الذي أقيم فيه الأذان الراتب والجمع الراتب ، لا يحرم عليه رفع الصوت بالأذان ، ولكن الأولى لا يرفع .

ثم حيث حرّمنا الرفع - وهو في حق المرأة - فهل [يشرع]<sup>(٥)</sup> الأذان ؟ فيه التردد المقدم ، والأظهر أنه لا يشرع ، وحيث نهى ولا نحرّم ، فهو في الأذان من غير إبلاغ

(١) زيادة من : (ت ١) ، ثم (ل) .

(٢) « يؤذنان » : أي من بلغته الدعوة ، ومن لم تبلغه .

(٣) ما بين المعقوفين ساقط من الأصل . وأثبتنا من : (ت ١) . وهو في (ل) أيضاً .

(٤) زيادة من المحقق رعاية لليساق ، وللإيضاح . حيث حذفت النسخ كلها (المفعول به) .

(٥) في الأصل كما في (ت ١) : يسوغ . والمثبت تقدير منا رعاية لعبارة الإمام في المسألة نفسها ، وهو أيضاً تعبير ابن أبي عصرون ، في مختصره . وقد ساعدتنا (ل) .

في رفع الصوت [أولى]<sup>(١)</sup> ، فينتظم في الصورتين في شرع الأذان من غير رفع الصوت بـ ١٣٥ ثلاثة أوجه ، من حيث ترتيب صورة على أخرى / في الأولى ، وكذلك يجري ترتيب كل مسألة على الأخرى من طريق الأولى .

ثم في كل صورة استحبنا الأذان ، فلا شك أنها نؤثر فيها الإقامة ، وحيث لا نرى الأذان من جهة كون الإنسان مدعواً مجيئاً في الجمع الأول ، فلا إقامة ، وحيث لا نرى الأذان في غير هذه الصورة من الصور المقدمة ، ففي شرع الإقامة خلاف .  
فهذا ضبط هذه المسائل .

٦٨٨ - وقد خرج منها أن أصل الأذان الإبلاغ<sup>(٢)</sup> ، وما عداه مما [شرعناه]<sup>(٣)</sup> إذا لم يكن فيه معنى الإبلاغ ، ففي أصل شرعه تردد ، ثم من يراه [يثبته]<sup>(٤)</sup> تشبيهاً بما هو للإبلاغ ، [ثم ما هو للإبلاغ]<sup>(٤)</sup> يتبعن فيه الوفاء بتحقيق الإبلاغ ، وذلك برفع الصوت ، والذي ليس بإبلاغاً لابدّ فيه من نوع رفع ، على ما سنشير إلى ضبطه .

فإن قيل : فما الذي تراعونه في أقل درجات رفع الصوت في الأذان من المبلغ ؟  
قلنا : [ينبغي]<sup>(٥)</sup> أولاً : أن تبلغ أصوات المؤذنين أهل الناحية ، فإن قام بذلك رجل واحد جهوريّ الصوت ، كفى ، وإن قام به عدد في المحالّ ، جاز ، كما تقدم ذلك ،  
١٣٦١ حيث ترددنا في أنَّ الأذان / فرض على الكفاية أم لا .

ثم الغرض من إبلاغ الأذان أمران : أحدهما - التنبية على دخول الأوقات ، والثاني - الدعاء إلى الجماعات ، فليبلغ صوت كل من يقوم بالتبليغ من يحضر الجمع ، أو يتصور حضوره في الأمر الوسط ، فقد يحضر الجمع طوائف تمتلئ بهم أرجاء المسجد ، وقد لا يحضر إلا شرذمة تقوم بهم الجماعة ، فالوجه اعتبار الوسط ،

(١) زيادة من : (ت ١) ، وصدقتها (ل) .

(٢) في الأصل : سُوغناه ، والمثبت من (ت ١) ، (ل) .

(٣) مطموسة في (ت ١) . وغير مقروءة في الأصل ، والمثبت تقدير منا ، والحمد لله صدقتنا (ل) .

(٤) زيادة من : (ل) .

(٥) زيادة من (ت ١) ، ثم ساعدتها (ل) .

وهؤلاء هم الذين عبر عنهم الأئمة بأن المؤذن يُبلغ جيران المسجد .

فإن قيل : هلا نزّل أقل الرفع على ما يدعو أقل الجمع ؟ قلنا : ليس ذلك بأذانٍ يسمى إبلاغاً ، وشهرأً ، وإقامةً للشعار ، فليدع الداعي جمعاً وسطاً ، فهو أقل مرعيٌ في ضبط الإسماع والإبلاغ ، ولو أذن المؤذن في نفسه لا يبلغ بذلك شرذمة ، والذي يطأ علينا في ذلك أنه لو كثر عدد المؤذنين ، ولم ينته كل مؤذن في نفسه إلى ما ذكرناه ، ولكن عم الأذان البلدة بكثرة الدعوة لا برفع الصوت ، فهذا فيه احتمال ظاهر .

فهذا في أذان الإبلاغ ، فأما حيث يؤذن المؤذن في نفسه ، فلو اقتصر فيه على حد قراءة القارئ في الصلوات/ السرية ، فلا يكون ما جاء به أذاناً ولا إقامة ، فليرفع ١٣٦ بصوته .

قلنا : والضبط فيه أنه يعني تنبيه من حضر أو على حد (١) ، وإن لم يحضر أحد . فهذا تمام ما انتهى إليه الفكر في تقسيم الأذان ، وفيما يُراعى فيها من رفع الصوت .

### فصل ثالث

قال : « ويكون على طهور فإن أذن جنباً كرهته » (٢) .

٦٨٩ - أذان الجنب والمحدث معتمد به ، فإننا إن نظرنا إلى نفس الأذان ، فهو دعاء وأذكار ، وإن نظرنا إلى مقصود الأذان ، فلا ينافيه الحدث ، غير أنا نكره الأذان من غير طهور ، وسبب ذلك على الجملة أنه إن حضر الجموع ، فإنه خير كثير (٣) ، وقبح أن يدعوا ولا يُجيب بنفسه ، فكان في حكم من يعظ ولا يتعظ ، وتسوء الظنون به أيضاً . ثم الكراهة في الجنابة أشد ، من جهة أن الشغل في رفعها أكثر ، وإن انتظر

(١) أي على قدر تنبيه من يكون حاضراً .

(٢) ر. المختصر : ٦٠ / ١ .

(٣) المعنى أن المؤذن إن حضر الجمع - الذي أجاب الأذان - وصلى معهم ، فقد ناله خير كثير ، حيث جمع بين أجر الأذان وأجر الإجابة .

المؤذن ، كان أمد الانتظار أطول ، وعلى الجملة حدث الجنابة أشد وأغلظ ، وليس الجنب أيضاً من أهل المكث في المسجد للتأذين .  
والكراهية في الإقامة أشد منها في الأذان ؛ لأن المقيم إذا كان جنباً ، أو حديثاً ، فهو حربي بأن تفوته الجمعة أو صدر<sup>١</sup> منها .

وإنما اختلف الأئمة في اشتراط الطهر في خطبتي الجمعة ، كما سيأتي ، وإن كانتا ذكاريّاً ، من جهة الاختلاف في أنهما مقامتان مقام ركعتين ، وهذا قد يتطرق إليه سؤال ، كما سندكره في موضعه . وأقرب منه التردد في اشتراط الموالة بينها وبين افتتاح الصلاة ، وهذا يتعدّر مع تخلل الطهر بينهما ، وبين ابتداء الصلاة ، ولا يتحقق ما ذكرناه في الأذان والإقامة .

### فِضْلَكُمْ

قال : « وَأَلَا يَتَكَلَّمُ فِي أَذَانِهِ ، فَإِنْ تَكَلَّمَ لَمْ يُعْدُ »<sup>(١)</sup> .

٦٩٠- إذا تكلم المؤذن ولم يرفع صوته ، ولم يطّول بحيث ينقطع ولا الأذان ، لم يبطل الأذان بما جاء به وفاقاً .

والترتيب في مضمون الفصل : أنه إن سكت سكتاً طويلاً بحيث يظن السامعون أنه أضرّب قصداً ، أو نابه مانع من استتمامه ، ففي بطلانه قولان مرتبان على القولين في تفريق الطهارة . والأذان أولى برعاية الموالة ؟ من جهة أن المقصود منه الإبلاغ والإسماع ، وإذا تبّر ، التبس الأمر على السامعين ، وهجس لهم أن الذي جاء به لم يكن أذاناً ، وكان الغرض منه تعليم/ الغير الأذان ، أو ما في معنى ما ذكرناه ، ولا يتحقق من الموضوع مقصود يفرض زواله بترك الموالة والمتابعة .

وهذا فيه إذا ترك الموالة في الأذان بالسكت ، فأما إذا طول ، وضم إلية الكلام مع رفع الصوت ، فهذا يتربّ على السُّكوت ، وهو أولى بالإبطال من جهة أنه أبلغ في إبطال مقصود الأذان ، وجَرَّ اللبس على السامعين .

(١) ر . المختصر : ٦٠ / ١

وإذا لم نحكم ببطلان الأذان ، فالمؤذن يبني على بقية أذانه ، ويأتي بها ، وهل يبني غيره عليه ؟ فعلى هذا القول قولان ، فإن صدور الأذان من رجلين غاية في جرّ اللبس ومدافعة مقصود الأذان .

٦٩١- ولو أذن مؤذن وأقام غيره ، فالذي قطع به الأئمة أن ذلك جائز ، وذكر بعض المصتفيين<sup>(١)</sup> فيه خلافاً ، وزعم أنه مبني على أنه لو خطب رجل يوم الجمعة ، وصل إلى غيره ، فهل يجوز ذلك أم لا ؟ وهذا بعيد ، وتلقى الأذان من الخطبيتين غير سديد .

٦٩٢- ومن تمام القول في ذلك أنه لو تكلم المؤذن ولم يطّوّل ورفع صوته بحيث أسمع من أسمعه الأذان ، فالذي يقتضيه كلام/ الأئمة أنه غير ضار ، ولا ينقطع الأذان ١٣٨ به ، وكان شيخي يتردد في هذا ، من جهة أن الكلام يُلبس على السامعين أمر الأذان ، كما يتخطى عليهم الأذان بالسكت الطويل .

٦٩٣- ولو ارتد المؤذن ، ففيه اختلاف نصوص ، وتصرف الأصحاب بالنقل والتخرج . وحاصل القول فيه . أنه إذا أتى ببقية الأذان مع الردة ، لم يعتد به ، كما سيأتي بعد ذلك القول في أذان الكافر . وإن عاد إلى الإسلام على قرب من الزمان من غير أن ينقطع الولاء ، ففي المسألة قولان : أحدهما - وهو الأصح - أن الأذان معتدله ؛ لأن الأذان ليس مفتقرًا إلى نية هي رابطه ، حتى يقضى بانقطاعها بطريان الردة .

ومن أبطل الأذان ومنع البناء عليه ، استدل بأن الردة من المحظيات ، فالآذان لو صدر من المرتد ، لم يعتد به ، وإن كانت النية غير مرعية فيه ، فينبغي أن يحيط ما مضى بطريانها .

ولو طال الزمان ، ثم عاد إلى الإسلام ، ولم يأت في زمان الردة بشيء من كلام

(١) ترى هل يقصد إمام الحرمين بقوله : (بعض المصتفيين) الإمام الماوردي ؟ أكاد أجزم بذلك ، فقد ذكر الماوردي بمثل هذا الأسلوب ، بل أشد في كتاب الغياثي : انظر الفقرات : ٢٠٩ ، ٢٣٢ ، ٢٣٣ ، ٣٠٣ . والله أعلم . بعد أن كتب هذا ثبت عندي أنه لا يقصد الماوردي ، بل أبو القاسم الفوراني ، كما سيأتي إن شاء الله . (ولم أثأ أن أحذف ما قدرته أولاً) .

الأذان . فالقول الآن يتربّب من تأثير الرّدة في الإحباط ، ومن تخلّل ما يقطع ولاءَ بـ١٣٨ الأذان ، والخلاف / فيه يترتب على أحد الأصلين المتجردين : إما تجّرد<sup>(١)</sup> انقطاع الولاء بسكتوت ، أو طروء الرّدة ، وقرب الزمان .  
فهذا منتهى البيان فيما يتعلق بولاء الأذان .

### فضْلُهُمْ

قال : « وما فات وقته أقام ولم يؤذن<sup>(٢)</sup> ... إلى آخره ». .

٦٩٤ - إذا أرادَ قضاء فائتة واحدة ، فالمنصوص عليه في الجديد أنه يقيِّم لها ، ولا يؤذن . ونص في القديم على أنه يؤذن ، ويقيِّم . ونص في « الأمالي » أنه إن رجأ جماعةً أذن ، وإن لم يرجها ، اقتصر على الإقامة . فكأنه في « الجديد » اعتبر حرمة الوقت ، واعتبر في « القديم » حرمة الصلاة ، واعتبر في « الأمالي » الجماعة .

ولو أراد أن يقضِي فوائتَ ولاءَ ، ففي الأذان للأولى منها الأقوال الثلاثة ، ويقيِّم لها ، وكل فائتة بعدها إقامة ، ولا يؤذن لغير الأولى ، قوله واحداً .

وقال أبو حنيفة<sup>(٣)</sup> : يؤذن لكل فائتة ويقيِّم ، ولو كان يقضِي فائتة في وقت أداء فريضة ، وكان يؤذن بعدها فرضَ الوقت ، فإن أدى فرضَ الوقت أولاً ، أذن وأقام ، ويقيِّم للفائتة ولا يؤذن .

١٣٩١ ولو أراد تقديم الفائتة ، ففي الأذان لها الأقوال / الثلاثة ، ثم إن رأى أن يؤذن لها ، فلا ينبغي أن يؤذن للأداء بعدها ؛ فإنَّ أذانين لا يتواлиان ، وإن لم يؤذن للفائتة - في قولِ - بل اقتصر على الإقامة ، فيؤذن للصلاة المؤدّاة في وقتها ، ويقيِّم ويؤذن .

(١) في النسختين : أما (إذا) تجّرد انقطاع الولاء ... ويبدو أن (إذا) مفهومة لا معنى لها ، كما هو واضح من مختصر ابن أبي عصرون . (وجاءت (ل) بهذا الخلل أيضاً) .

(٢) ر . المختصر : ٦٠ .

(٣) ر . بدائع الصنائع : ١٥٤ / ١ ، مختصر اختلاف العلماء : ١٩١ / ١ ، مسألة ١٢٤ ، حاشية ابن عابدين : ٢٦١ / ١ .

٦٩٥ - وما يتعلّق بهذا تفصيل القول في الجمع بين الصّلاتين ، فإن قدم العصر إلى وقت الظهر ، فلاشك أنه يقدم الظهر ، فيؤذن ويقيم ، ثم يقتصر على الإقامة لصلاة العصر ، ولا يسُوغ غير هذا ؛ فإنه لو أذن لصلوة العصر لانقطع ولاء الجمع ، ولا خلاف أن الموالاة مرعية في جمع التقديم .

على أنا ذكرنا أن تواли الأذانين لا سبيل إليه إلا في صورة واحدة على قول ، وهي إذا قضى فائتة قبيل الزوال وأذن لها على قول ، ثم لمّا فرغ من الفائتة زالت الشمس ، فأراد إقامة الظهر في وقته ، فإنه يؤذن لا محالة ؛ فإن الأذان الواقع قبل الزوال لم يكن معتمداً به عن أداء صلاة الظهر ، ولم يكن دعاءً إلى صلاة الظهر .

ولو أخر الظهر إلى وقت العصر ، فسيأتي في كتاب الجمع الخلاف في أنه هل يجب رعاية الترتيب والموالاة في هذا الجمع ؟ فإن قلنا : يجب ، فيبدأ بالظهر ، ثم يأتي بـ ١٣٩ بالعصر ، قال الأئمة : هل يؤذن لصلاة الظهر أم لا ؟ فعلى الأقوال في قضاء الفائتة ؛ فإن هذه الصلاة في حكم الفائتة ؛ من حيث أخرجت عن وقتها المعتمد ، والأذان المتفق عليه إنما يجري دعاءً إلى الوقت المعتمد للصلوات . فإن قلنا : لا يؤذن لصلاة الظهر ، فلا يؤذن أيضاً للعصر ؛ فإنه على إيجاب رعاية الموالاة يفرغ ، والأذان لو تخلّ ، لقطع الموالاة .

وهذا فيه نظر عندي . ويظهر أن نقول : يؤذن قبل صلاة الظهر ، ثم ينقدح في تعليل ذلك وجهان : أحدهما - أن الصلاة مؤداة ، وهذا وقت أدائها في السفر إذا أخرى . والآخر - أنه يبعد أن يدخل وقت العصر ولا يؤذن له ، ثم لا يمتنع أن يقال : يقع الأذان لصلاة العصر ، ويقدم عليها صلاة الظهر ، والإنسان يؤذن لصلاة ، ثم يأتي بعد الأذان بنوافل وتطوعات إلى أن تتفق الإقامة .

فالوجه عندي : القطع بأنه يؤذن قبل صلاة الظهر ويقيم ، ثم يقيم بعد الفراغ من صلاة الظهر ، ويفتح صلاة العصر .

فهذا كله إذا قلنا : يجب رعاية الترتيب والموالاة .

(٦٩٦) - فأما إذا قلنا : لا يجب رعاية الموالاة والترتيب ، فصلاة الظهر على هذا/<sup>(١)</sup> م قضيّة ، فإن قدّمها ، ففي الأذان لها الأقوال المقدمة ، ثم إن أذن لصلاة الظهر على قولٍ ، فلا يؤذن مرة أخرى لصلاة العصر ، وإن قلنا : لا يؤذن لصلاة الظهر ، فيقيم لها ثم يؤذن لصلاة العصر ؛ فإن الموالاة ليست مشروطة ، فلابد من الأذان ، فإن صلى العصر أولاً ، فيؤذن لها ويقيم ، ثم يقيم لصلاة الظهر ، ولا يؤذن ، كالذي يقيم فريضة مؤداة ، ويعقبها بفائتة يقضيها ، فإنه يؤذن ويقيم لصلاة المؤداة ، ويقيم لصلاة المقضية .

(٦٩٧) - وما يتعلّق بتمام البيان في ذلك أنا إذا قلنا : يجب رعاية الترتيب ، فعليه أن يقدم صلاة الظهر ، ولو قدم صلاة العصر ، فقد أساء فيما فعل ؛ فإنه حرم على نفسه رخصة الجمع ، وصلاة العصر / المقدمة صحيحة ، ولكن تعتبر صلاة الظهر في حكم صلاة أخرجت عن وقتها من غير عذر .

إذا وضح هذا ، فإذا قدم العصر ، فقد قال بعض المصنفين<sup>(٢)</sup> : صلاة العصر في هذه الصورة في حكم صلاة م قضيّة ؛ فإنها أخرجت عن وقتها المؤقت لها شرعاً في ترتيب الجمع المثبت رخصة . وهذا خطأ صريح لا وجه له ؛ فإن صلاة العصر مؤداة في وقتها قطعاً ، وما جرى من إخلال بالترتيب آيلٌ إلى صلاة الظهر ؛ فإنها خرجت عن حكم الرخصة إلى تفريط التفويت . فهذا متنه القول في ذلك .

(١) من هنا سقطت لوحة كاملة من الأصل . واعتمدنا فيها على نسخة : ت ١ .

(٢) نسب النووي في المجموع لهذا القول إلى صاحب التتمة أبي سعيد المتولي ، وأشار إلى حكاية إمام الحرمين له في (النهاية) . فقد يوحى لهذا بأن المعنى (بعض المصنفين) هو أبو سعيد المتولي . ولكن هذا غير قاطع ، فقد يكون إمام الحرمين حكا عن (الفوراني) ، وهو أيضاً عند أبي سعيد لا سيما أن أبي سعيد ذكر هذا في التتمة ، وهي شرح لـ(إبانة) الفورياني . فلا يمنع هذا من القول بما ترجم لدينا من أن الذي يعنيه إمامنا ببعض المصنفين هو (أبو القاسم الفورياني) والله أعلم .

## فِصْلُكُمْ

قال : «إذا سمع المؤذن أحببْت أن يقول مثل ما يقول . . . إلى آخره»<sup>(١)</sup> .

٦٩٨- إجابة المؤذن مستحبة إذا سمع السامِعُ الأذانَ ، ولم يكن في الصلاة ، والأكمل أن يقول مثلَ ما يقولُ حرفًا حرفًا ، إلا إذا قال : حيَ على الصلاة ، حيَ على الفلاح ، فإن المحب يُقولُ : لا حول ولا قوَّةَ إِلَّا بِاللهِ ؛ فإنَّ معنى الكلمتين الدعاء ، ولا يليق بالمدعوَ أن يعيد كلمة الدعاء ، ولكن ينبغي أن يقول إذا سمع الدعاء : لا حول ، ولا قوَّةَ إِلَّا بِاللهِ العلي العظيم . هنَّا نَقْلُ الأثبات عن السلف ، وفيه التبرير من الحول والقوَّةَ ، مع الاعتصام بالله تعالى . ثم إذا قال : «الله أكبر» قال مثل ذلك وإذا قال : «لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ» قال مثل قوله .

وتستحب إجابة المقيم كما تستحب إجابة المؤذن .

وإذا قال المؤذن في صلاة الصبح : «الصلاحة خير من النوم» فجوابه به «صدقت وبررت» / وإذا قال : «قد قامت الصلاة» ، فجوابه «اللهم أقمها وأدِّمها ، واجعلني من صالحِي أهلها» .

وقد روي أن النبي - صلى الله عليه وسلم - قال : «من سمع المؤذن يؤذن ، فليقل مثل ما يقول المؤذن»<sup>(٢)</sup> . وقد روي أنه - صلى الله عليه وسلم - قال : «من قال بعد فراغ المؤذن : اللهم رب هذه الدعوة التامة والصلاحة القائمة آتِيَّ محمداً الوسيلة والفضيلة وابعه المقام محمود الذي وعدته ، حلَّت له الشفاعة»<sup>(٣)</sup> .

(١) ر . المختصر : ٦١ / ١ .

(٢) حديث : «من سمع المؤذن . . .» أخرجه الستة من حديث أبي سعيد الخدري ، ورواه الترمذى وابن حبان من حديث أبي هريرة (البخارى) : كتاب الأذان ، باب ما يقول إذا سمع المنادي ، ح ٦١١ ، ومسلم : كتاب الصلاة ، باب استحباب القول مثل قول المؤذن لمن سمعه ، ح ٣٨٣ ، وإلخ : ٢١٠ / ١ ح ٣١١ .

(٣) حديث «من قال بعد فراغ المؤذن . . .» رواه البخارى وأصحاب السنن من حديث جابر ، إلا أنه قال : «مقاماً محموداً» بغير تعريف ، وعند النسائي ، وابن خزيمة بالتعريف فيهما . (ر .

ثم اختلف نص الشافعي في أن الرجل لو كان في الصلاة ، فسمع الأذان ، هل يُجيز أم لا ؟ ، فذكر الأئمة قولين ، وكان شيخي يذكرهما في الاستحباب ، ويقول : لا تستحب الإجابة في الصلاة في قوله ؛ فإن الصلاة مشحونة بوظائف القراءة والأذكار ، فينبغي لا يُغَيِّر ترتيبها ولا يتَبَعْ فيها حُكْمٌ من أمرٍ خارج منها ، وفي قوله : يستحب ؛ فإنها أذكار ، ولو أُخِرَت ، فقد يطرأ عائق في تداركها ، وأيضاً فإننا بالإجابة ، والإجابة متصلة بالمسموع ، فإذا أُخِرَت ، لم تكن إجابة ، ثم كان يقول : إن قلنا : لا تجب في الصلاة ، فإذا تحلَّ ، أعاد تلك الكلمات .

ب ١٤١ وذكر / آخرون : أن القولين في إثبات الكراهة ونفيها ، فأماماً الاستحباب ، فلا ، قولهً واحداً ، وكأننا نكره في قوله ، ولا نكره في آخر .

وذكر الشيخ أبو علي<sup>(١)</sup> أن المسألة ليست على قولين ، بل نقطع بنفي الاستحباب . ولا يكره ولا يستحب ، قولهً واحداً ، بل هو مباح . وهذه الطريقة هي المرضية . ثم من يرى الإجابة ، فلا شك أنه ينهى عنها في أثناء قراءة الفاتحة ؛ فإن القراءة يقطعُ ولاؤها بكل ذكر .

وقد رأيت في كلام صاحب التقريب رمزاً إلى أن إجابة الإقامة - وهي على إدراجه<sup>(٢)</sup> - لا نراها ، وإنما تجاب كلمة الإقامة ، وهي قول المقيم « قد قامت الصلاة ». وهذا فيه احتمال ، ولكن الظاهر ما قدمناه من قول الأصحاب<sup>(٣)</sup> .

البخاري : كتاب الأذان ، باب الدعاء عند النداء ، ح ٦١٤ ، النسائي : كتاب الأذان ، باب الدعاء عند الأذان ، ح ٦٨٠ ، ابن خزيمة : ح ٤٢٠ ، التلخيص : ح ٢١٠/١ .

(١) في (ت ١) : الشيخ أبو بكر . والصواب : أبو علي ، كما حكاه عنه النووي في المجموع جزء ٣ ص ١١٨ .

(٢) إدراجه أي إسراع ، بمعنى أن المقيم يوالي بين الألفاظ ، ولا يرتلها كالآذان ، بل يصل بعضها بعض ، وأصل الإدراجه : الطyi . من أدرجت الكتاب والثوب ، إذا طويتهما . (ر . حاشية الشرواني : ٤٦٧/١ ، والزاهر في غريب ألفاظ الشافعي : فقرة ٨١) .

(٣) وصف النووي هذا الوجه المحكى عن صاحب التقريب بأنه شاذ ضعيف ، وقال : « قطع الأصحاب بخلافه ، إلا الغزالى فقد حكى هذا الوجه عن صاحب التقريب ، في كتابه البسيط ». (المجموع : ١١٧/٣ ، ١١٨) .

ثم إذا لم يُجب في الصلاة ، فينبغي أن يأتي بالأذكار ، كما<sup>(١)</sup> يتحلل ، ولو طال الفصل . وهلذه تشبه ما لو ترك التالي سجدة التلاوة ، ففي أمره بالتدارك تفصيل ، سيأتي إن شاء الله تعالى .

### فِصْدَقَاتٍ

يجمع أحكاماً سهلة المأخذ في الأذان ، فنسردها ، ونصدر كل حكم بقول الشافعي فيه في المختصر .

قال : « وترك الأذان في السفر أخف / منه في الحضر »<sup>(٢)</sup> .

٦٩٩- والسبب فيه أن المسافر حرّي بالتخفيض عنه ، ورخص السفر شاهدة في ذلك أيضاً ؛ فإن المسافرين مجتمعون إذا نزلوا ، فلا حاجة إلى أذان يجمع المتفرقين ، بل يكفي إقامة تنبه على قيام الصلاة .

قال : « والإقامة فرادى »<sup>(٣)</sup> .

٧٠٠- مذهب أهل الحديث<sup>(٤)</sup> إفراد الإقامة . ثم مذهب الشافعي المشهور في إفراد الإقامة ما نرى على أبواب مساجد أصحابه ، وكأنه - رضي الله عنه - فهم من الإفراد رد التكبيرات الأربع في صدر الأذان إلى شطّرها ، وذلك يقتضي التكبير مرتين ، ورد الشهادة إلى مرة ، لما ذكرنا من التنصيف .

وأما كلمة الإقامة ، فإنها على الشريعة مستحقة<sup>(٥)</sup> في الإقامة فتُشنَّى ، ولم يجر لها ذكر في غيرها ؛ حتى ترد إلى الشطر فيها . ثم يقول المقيم بعد كلمة الإقامة : الله

(١) كما : بمعنى عندما . كذا يستعملها الإمام .

(٢) ر . المختصر : ٦١/١ .

(٣) المصدر نفسه .

(٤) مذهب أهل الحديث : المقصود به مذهب الشافعية ، وهذا اصطلاح شائع في السنة الخراسانيين بخاصة ، ومنه قول عبد الغافر الفارسي في ترجمة إمام الحرمين : لولاه لأصبح مذهب الحديث حديثاً . (ر . طبقات السبكي : ١٧٨/٥ ) .

(٥) عبارة (ل) : « فإنها على الشريعة ؛ فإنها مستفتحة في الإقامة ، ولم يجر لها ذكر . . . إلخ » .

أكبر ، الله أكبر ، كما يقوله في الأذان في هذا الوضع ، ويقول : لا إله إلا الله .

وذهب مالك<sup>(١)</sup> إلى حقيقة الإفراد في جميع الكلم ، فيقول : الله أكبر ، أشهد أن لا إله إلا الله ، ويقول : قد قامت الصلاة مرة ، الله أكبر مرة .

ب ١٤٢ وقال الشافعي : / « إن كنت تتحقق الإفراد ، فاقتصر على التكبيرة الواحدة ،

ولا تُعد إليها بعد كلمة الإقامة » ، وللشافعي قول في القديم مثل قول مالك ، وحَكَى بعض الأصحاب قولًا ثالثاً : أنه وافق مالكًا في جميع مذهبـه ، إلا أنه كان يرى الله أكبر مرتين في صدر الإقامة [ويقول « الله أكبر » مرة واحدة بعد كلمة الإقامة ؛ ليكون قد ردَّ الإقامة إلى شطر الأذان]<sup>(٢)</sup> ، وهو في هذا القول يوحد كلمة الإقامة ، كما قال مالك .

فهذا بيان المذاهب :

والذي استقر عليه مذهبـه في الجديد ما ذكرناه . والألفاظ الواردة في إفراد الإقامة كثيرة ، معظمها في الصحاح ، وكل ما روي في الثنـية ، فمعلول أو مرسـل ، والاحتجاج على القائلين بالثنـية سهل .

٧٠١ وبالجملة المذاهب ثلاثة : أحدها - الثنـية ، والثاني - مذهبـ مالك

[وقول<sup>(٣)</sup> قديم] في الإفراد ، كما تقدمت الحكاية . والوسط مذهبـ الشافعي في الجديد . ومعتمدـ هذا المذهب ما رواه ابن عمر قال : « كان الأذان مرتين مرتين والإقامة مرّة واحدة<sup>(٤)</sup> / إلا قوله قد قامت الصلاة ، فإنـ المؤذن كان يقولها مرتين »<sup>(٥)</sup> .

(١) ر . الإشراف للقاضي عبد الوهاب : ٢١٦ / ١ مسالة ١٩٥ ، حاشية العدوـي : ٢٢٥ / ١ ، جواهر الإكـليل : ٣٧ / ١ .

(٢) ساقط من الأصل ، والمثبت من : (ت ١) ، (ل) .

(٣) زيادة من : (ت ١) .

(٤) في هامش : (ت ١) : أراد بالإقامة أختـ الأذان .

(٥) حديثـ ابن عمر « كان الأذان مرـتين ... » صحيح ، رواهـ الشافـعي ، وأحمد ، وأبو داود ، والنـسائي ، وأبو عوانـة ، الدارـقطـني . (ر . أحمد : ٨٧ / ٢ وصحـحـه الشـيخـ أـحمدـ شـاـكـرـ ، حـ ٥٦٢ ، ٥٥٧٠ ، ٤٨٢ ، النـسـائـيـ : كـتابـ الـصـلاـةـ ، بـابـ فـيـ الإـقـامـةـ ، حـ ٥١٠ ، وصـحـيـحـهـ لـلـأـلبـانـيـ حـ ٦٢٨ ، بـابـ الـأـذـانـ ، بـابـ ثـنـيـةـ الـأـذـانـ ، حـ ٢٢٨ ، الدـارـقطـنـيـ : ٢٣٩ ، والتـلـخـيـصـ : ١٩٦ / ١ حـ ٢٩٠) .

ورواء غيره بألفاظ تداني هذا اللفظ ، وال تعرض لتشنيه كلمة الإقامة مرتين نَصْ في الرد على مالك<sup>(١)</sup> ، وهو يبطل أيضاً مذهب أبي حنيفة<sup>(٢)</sup> في حمل الإفراد في الإقامة على إفراد الصوت في كل صنف ؛ فإن استثناء قد قامت الصلاة مبطل لهذا المسلك في التأويل .

٧٠٢- وما يوضح الغرض أنه وقع التعبير في بعض الألفاظ عن الأذان بالتشنيه ، مع العلم بأن التكبير فيه مُرَبِّع ، فالإفراد المذكور في الإقامة على مقابلة تشنية الأذان يقتضي التشطير لا محالة ، ولما تقرر في عرف الشرع ذلك ، كان التكبير مرتين بعد الحيعلتين في الأذان ، وبعد كلمة الإقامة في الإقامة في حكم المفرد . وهذا إذا تأمله المنصف أفاله أسد المذاهب وأقوها إن شاء الله تعالى .

<sup>(٣)</sup> - قال : « ويزيد في أذان الصبح التشويب ». ٧٠٣

وهو أن يقول المؤذن بعد الحجولتين : « الصلاة خير من النوم » مرتين ، والذي نص عليه الشافعي في القديم ، أن ذلك مستحب مشروع / وقد صح أن بلا لـ كـان يثوّب كذلك ، وقال في « الجديد »<sup>(٤)</sup> : أكره التثويب<sup>(٥)</sup> ؛ لأن أبا محفورة لم ينقله . والطريق المشهورة نقل القولين .

وقد قال الأئمة : كل قولين أحدهما جديٌّ ، فهو أصح من القديم ، إِلَّا في ثالث مسائل ، منها مسألة : التشويب . وسنذكر مسأليتين آخرتين عند الانتهاء إليهما .

وقد ذكر الصيدلاني طريقةً حسنةً ، وهي أنه قال : ذهب أصحابنا المحققون إلى قطع القول باستحباب التثويب ، وقد اعتمد الشافعي في الجديد حديث أبي محدورة ، وقد صرّح عنده بطرق أنه كان لا يثوّب . وكل حكم اعتمد الشافعي فيه الخبر - وقد بلغه الحديث لا على وجهه أو لم يبلغه التمام - فنحن نعلم قطعاً أنه لو بلغه الحديث على

(١) في هامش (ت ١) : رد على مالك وأبي حنيفة .

(٢) ر. المبسوط ١٢٩، بدائع الصنائع: ١/١٤٨، حاشية ابن عابدين: ١/٢٦٠.

٣) ر. المختصر : ٦١/١

٤) ر. المختصر : ٦١/١

(٥) في هامش (ت ١) : قف على أن الشافعي قال في الجديد : أكره التثويب .

خلاف ما اعتقده وصح على شرطه ، لكان يرجع إلى موافقة الحديث . فكأنه في (الجديد) قال : مذهبني في التثويب ما صح من قصة أبي محدورة .

٤٧٠ - قال : « وأحب ألا يجعل مؤذن الجماعة إلا عدلاً ثقة ؛ لإشرافه على الناس »<sup>(١)</sup> .

قوله : « لإشرافه على الناس » يحتمل وجهين : أحدهما - لإشرافه في الغالب على المساكن / والبيوت ، لصعود منارة أو نَشَرٌ<sup>(٢)</sup> ، وقد يقع بصره على العورات . والثاني - لإشرافه على الناس في مواقيت أشرف العبادات .

قال : « وأحب إلى أن يكون صيئاً حسن الصوت ليكون أرق لسامعه »<sup>(٣)</sup> .

لأن الدعاء من العادات إلى العبادات جذب إلى خلاف ما يتضمنه استرسال الطبائع ، فينبغي أن يكون الداعي حلو المقال ؛ لشرق القلوب ، وتميل إلى الاستجابة .

قال : « وأحب أن يكون الأذان على ترسل ، من غير بُغْيٍ وتمطيط يزيل نظم حروف الكلم ، وتكون الإقامة على إدراجه ، مع الوفاء بالبيان »<sup>(٤)</sup> .

وبالجملة الأذان افتتاح الدعاء ليتأهب المتأهبون ، فيليق به الترسل لغرض الإبلاغ ، والإقامة للانتهاء للصلوة وتنبيه الحاضرين ، فيليق به الإدراج ، ثم المراعي الوسط في الأمرين جميعاً .

(١) ر . المختصر ٦٢/١ .

(٢) النَّشَر : بفتح الشين وإسكانها ما ارتفع من الأرض (المعجم) .

(٣) ر . المختصر : ٦٢/١ . والصيت بوزن السِّيد والهِيْن : هو الرفيع الصوت ، وهو فيعمل من صات يصوت . (الزاهري في غريب ألفاظ الشافعي فقرة : ٨٠) .

(٤) ر . المختصر : ٦٢/١ . والترسل : التبيين ، والمترسل : هو الذي يتمهل في تأديبه ، ويبيّن كلامه تبييناً . والبغى : في الأذان : أن يكون رفعه صوته يحكى كلام العبارة ، والمتكبرين ، والمتفيهقين ، فالصواب أن يكون صوته بتحزير وترقيق ، ليس فيه جفاء كلام الأعراب ، ولا لين المتماوتيين . والبغى في كلام العرب : الكبر . والإدراج هو أن يصل الإقامة بعضها بعض ، وأصل الإدراج الطي : يقال : أدرجت الكتاب والثوب ، ودرجتهما إدراجاً ودرجأ : فإذا طويتهما على وجوههما . (ر . الزاهري في غريب ألفاظ الشافعي : ٨١ ، ٨٠) .

٧٠٥ - قال : « وأحب أن يكون المصلحي بهم صالحًا فاضلًا . . . إلى آخره »<sup>(١)</sup> .

الكلام في صفة الأئمة يأتي بعد ذلك في باب ، والغرض الآن ذكر كلام الأصحاب في أن القيام بالتأذين أفضل ، أو القيام بالإماماة ؟ وقد اشتهر / فيه خلاف ، قال ١٤٤ ب الصيدلاني : من أئمننا من قال : التأذين أفضل ؛ فإن النبي صلى الله عليه وسلم قال : « الأئمة ضمناء والمؤذنون أمناء »<sup>(٢)</sup> ، ومنصب الأمين أفضل وأعلى من مرتبة الضامن . وقال عليه السلام : « المؤذنون أطول أعنقاء يوم القيمة »<sup>(٣) ، (٤)</sup> .

وقد اختلف في تفسيره ، فقيل : أكثر الناس أتباعاً من الذين سُفعوا فيهم ، والعُنْتُونَ<sup>(٥)</sup> الجمع من الناس . وقيل : معناه أحراهم بالأمن ؛ فإن الآمن في المجتمع يتشرف ، والخائف يتطامن ويستخف . وقيل : أصدقهم رجاء ، ومن رجا شيئاً امتدّ عنقه نحو ما يرجوه . وقيل : معناه لا يلجمهم العرق .

وكان شيخي يؤثر تفضيل الإمامة ، وسمعته في نوبٍ يقطع بذلك وزيفَ ما عداه ،

(١) ر . المختصر : ٦٢ .

(٢) حديث الأئمة ضمناء (صحيح) ، رواه الشافعى عن أبي هريرة بهذا اللفظ ، ورواه ابن حبان ، وابن خزيمة ، وأحمد ، وأبو داود ، والترمذى ، والبزار ، عن أبي هريرة أيضاً بلفظ : « الإمام ضامن والمؤذن مؤتمن » وفي الباب عن عائشة ، وعن جابر ، وعن أبي أمامة (ر . ترتيب مسنده الشافعى : ١٧٤ ح ٥٨ / ١ ، ١٧٥ ، أبو داود : الصلاة ، باب ما يجب على المؤذن من تعاهد الوقت ، ح ٥١٧ ، والترمذى : أبواب الصلاة ، باب ما جاء أن الإمام ضامن والمؤذن مؤتمن ح ٣٥٧ ، والبزار : ١٨١ ح ١١٨١ / ١ ، وابن خزيمة : ١٥٣٢-١٥٢٨ ح ٣ / ١٥٢٨ ، والمسند بتحقيق شاكر : ١٥٣ / ١٢ ح ٧١٦٩ ، والبيهقي : ٤٣٠ / ١ ، وابن حبان : ٤ / ٤ ح ٥٦٠ ، والحميدى : ٤٣٨ / ٢ ح ٩٩٩ ، والطبرانى : ٢٤٠٤ ، والطبرانى في الصغير : ح ٢٨٩ ، ٥٨٦ ، ٧٨٣ ، مشكل الآثار : ٥٢ / ٣ ، ٥٦ ، والإرواء : ١ / ٢٣١ ح ٢١٧ ، والتلخيص : ١ / ٢٠٦ ح ٣٠٤ ) .

(٣) حديث : « المؤذنون . . . » رواه مسلم وأحمد وابن ماجة والبيهقي عن معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنهما (ر . مسلم : الصلاة ، باب فضل الأذان ، ح ٣٨٧ ، أحمد : ٩٥ / ٤ ، ٩٨ ، ابن ماجة : الأذان ، باب فضل الأذان ح ٧٢٥ ، البيهقي : ٤٣٢ / ١) .

(٤) في هامش (ت ١) : وروي إعناقًا ، أي إسراعاً .

(٥) في الأصل : « يتشفّف » والمثبت من (ت ١) . ومعنى يتشرف ، أي يظهر ، ويُشرف على الناس ، ولا يتطامن ويتقاصر ويتصاغر ليخفى عن الناس .

ووجهه لائح ؛ فإنَّ أظهرَ الأغراضِ من الأذان الاستحثاث على الجماعات ، والإمامَة عينَ القيام بعقدِ الجماعة ، والقيام بالشيء أولى من الدعاء إليه . وما روي عن النبي عليه السلام أنه قال : « الأئمة ضمناء » تنبية على عظم خطر الإمامَة ، وذلك يشعر بعلو قدرها ، مع الحث على التوفيق من الغرر .

١٤٥ فإنَّ قيل : لم كان لا يؤذن - عليه السلام ؟ - قيل : تردد فيه الأئمة ، فقيل : كان لا يتفرغ إلى رعاية ذلك ، ولم يكن من إقامة الصلاة بُدُّ على حال ، فتأثير الإمامَة عليها . وقيل : لو أذن ، لقال : أشهد أنَّ محمداً رسول الله ، وهو محمد ، فكان خارجاً عن جزل الكلام ، ولو قال : أشهد أنَّي رسول الله ، لكان تغييراً لنظام الأذان المعروف ، ولو قال : حيَّ على الصلاة ، لكان معناه : هلموا ، وذلك أمر دعاء ، فكان يتحتم حضور الجماعات ، فأشفق على أمته ، ولم يؤثر أن يلزمهما ما قد لا يفون به .  
قال : « وأحب أن يكون المؤذن اثنين »<sup>(١)</sup> .

٧٠٦ - إذا كان المسجد كبيراً أو مطروقاً ، في ينبغي أن يُرتب فيه مؤذنان ، اقتداء بما كان في مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فإنه كان فيه بلال وابن أم مكتوم ، ومن أظهر الفوائد فيه أن يؤذن أحدهما للصبح قبل طلوع الفجر ، ويؤذن الثاني بعد طلوعه ، قال عليه السلام : « إن بلالاً يؤذن بليل ؛ فكروا واشربوا حتى يؤذن ابنُ أم مكتوم »<sup>(٢)</sup> .  
وإذا كثر المؤذنون ، فلا يستحب أن يتراسلو بالآذان ، بل إن وسع الوقت ترتبوا ،  
١٤٥ وإن ضاق تبددوا في أطراف / المسجد وأذنوا ، فيكون كل واحد منفرداً بأذنه ، ويظهر أثر ذلك في الإسماع والإبلاغ .

ثم لا يقيم في المسجد إلا واحد . وإن كثر المؤذنون ، فولاية الإقامة لمن أذن أولاً ، والأصل فيه أن بلالاً غاب عن معسكر رسول الله صلى الله عليه وسلم في حاجة له ؛ فأذنَ رجل من بنى صُدائِ ، فلما رجع بلال ، همَّ بأن يقيِّم في وقت الإقامة ، فقال عليه السلام : « إن أخَا صُدائِ قد أذن ؛ وإن من أذن فليقم »<sup>(٣)</sup> .

(١) ر. المختصر : ٦٢/١.

(٢) متفق عليه من حديث ابن عمر (اللؤلؤ والمرجان : ٢٧٨/١ ح ٦٦٢) .

(٣) حديث : « إن أخَا صُدائِ . . . » رواه أحمد ، وأبو داود ، والترمذى ، وابن ماجة ، وتكلم فيه =

فإن أذن المؤذنون معاً في مواضع متفرقة ، وتشاحنوا في الإقامة ، أقرع بينهم . ولو سبق إلى الإقامة سابق ، وقد أذن مؤذن قبله ، ففي الاعتداد بالإقامة كلام ، وقد ذكره قبل عند ذكر بناء مؤذن في بعض الأذان على من صدر منه صدر الأذان<sup>(١)</sup> .

٧٠٧- وممّا يتعلّق بما نحن فيه أن وقت الأذان مفوّض إلى نظر المؤذن العالم العدل ، ووقت الإقامة مفوّض إلى إمام المسجد ؛ فإنّ إقامة الصلاة إليه ، فليراجع في الإقامة ، فإن سبق إلى الإقامة من يقيم وتعدّى هذا الأدب ، كان مسيئاً ، وفي الاعتداد بما جاء به تردد للأصحاب ، / ولم يصرّحوا به ، ولكنه بين في كلامهم .

إذا كان في المسجد مؤذن راتب ، فتقدم عليه متقدم ، وأذن ، ثم أذن المؤذن الراتب فيه ، ففي ولایة الإقامة ومن يكون أولى بها تردد ظاهر ، وهو لعمري محتمل ، فيجوز أن ينظر إلى تقدم الأذان ؛ من جهة أنه يعتد به ويجوز الاكتفاء به ، ويجوز أن يقال : إذا لم يচّرّ المؤذن الراتب ، فمن سبقه في حكم المسمى ، فلا يستحق بإساعته الإقامة ، والقصة التي ذكرناها لبلال والصدّائي كانت في غيبة بلال ، وكان الصدّائي أذن بإذن رسول الله .

قال : « ولا يرزقُ الإمام مؤذناً وهو يجد متطوعاً<sup>(٢)</sup> . . . إلى آخره » .

٧٠٨- الإستئجار على الأذان وتفصيل القول فيما يجوز الاستئجار عليه من هذه الأصناف نذكره في أول كتاب الصداق ، إن شاء الله تعالى ، والقدر الكافي هاهنا أن الإمام وكل من يلي بإذن الإمام هذا الأمر يستأجر على الأذان ، وهل لا أحد الناس أن يستأجروا مؤذناً ؟ فيه خلاف ، والمذهب الصحيح أنه يجوز . ثم الإمام لا يبذل مال بيت المال هزاً ، فإن كان يجد من يتطلع بالأذان / ، لم يستأجر من مال المسلمين ، فإن لم يجد متطوعاً ، فيستأجر حينئذ . ثم ظاهر النص أنه لا يستأجر أكثر من مؤذن

الحافظ (ر . أحمد : ١٦٩ / ٤) ، أبو داود : كتاب الصلاة ، باب في الرجل يؤذن ويفتّم آخر ، ح ٥١٤ ، والترمذى : كتاب الصلاة ، باب من أذن فهو يقيم ، ح ١٩٩ ، وابن ماجة : كتاب الأذان ، باب السنة في الأذان ح ٧١٧ ، والتلخيص : ٢٠٩ / ١ ، ح ٣٠٨ .

(١) الفقرة : ٦٩١ ، ٦٩٢ .

(٢) ر . المختصر : ٦٣ ، ٦٢ / ١ .

واحد ، والمراد به أنه لا يستأجر في مسجد واحد أكثر من مؤذن ، ولو كان صوت مؤذن واحد لا يُسمع أهل البلدة ، فلابد من استئجار من يبلغ صوتهم أهل البلدة ، وإن بلغوا عدداً . وقد رُوي أن عثمان في خلافته كان يرزق أربعة من المؤذنين ، وهو محمول على مَا ذكرناه من تحصيل الغرض من إسماع أهل البلدة .

وحكى بعض المصنفين عن ابن شرِيع<sup>(١)</sup> أنه كان يجُوز للإمام أن يستأجر أكثر من واحد .

والقول الكافي في ذلك : أن الإبلاغ بما لا شك في جواز الاستئجار بسببه ، سواء حصل بوحد ، أو جمْع ، فأما ما يزيد على هذا من إقامة [مؤذنين]<sup>(٢)</sup> في مسجد كبير ، فهو في حُكم رعاية الأحرى والكمال ، وظاهر النص المنع من بذل المال فيه . والوجه عندي فيه أنه إن كان يحتاج إلى المال لأمور واجبة ، أو مهمة بالغة في مرتبتها ١٤٧١ مبلغ أصل التبليغ في الأذان ، ولو صُرف المال إلى الأولى والكمال ، / لتعطلت الأصول المرعية ، فلا نشك أن الصرف إلى التكميلة مع تعطيل الأصل غير جائز ، فأما إذا وسع المال الأصول ، وفضل ، وتصدى للإمام أمران : أحدهما - الاستظهار بالادخار واعتماد ذخيرة في بيت المال ، والأخر الصرف إلى تكميلات الأمور ، فهو في محل النظر ، ونص<sup>(٣)</sup> الشافعي عندي محمول على هذه الصورة ، فلعله يرى الادخار ، وفيه احتمال ظاهر ، والقول في مصارف أموال بيت المال الكبير في هذه الفنون ، يتعلق بالإيالة<sup>(٤)</sup> الكبيرة ، ومن أرادها على كمالها ، فعليه بالكتاب « الغائي »<sup>(٥)</sup> من مصنفاتها .

(١) في النسختين : ابن شرِيع . وهو تصحيف ظاهر .

(٢) في النسختين : مؤذن . والمثبت رعاية منا للسياق . ثم جاءت (ل) بنفس الخلل مثل أختها ، ولكن تقديرنا صحيح إن شاء الله ، يشهد له قول الإمام - الآتي قريباً - في حكم بذل المال في حسن الصوت ورقته : « وهلذا عندي خارج على قياس القول في المؤذن الثاني في المسجد الكبير » .

(٣) يشير إلى ما حكاه عن الشافعي آنفاً : « ولا يرزق الإمام مؤذناً ، وهو يجد متظوعاً » .

(٤) أي سياسة الدولة .

(٥) ر : على سبيل المثال الفقرات : ٣٠١ ، ٣٠٢ ، ٣٤٢ . وغيرها .

ولو بلغ اتساع المال مبلغاً لا ينفعه مثل هذا . فالظاهر عندي القطع بصرف المال إلى التكميلات .

ولو وجد الإمام متطوعاً بالأذان حسن الصوت ، ووجد آخر بالأجر حسن الصوت ، رقيمه ، فقد كان شيخي لا يرى بذل المال في تحصيل حُسن الصوت ورقتة ، وهذا خارج عندي على قياس القول في المؤذن الثاني في المسجد الكبير .

٧٠٩ - وقد نجزت مسائل الأذان ، ونحن نختتمها بذكر من هو / من أهل الأذان ومن ليس أهلاً له ، فنقول :

من ليس له قصد صحيح ، لو اتفق منه نظم كلمة<sup>(١)</sup> الأذان ، فلا يعتد بأذانه ، كالجنون ، وهو كالهادي . والسكران ، أمره خارج على الخلاف في تصرفاته ، فإن جعلناه من أهلها ، فقصده كقصد الصاحي ، فلو نظم الأذان اعتد به .

والصبي المميز من أهل الأذان ، فإن قصده صحيح في العبادات ، وكيف لا يصح أذانه ، وإمامته في الصلوات المفروضة صحيحة ؟ .

المرأة إذا أدّنت للرجل أذان الإبلاغ ، لم يعتد بأذانها ، كما لا تصح إمامتها ، فأما إذا كانت تؤذن في نفسها ، فيه الخلاف المقدم في صدر الباب .

وأما الكافر ، إذا أدّن - ويمكن فرض كافر مستمر على كفره مع فرض الأذان - فإن العيساوية<sup>(٢)</sup> يقولون : محمد رسول الله إلى العرب . فلا ينافي مطلق الأذان مذهبهم . ومن أدّن منهم للمسلمين ، لم يعتد بأذانه ؛ فإن الأذان دعاء إلى الصلاة ، والكافر ليس من أهل الصلاة ؛ فكيف يكون من أهل الدعاء إليها ، والمرأة لم تكن من أهل إماماً

(١) «كلمة الأذان» : المراد بها كلام الأذان ، وهو استعمال صحيح ، تطلق (الكلمة) على الكلام ، ومشهور قول ابن مالك في (ألفيته) : « وكلمة بها كلام قد يُؤم » .

(٢) العيساوية : طائفة من اليهود ، ذهبت إلى إثبات نبوة محمد صلى الله عليه وسلم ، ولذكراً خصصوا شرعاً بالعرب دون من عداهم ، وهي تنسب إلى أبي عيسى إسحاق بن يعقوب الأصفهاني (أو الأصبهاني . ولذا تسمى أيضاً الأصبهانية) وظهرت في أيام المنصور العباسي . (ر . الإرشاد لإمام الحرمين : ٣٣٨ ، والمملل والنحل للشهرستاني : ٢٠/٢ بتحقيق عبد العزيز الوكيل ) .

١٤٨١ الرجل ؛ لما فيها من الشهرة ، فلم تكن من أهل الأذان / ، فكيف يغمض أن الكافر ليس من أهل الأذان ، ثم الكافر ممنوع من سرّ الأذان ، وإظهار الشعار ، وهو محمول منه - مع الإصرار - على الاستهزاء ، كما تمنع المرأة من أذان الإبلاغ .

فهذا تفصيل القول فيما أردناه ، فإن قيل : فلم صحّت أذان الجنب ، وليس هو من أهل الصلاة ؟ قلنا : هو من أهلها ومن أهل التوصل إليها على قرب .

### فضيل<sup>رحمه الله</sup>

قال : « وأحب تعجيل الصلاة لأول وقتها . . . إلى آخره »<sup>(١)</sup> .

٧١٠ - إقامة الصلاة في أوائل الأوقات من أحسن شعائر أصحابنا . والأصل فيه ما روى أبو بكر الصديق رضي الله عنه - عن النبي الصادق المصدوق ، أنه قال : « أول الوقت رضوان الله ، وآخره عفو الله »<sup>(٢)</sup> . قال أبو بكر : يا رسول الله ، رضوان الله أحب إلينا من عفوه . [قال الشافعي رضي الله عنه : ورضوان الله لا يكون إلا للمحسنين ، والعفو يشبه أن يكون للمقصرين]<sup>(٣)</sup> .

وهذا جاري في الصلوات المفروضات ، خلا صلاة العشاء ، وفيها قولان : أحدهما - أن التعجيل أفضل فيها أيضاً ، تعلقاً بعموم الحديث الذي رويناه ، والثاني - التأخير أفضل ، لما روی عن النبي عليه السلام ، أنه قال : « لو لا أن أشق على أمتي لأمرتهم بالسوالك عند كل صلاة ، ولآخرت العشاء / إلى نصف الليل »<sup>(٤)</sup> .

(١) ر . المختصر : ٦٣ / ١ .

(٢) حديث « أول الوقت رضوان . . . » قال الحافظ : « رواه الترمذى والدارقطنى ، من حديث عبد الله بن عمر ، وفي الباب عن جرير وابن عباس ، وعلي ، وأنس ، وأبي محدورة ، وأبي هريرة » ١ . هـ باختصار كبير ، ولم تسلم عند الحافظ رواية من مقال . (ر . التلخيص : ١٨٠ / ح ٢٥٩ ، الترمذى : كتاب الصلاة ، باب ما جاء في الوقت الأول من الفضل ، ح ١٧٢ ، والدارقطنى : ١ / ح ٢٤٩ ، ٢٠ ، ٢١) .

(٣) زيادة من (ت ١) ، (ل) .

(٤) سبق هذا الحديث في الفقرة (٦٦٠) .

وقد يلوح في هذه الصورة معنى ، وهو أن من أقامها فقد يبتدره النوم ، ومن آخرها فقد يوقف لصلاة أو غيرها من الخيرات قبل المنام .

ومما يستثنى من القاعدة ، الإبراد بصلة الظهر ، والأصل فيه ما روي عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « اشتكى النار إلى ربها ، فقالت : قد أكل بعضى بعضاً ، فأذن لها في تَفَسِّين ، تَفَسِّي فِي الشَّتَاءِ وَتَفَسِّي فِي الصَّيفِ ، فأشد ما تجدون من الحرّ من حرها ، وأشد ما تجدون من البرد من زمهريرها ، فإذا اشتد الحر ، فأبردوا بالصلاحة ، فإن شدة الحر من فَيْح جهنم »<sup>(١)</sup> :

فالذي صار إليه معظم الأئمة أن الإبراد بصلة الظهر في الحرّ سنة .

وذكر الشيخ أبو علي في شرح التلخيص : أن من أئمننا من عد الإبراد رخصة ، ولم يره سنة ، والحديث الذي رويانا يدل ظاهره على أن الإبراد ممحوث عليه ، مأمور به .

ثم ذكر الشيخ أبو علي أن الإبراد - رخصة كان أو استحباباً - مخصوص بالبلاد الحارة . وكان شيخي يُجريه في بلادنا المعتدلة في شدة الحر ، فإن الحر في هذه البلاد ينتهي إلى مبلغ / يتآذى المشاة فيه بالمشي في إشراق الشمس ، فالمرعي رفع الأذى . ١٤٩

وقد ذُكر أن النهي عن استعمال الماء المشمس يختص بما شُمِّسَ في البلاد الحارة ، والسبب فيه ، أن المحذور منه أثر طبّي ، وهو يختص بحلابة تحليب من النحاس وغيره فتلقى البشرة ، وهذا لا يتوقع في البلاد المعتدلة ، والتأدي بحر الشمس جارٍ في البلاد المعتدلة والحرارة جميعاً .

ثم الغرض من الإبراد تأخير الصلاة في الظهر إلى أن يظهر فيء الأشخاص<sup>(٢)</sup> ، فيما يمشي الماشون في الفيء إلى الجماعات ، وليس المعنى بالإبراد الانتهاء إلى برد العَشِّي ؛ فإن ذلك قد لا يحصل في البلاد الحارة ، وإن دخل وقت العصر . ثم ذكر

(١) حديث « اشتكى النار... » متفق عليه من حديث أبي هريرة (اللؤلؤ والمرجان ١/١٢١) . ح ٢٦٠، ٣٥٧ ، وانظر التلخيص : ١/١٨١ .

(٢) الأشخاص : أي الأشياء الشائعة المرتفعة : من شخص الشيء شخصاً : إذا ارتفع (المعجم) .

الشيخ : أن التأخير بسبب الإبراد لا يخرج الصلاة عن النصف الأول من المثل<sup>(١)</sup> الأول . والأمر على ما ذكره .

وإذا وضح أن المقصود من الإبراد سهولة المشي إلى الجماعات ، فلو كان الرجل يصلى في منزله ، فلا إبراد في حقه ، فليبادر الصلاة في أول وقتها ، وكذلك إن كان ممشي الناس من موضعهم إلى المسجد في كِنْ ، فلا إبراد .

ب ١٤٩ وكان شيخي يحكي وجهاً أن من / الأئمة من يعمم الإبراد في حق الناس كافة ، ولا يعدم هذا الإنسان<sup>(٢)</sup> نظائر ذلك ، وفيه معنى : وهو أن الناس يقيّلون في وقت الاستواء ، ويقتضي ذلك تأخير وقت صلاة الظهر قليلاً ، وهذا لا أُعده من المذهب ، والوجه القطع بالسلوك المتقدم .

وذكر بعض المصنفين وجهين في الإبراد بالجمعة : أحدهما - أنه مستحب في أوانه ، اعتباراً بصلوة الظهر في كل يوم .

والثاني - أنه لا يستحب ؛ فإنه لو تأخر خروج الإمام ثم قدم الخطيبين ، فيوشك أن تتأخر الجمعة عن وقت الإبراد في صلاة الظهر ، والجماعة فيها [محتمة]<sup>(٣)</sup> ، وقد يؤدي علم الناس بالتأخير ، إلى التكاسل ، [ثم تفوت الجمعة]<sup>(٤)</sup> إذا تخاذل كثير من الناس .

وذكر أيضاً وجهين في الإبراد في المسجد الكبير المطروق ، والوجه في منع الإبراد - إن صح الخلاف - أن المسجد الكبير يشهده أصناف ، ولا يتأنى التواجد منهم على حد الإبراد ، فقد يسبق أقوام ، فيحتاجون إلى الانتظار في المسجد ، فأما المسجد الصغير في محله لا يطرقه إلا مخصوصون في الغالب ، فيتأتى منهم التواطؤ على الإبراد ، والتنصيص على انتظار وقته ، فإن فرض سبق سابق غريب إلى مثل هذا المسجد ، فهو في حكم النادر الذي لا يُخرم به الأصل .

(١) أي أن ظل الشيء لا يزيد عن نصف مثله .

(٢) كذا في جميع النسخ . والمعنى : هذا الإنسان القائل بتعميم الإبراد .

(٣) في النسختين : محثثة . وهو تحريف ، لعل صوابه ما قدرناه .

(٤) عبارة الأصل مضطربة هكذا : « إلى التكاسل في البيوت عن الجمعة إذا تخاذل كثير من الناس » والمثبت عبارة : (ت ١) . ثم ظاهرتها (ل) .

ومما يتعلّق بهذا الفصل ، القول في بيان فضيلة الأولية ، ومحاولة الضبط فيها بتحديد أو تقرير ، وقد ذكرناه في باب المواقف في الفصل المشتمل على بيان وقت المغرب<sup>(١)</sup> .

\* \* \*

(١) نهاية الجزء الأول من النسخة التي رمّزنا لها (ت ١) .

وجاء في خاتمتها ما نصه : « تم الجزء الأول من كتاب نهاية المطلب في دراية المذهب ، ويتلوي في الثاني إن شاء الله - باب استقبال القبلة ، وأن لا فرض إلا الخمس .

والحمد لله رب العالمين وصلى الله على سيدنا محمد النبي وآلـه وصحبه ، وسلم تسليماً كثيراً .

كتبه الفقير إلى رحمة الله تعالى عَزَّ بن فضائل بن عثمان القرشي . ووافق الفراغ من نسخه لخمس إن بقي من شهر رمضان سنة ست وستمائة . حسبي الله ونعم الوكيل » .

## باب

### استقبال القبلة ، وأن لا فرض إلا الخمس<sup>(١)</sup>

٧١١- الأصل في الباب أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يستقبل الصخرة من بيت المقدس مدة مقامه بمكة ، وهي قبلة الأنبياء ، وإياها كانت اليهود تستقبل ، وكان عليه السلام لا يؤثر أن يستدير الكعبة ، وكان يقف بين الركنين اليمانيين ، ويستقبل صوب الصخرة ، فلما هاجر إلى المدينة ، لم يمكنه استقبال الصخرة إلا باستدبار الكعبة ؛ فشق ذلك عليه ، وعيته اليهود ، وقالوا : إنه على ديننا ، ويصلني إلى قبلتنا ، فمكث كذلك ستة عشر شهراً . ثم قال يوماً لجبريل عليهما السلام : « أنى يُكتب أن يُوجهني ربِّي إلى الكعبة »<sup>(٢)</sup>؟ فقال : سله ؟ فإنَّك من الله بمكان ، فدعه رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وصعد جبريل عليه السلام ، فلما كان وقت العصر ، / وأذن باللال ، خرج النبي عليه السلام ينظر في أطباقي السماء ، يتوقع نزولَ جبريل عليه السلام . فنزل عليه السلام بقوله تعالى : « قَدْ رَأَى تَقْلِبَ وَجْهِكَ فِي السَّمَاءِ » الآية [البقرة : ١٤٤]

ثم ذكر الشافعی أن استقبال القبلة شرطٌ صحة الصلاة . واستثنى الصلاة في شدة الخوف ، والتحام الفريقين ، ومطاردة العدو ، والتواfall على الرواحل<sup>(٣)</sup> .

أما صلاة شدة الخوف وما يشبهها . فستأتي<sup>(٤)</sup> في باب مفرد . وفيها نذكر صلاة الغرقى ، والمربوطين على الخشب .

(١) من باب استقبال القبلة أصبح عندنا أربع نسخ ، فاعتمدنا نسخة (د) أصلاً ، (ت١) ، (ت٢) ، (ط) نسخاً مساعدة .

(٢) حديث تحويل القبلة أصله في الصحيحين ، من حديث ابن عمر ، ومن حديث البراء بن عازب ، ولمسلم من حديث أنس نحوه (ر . اللؤلؤ والمرجان : ١٠٥ ، ١٠٦ ح ٣٠٢-٣٠٤) . وانظر تلخيص الحبير : ٢١٤/١ ح ٣١٩ .

(٣) ر . المختصر : ٦٤/١ .

(٤) في الأصل وفي (د) ، وفي (ط) : ستائي بدون الفاء ، وأثبتناها من : (ت٢) ، مع أنها

٧١٢ - وأما النوافل على الرواحل ، فنستقصي القول فيها هاهنا ، وحاصل القول فيها تحويه فصولٌ : أحدها - في طويل السفر وقصيره . والنافلة تقام على الراحلة ، وماشياً في السفر الطويل .

والأصل فيه<sup>(١)</sup> ما رواه ابنُ عمرَ أنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ يَصْلِي عَلَى رَاحْلَتِهِ أَيْنَ تَوَجَّهَتْ بِهِ . وروي<sup>(٢)</sup> أنه عليه السلام كان يوتر على البعير . وروي<sup>(٣)</sup> أنَّ عَلَيَّاً رضي الله عنه كان يوتر على الراحلة .

ثم ترك الشافعي مقصودَ الباب ، وأخذ يرددُ على من يوجب / الوتر<sup>(٤)</sup> . ولا يكاد<sup>٢</sup> يخفى أنه لا واجب إلا الصلوات الخمس .

ولعل المعنى في تصحيح النوافل على الرواحل أن الناس لا بد لهم من الأسفار ، والموفق ضنين بأوقاته لا يُرجِّحها هزلاً . ولو لا تجويز النافلة على الراحلة ، لانقطع الناس عن معاشهم إذا تركوا السفر<sup>(٥)</sup> ، أو انقطعوا من النوافل إذا آثروا السفر .

قال الشيخ القفال : كان الشيخ أبو زيد كثيرَ الصلاة ، يستوعب الأوقات بوظائف العبادات ، وكان يَبيِّن ذلك في كلامه ؛ فكان يقول : « لو لا إقامة النوافل على ظهور الدواب ، لانقطع الناس عن السفر » ، وكان غيره يقول : « لو لا<sup>(٦)</sup> ، لانقطع الناس عن النوافل » فكان يميل كلام الشيخ أبي زيد إلى أن النوافل لابد منها . وكان يقدر أنَّ الناس يتذرون الأسفار لأجلها .

نرجع أنها من تصرف الناسخ ، فقد لاحظنا أن مجيء جواب أما بدون فاء هو لازمة من اللازمات اللغوية في النسخ كلها .

(١) حديث ابن عمر متفق عليه . (ر . اللؤلؤ والمرجان ١/١٣٨ ح ٤٠٦) .

(٢) هذا جزء من حديث ابن عمر السابق .

(٣) أثر على رضي الله عنه رواه عبد الرزاق ، والبيهقي ، ورواه المزني عن الشافعي في المختصر (ر . مصنف عبد الرزاق : ح ٤٥٣٨ ، سنن البيهقي : ٦/٢ ، مختصر المزني : ١/٦٤) .

(٤) ر . المختصر : ١/٦٤ .

(٥) أي تركوا السفر من أجل النوافل ، كما صرحت بذلك نسخة (ل) .

(٦) أي لو لا إقامة النوافل على الرواحل .

٧١٣- فإذاً هذه الرخصة ثابتة في السفر الطويل ، وهل ثبتت في السفر القصير ؟ ، فعلى قولين : أحدهما - أنه يختص بالسفر الطويل ؛ فإنه تغيير / ظاهر في الصلاة ، وترك شرط استقبال القبلة ، فهو حرجٌ لأن يُشبَّه بالقصر وغيره من خصائص السفر الطويل .

والقول الثاني أنه يجري في السفر القصير والطويل ؛ فإن الأخبار والأثار مطلقة فيه ، لا اختصاص لها بالطويل . والمعنى الذي أشرنا إليه يعم السفرين أيضاً ؛ فإن احتياج الناس إلى الأسفار القصيرة يكثر كثرة الاحتياج إلى الأسفار الطويلة .

فإن قلنا : إنها تجري في الأسفار القصيرة ، [فهل]<sup>(١)</sup> يجوز لمن يتقلَّب في البلدة - وهو مقيم - أن يتَّنَفَّل راكباً ومشياً ؟ ما ذهب إليه الأئمة - وهو النص<sup>(٢)</sup> البات للشافعية - من المقيم من ذلك ؛ فإن ترَك الاستقبال ، وإكثار الأفعال في الصلاة من التغييرات الظاهرة ، وهي بعيدة عن حال المقيم .

وذهب أبو سعيد الإصطخري إلى تجويز ذلك ، وكان يتَّنَفَّل على دابته ، ويتردد في حارات بغداد .

هـ وحكى شيخي عن القفال / أنه كان يقول : « إن كان المتنفل في الإقامة مستقبل القبلة في جميع صلاته ، جاز ، وإن استدبر في بعض صلاته ، لم يجز » .

٧١٤- ولا يَبَين الغرض في ذلك إلَّا بأمْرِ سندكره ، فنقول : المتنفل لو صلَّى قاعداً - مع القدرة على القيام - جاز مقيماً ؛ فترك القيام مما يسُوغ ، مع الإتيان ببقية الأركان . ولو تنَّفَّل الرجل مضطجعاً - مع القدرة - وكان يومئ بالركوع والسجود ، فظاهر المذهب المنع ؛ فإن جواز ترك القيام في حكم الرخصة التي لا يُقاس عليها .

(١) في النسخ الأربع : ( فهو ) . والمثبت تقديرنا ، نرجو أن يكون صواباً . ( الحمد لله صدقتنا (لـ)).

(٢) ر. الأم : ٨٤/١ . حيث يقول : « ولا يكون للراكب في مصرِ أن يصلِّي نافلة إلَّا كما يصلِّي المكتوبة إلى قبلة وعلى الأرض ، وما تجزيه الصلاة عليه في المكتوبة ؛ لأنَّ أصلَ فرض المصليين سواء إلَّا حيث دلَّ كتاب الله تعالى ، أو سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه رخص لهم » أ . هـ بنصه .

ومن أصحابنا من صَحَّ التَّنْفُلُ مِنَ الْمُضطَبِعِ ، وَيُرَى تَرْكُ الرُّكُوعِ وَالسُّجُودِ ، وَالْإِقْتَصَارُ عَلَى الإِيمَاءِ فِيهِما ، بِمِثَابَةِ تَرْكِ الْقِيَامِ ، وَهَذَا ضَعِيفٌ . وَمَا رَأَاهُ الْإِصْطَخْرِي

مِنَ النَّافِلَةِ عَلَى الرَّاحِلَةِ تَصْرِيْحٌ بِجَوازِ الْإِقْتَصَارِ عَلَى الإِيمَاءِ بِالرُّكُوعِ وَالسُّجُودِ .

فَإِنْ قِيلَ : لَعَلَّهُ يُخَصِّصُ ذَلِكَ بِالْمُتَقْلِبِ ؛ فَإِنَّهُ مُضِطَرٌ ، أَوْ مُحْتَاجٌ إِلَى تَقْلِبِهِ فِي الْبَلْدِ ؟ قُلْنَا : لَا وَجْهٌ لِذَلِكِ ؛ فَإِنَّ الْمَقِيمَ جُوَزٌ لَهُ أَنْ يَمْسُحَ / عَلَى خَفْيَهِ يَوْمًا وَلِيَلَةً ، ٦ وَقَدْ يَتَخَيَّلُ ذَلِكَ لِأَجْلِ مَا يُلِيقُ بِتَقْلِبِ الْمَقِيمِ . وَلَكِنَّ الْلَّاْبِثَ فِي مَكَانٍ وَاحِدٍ يَمْسُحُ مَسْحَ الْمُتَرَدِّدِ .

فَإِذْنَ حَاصِلُ القَوْلِ : أَنْ تَرْكُ الْقِيَامِ جَائزٌ فِي التَّنْفُلِ ، ثُمَّ ظَنَّ قَوْمٌ أَنْ تَرْكُ الرُّكُوعِ وَالسُّجُودِ فِي مَعْنَاهُ ؛ إِجْرَاءً لِهَيَّاتِ الْبَدْنِ مَجْرَى وَاحِدًا .

وَذَكَرَ الصِّيدَلَانِيُّ أَنَّ الْمَقِيمَ لَوْ كَانَ عَلَى دَابَّةٍ وَاقِفًا ، فَاسْتَمْكَنَ مِنْ إِتَّمَانِ الرُّكُوعِ وَالسُّجُودِ ، وَكَانَ مُسْتَقْبَلًا فِي صَلَةِ النَّافِلَةِ ، صَحَّتْ نَافِلَتُهُ ؛ وَإِنْ كَانَ الْفَرِيْضَةُ لَا تَصْحَّ مِنْهُ - كَمَا تَقْدَمَ ذَكْرُهُ - فَالْخَلَفُ الْمُقْدَمُ فِيمَنْ لَا يَتَمَّ الرُّكُوعُ وَالسُّجُودُ ، أَوْ يَسْتَدِيرُ الْقَبْلَةَ ، أَوْ كَانَ يُرْخِي<sup>(١)</sup> دَابَّتِهِ ؛ فَإِنَّ حَرْكَتَهَا مَضَافَةً إِلَيْهَا .

وَأَمَّا الْقِرَاءَةُ ، وَمَا يَجُبُ عَقْدُهُ فِي النِّيَةِ ، أَوْ التَّلْفُظُ بِهِ فِي التَّحْرِيمِ ، فَالْتَّنْفُلُ فِي أَصْلِهِ كَالْفَرْضِ . وَصَارَ الْأَكْثَرُونَ إِلَى تَخْصِيصِ الرَّخْصَةِ بِالْقِيَامِ .

٧١٥- فَهَذَا قَوْلُنَا فِي النَّافِلَةِ تَقَامُ مَعَ الإِيمَاءِ ، وَفِي تَنْفُلِ الْمَقِيمِ رَاكِبًا وَمَاشِيًّا . وَلَكِنَّ مَعَ أَمْرِيْنَ آخَرِيْنَ / : أَحَدُهُمَا - كَثْرَةُ الْأَفْعَالِ الَّتِي لَيْسَتْ مِنَ الصَّلَاةِ : كَالْمَشَيِّ ، ٧ وَحَرْكَةُ الدَّابَّةِ بِالْمَصْلِيِّ فِي مَعْنَى مَشِيِّ الْمَصْلِيِّ .

وَالثَّانِي - تَرْكُ اسْتِقبَالِ الْقَبْلَةِ . وَالْأَصْلُ أَنَّ النَّوَافِلَ كَالْفَرَائِضِ ، فِيمَا يَتَعَلَّقُ بِالشَّرَائِطِ ، فَإِذَا بَعْدَ تَجْوِيزِ التَّنْفُلِ مُؤْمِيًّا - مَعَ الْاسْتِقبَالِ ، وَالسُّكُونِ عَنِ الْأَفْعَالِ الَّتِي لَيْسَتْ مِنَ الصَّلَاةِ - كَانَ التَّنْفُلُ عَلَى الدَّابَّةِ ، وَمَاشِيًّا مَعَ الْاسْتِقبَالِ ، أَبْعَدَ عَنِ الْجَوَازِ ؛ لِمَكَانِ الْأَفْعَالِ الْكَثِيرَةِ ؛ وَكَانَ التَّنْفُلُ رَاكِبًا - مَعَ تَرْكِ الْاسْتِقبَالِ - عَلَى نَهَايَةِ الْبُعْدِ ؛ لِمَكَانِ الْاسْتِقبَالِ .

(١) « يُرْخِي دَابَّتِهِ » يَقَالُ : أَرْخَى الدَّابَّةَ ، وَلَهَا : طَوَّلَ لَهَا الْحِبْلُ . « الْمَعْجَمُ » وَالْمَرَادُ هُنَا أَنَّهُ أَطْلَقَ حَرْكَتَهَا ، وَتَرَكَهَا تَسِيرَ .

ولو رتب مرتبًّا هذه المسائل بعضها على بعض ، لأنسر الترتيب بتفاوت المراتب وأقدارها في قضايا الفقه .

فهذا ترتيب القول في الحال الذي يجوز فيه إقامة النافلة على الراحلة .

## الفصل الثاني

### في بيان الفرائض وما في معانيها في ذلك

٧١٦- فالفرائض لا تقام على الرواحل وإن كانت واقفةً ، والمصلحي مستقبلٌ قادرٌ على إقامة الأركان / كلها .

ولو كان على ظهر بعير معقول ، فلا تصح الفريضة أيضاً ؛ فإن المفترض مأمور بالتمكن في صلاته على الأرض ، أو ما في معناها .

ويصلبي على السفينة وإن كانت تتحرك به ، كما تتحرك البهائم بأصحابها ؛ فالماء على الأرض بالأرض ، والسفينة صفائح مبطوحة على الأرض ، والحيوان - وإن كان معقولاً - غير معدودٍ من أجزاء الأرض .

وإقامة الصلاة في السفينة وهي تسير يؤخذ مأخذ الرخص ؛ فإن هذه الحركات في حكم الأفعال الكثيرة ؛ ولكن لما جاز ركوب البحر ، فلا معدل - لمن ركبه - عنه في أوقات الصلوات . والغالب أن السفينة تجري ، ولا اختيار في ربطها ، فلم يُبال الشرع بتلك الحركات .

والمسافر على البر يتصور منه أن يسكن ويصلبي ، وإن كانت الضرورة تحمله على ترك النزول في أوقات الصلاة ، فرخصة الجمع تأخيراً أو تقدیماً في معارضه هذه الضرورة كافية .

وممّا يتعلّق بهذا أن المتردّد على / الزواريق<sup>(١)</sup> ، [وهو مقيم في بغداد أو غيره ، إذا كان يتمّ الأركان ، ويستديم الاستقبال ، فهل يصلبي الفرض ، والأفعال تكثر بجريان

(١) جمع زورق ، وهو القارب يدفع بالمجاديف . والمراد هنا ، القوارب التي كانت تتردّد بالناس بين شاطئي دجلة ، داخل بغداد حيث راكبها مقيم .

[الزواريق]؟<sup>(١)</sup> فيه تردد ظاهر ، واحتمالٌ ؛ فإنه قادر على دخول الشط ، وإقامة الصلاة . فليتبدئ الناظر ذلك .

ولم يمتنع الأئمة من إقامة الفريضة في زورق مشدود ، مع الوفاء بإتمام الشرائط والأركان . وتحريك الزورق تصعّداً وتسلّلاً - إذا كان لا يُكثُر - كتحرك السرير وغيره تحت المصلّى .

والصلاحة على أرجوحة مشدودة بالحبال ما أراها صحيحة ؛ فإن المصلّى مأموم بالتمكن في مكان صلاته ، وليس الأرجوحة مكان التمكن في العُرف ، وليس مبنية كالغرفة المعلقة ، والمتبّع في مثل ذلك العرف . وهذا بمثابة اشتراط الشرع ، في صحة الجمعة ، دار الإقامة .

ثم قالوا : لو أقام قوم في بادية ، واكتفوا بالخيام ، فلا يجتمعون ؛ فإنهم ليسوا في بنيان يُعد بناء عرفا . والخيام [للقلعة والنُّقلة]<sup>(٢)</sup> ، لا للإقامة ، فهذا ما أراه في الأرجوحة ، وإن كانت لا تتحرك .  
ولا يخلو ما ذكرته عن احتمال .

فإن قيل : أليس قال الشافعي / في مسألة الزحام : إذا زُحِمَ الرجل عن السجود ، فتمكّن من السجود على ظهر [إنسان ، فعل ، صَحَّ ؟ فما الفرق بين ما جَوَزَهُ في ذلك ، وبين ما منعتموه من الصلاة على ظهر]<sup>(٣)</sup> بغير معقول ؟ قلنا : مسألة المزحوم مفروضة فيه ، إذا كانت قدماه قارتين ، فألقى رأسه على ظهر إنسان . ومسألة البعير فيه إذا كانت قدماه على ظهر البعير .

٧١٧- والمعتبر الكلي فيه أن الحيوان ذو اختيار ، فاتخاذه مقرّاً في صلاة يجب القرار فيها ممتنع . وبالجملة ، ليس يخلو القلب من احتمال في البعير المعقول ،

(١) ساقط من الأصل ، ومن (ط) ، وأثبتناه من : (ت١) ، (ت٢) . ثم وجدناها في (ل) أيضاً .

(٢) في النسخ الأربع : «المعلقة للنُّقلة» والمثبت من (ل) وحدها ، والقلعة : التحول والارتحال ، يقال : «الدنيا دار قلعة : أي تحول وارتحال » . (المعجم) .

(٣) ساقط من الأصل ، ومن (ط) ، والمثبت من : (ت١) ، (ت٢) . ثم أكدتهما (ل) .

ولكن التعويل في قواعد المذهب على النقل .

ولو حمل رجال سريراً وعليه إنسان ، لم يصلّ عليه الفرض ؟ فإنه محمول الناس ، فكان كمحمول البهائم ، فهذا في الفرائض .

٧٨ - وأما الصلاة المنذورة ، ففي جواز إقامتها على الراحلة - كالنوافل - قوله مشهوران ، سيأتي أصلهما في كتاب النذور إن شاء الله عزّ وجلّ .

وأما صلاة الجنائز ، فهي إجازتها على الراحلة كلام ، والأصحُّ منها [لا]<sup>(١)</sup> لأنها فرض كفاية ، ولكن [لأن]<sup>(٢)</sup> الركن الأظهر منها/ القيام ، وترك القيام فيها - وإن قدرت على مناصب النوافل - ترك الركوع والسجود ، والاقتصار على الإيماء في النوافل . ولو أقام صلاة الجنائز على الراحلة قائماً - حيث تجوز إقامة النوافل على الرواحل - فالظاهر عندي جواز ذلك .

### الفصل الثالث

#### في بيان كيفية إقامة النافلة على الدّابة وفي حق الماشي

٧٩ - وغرض هذين الفصلين يتعلّق بأمرتين : أحدهما - في استقبال القبلة في الطريق وما يتعلق بذلك .  
والثاني - كيفية الصلاة .

وما نريده في الأمرين ذكره في الراكب ، ثم ذكره في الماشي .  
أما الراكب ، فنبأ بذكر الاستقبال في حقه ، وقد اضطربت النصوص ، واضطرب لأجلها طرق الأصحاب ، والذي يتحصل ما أنقله ، ثم أذكر مبني المذاهب ومنشأها من طريق التعليل .

فمن أصحابنا من قال : يجب استقبال القبلة عند التحرير بالصلاحة ، وإن تعذر ذلك ، لم تصح الصلاة أصلاً .

(١) ساقطة من : (ت ١) ، (ت ٢) .

(٢) زيادة من ارعاية للسياق ، واعتماداً على عبارة ابن أبي عصرون في مختصره .

ومن أصحابنا من قال : / إن كان الزمام أو العنان بيد [الراكب]<sup>(١)</sup> ، فتوجيه الدابة قبل القبلة سهل ؛ فلابد منه ، وإن كانت الدابة مقطرة<sup>(٢)</sup> ، وكان في توجيه القبلة عسر ، فلا يُشترط استقبال القبلة عند التحرّم أيضاً .

وذكر الشيخ أبو بكر وجهاً ثالثاً ، فقال : إن كان وجه الدابة إلى القبلة عند الهم بالتحرّم ، فيتعين ذلك ، وإن كان وجهها إلى صوب الطريق ، فلا يجب صرفها إلى القبلة ، بل يتحرك كما تُصادفُ الدابة .

وإن كان وجه الدابة منحرفاً عن القبلة والطريق جميماً ، فلا يتحرّم . والدابة منحرفة عن الجهاتين قطعاً ، فإذا أراد صرف وجه الدابة ليتحرّم ، تعين صرفه إلى جهة القبلة ، ليتحرّم ، ثم يستدّ في صوب طريقه .

وذكر بعض المصنفين ، وشيخي وجه آخر : أنه لا تجب رعاية استقبال القبلة قط ، كيف فرض الأمر .

فمجموع ما ذكرناه أربعة أوجه / نشير إلى توجيهها ، ثم نذكر المعتبر السديد منها . ١٣

٧٢٠ - أما من لم يشترط الاستقبال قط ، فنقول : إذا كان لا نشترط دوام ذلك ، والتحرّم عندنا ركن كسائر الأركان ، فلا معنى لتخصيصه باشتراط الاستقبال عنده .

ومن اشترط قال : ينبغي أن يكون العقد على استجمام الشرائط ، ثم استمرار الرخصة في الصلاة على حكم التخفيف ، وهذا كاشتراط اقتران النية بأول التكبير ، ثم لا يضرّ بعد ذلك عزوبيها ؛ وإن كانت الأركان بعد التحرّم عبادات ، والعبادات تفتقر إلى النية .

ومن فصل بين أن يكون الزمام بيده ، وبين أن يكون مقطّراً ، راعى العسر واليسير في التجويز والمنع .

ومن فصل بين أن يكون وجه الدابة إلى الطريق أو منحرفاً [قال : «إن كان الطريق

(١) في الأصل : الركاب وكذا في : (ط) . والمثبت من : (ت١) ، (ت٢) .

(٢) مقطّرة : مربوط ببعضها البعض على هيئة قطار . من قطر البعير وأقطره : إذا ربطه بغيره وساقهما سياقاً واحداً (المعجم) .

كتاب الصلاة / باب استقبال القبلة ، وأن لا فرض إلا الخمس تجاهه ، استمر على قصده ، وإن كان منحرفاً<sup>(١)</sup> ، فلا بد من التصريف . والصرف<sup>(٢)</sup> إلى القبلة أولى ، ثم منها إلى الطريق .

١٤ ٧٢١ . والذى نذكر في ذلك يستدعي تقديم / مسألة مقصودة : وهي أن الرجل إذا كان في مرقد<sup>(٣)</sup> ، وكان يمكنه أن يستقبل القبلة ، من أول الصلاة إلى آخرها ، فيتعين ذلك عليه .

وهذا يوضح أن الاستقبال [إن حُطَّ فسببه تعذرُه] ، وآية ذلك أنه حيث لا يتعدّر ، يتعين اعتباره في جميع الصَّلَاة . فإن تعذر الاستقبال<sup>(٤)</sup> في حالة التحرّم ، فسدّ [باب]<sup>(٥)</sup> النفل خروجً عن حقيقة المطلب في إجازة النافلة على الراحلة ، فإن سبب جوازها ألا ينحسم مع استمرار المسافر في مرأه وذهابه ، وإن لم يتعدّر الاستقبال عند العقد ، فهذا محل الاحتمال . والظاهر أنه لا بدّ منه ، فإن صرف الدابة مع اليسر<sup>(٦)</sup> في أول العقد لا عسرَ فيه ، وليس في حكم اللُّبُث والتزول لأجل النافلة ، والإنسان كثيراً ما يردد الدابة يمنة ويسرة ، ثم يعد مارّاً .

ثم افتتاح الصلاة أولى الحالات باعتبار ذلك ؛ فإنه أول الأمر ، ثم رعاية دوام ذلك اشتراط لُبُثٍ في خلاف صوب السفر ، وهذا مبطلٌ لغرض الرخصة ، واعتبار ذلك بعد العقد لا وجه له ؛ إذ لا ركن أولى من ركن ، وليس يحسن التمسك بالنية ؛ فإنها ١٥ مبنيةٌ على قضية أخرى ، وهي أنها قصد أو عزم ، واستدامتها عسير ، ولا سبيل إلى انعطافها ، فقررت بأول الفعل ، ثم عفا الشرع عن استدامتها .

ويحتمل ألا يشترط الاستقبال أصلًا ، بل يستمر المسافر كيف فرض الأمر على

(١) ساقط من الأصل . ومن (ط) . وأخذناه من : (ت١) ، (ت٢) ، ثم جاءت به (ل) .

(٢) في (ت١) : فلا بد من التصريف ، فالصرف أولًا إلى القبلة أولى ، ثم منها إلى الطريق . وفي (ت٢) : فلا بد من التصريف ، والتصريف إلى القبلة أولى ثم منها إلى الطريق .

(٣) المرقد مكان الرقاد ، والمراد : مرقد على ظهر الدابة . ولم يقل (هودج) لأنه في العرف للنساء ؛ كما أن الهودج يزيد بأن يظلل ، وترخي عليه الأستار من جوانبه .

(٤) ساقط من الأصل ، ومن : (ط) .

(٥) في الأصل : بان .

(٦) كذا في النسخ الأربع ، ولعل الصواب : مع السير ، والحمد لله ؛ صدقتنا (ل) .

صوب قصده . ثم من راعى الاستقبال في التحرير ، ذكر خلافاً في تعينه عند التحلل ، وزعم أن هذا الخلاف خارج على أن نية الخروج هل تشرط عند السلام ؟ وهذا ركيك ، صادر عن غير فكر ؛ فإن نية التحلل إن شرطت ، فليس مأخذ اشتراطها ما ظنه هذا القائل ، من أنه أحد طرفي الصلاة ؛ وإنما سبب اشتراطها أنه خطاب للأدمي ، مخالف لموضوع الصلاة ، [فلا بد عنه]<sup>(١)</sup> من نية تصرفه إلى مقصود الصلاة ، ولا تعلق لهذا الفن بما نحن فيه من أمر الاستقبال .

٧٢٢ - وما نذكره في ذلك : أن المسافر إذا مضى في صلاته ، فينبغي أن يتخذ طريقه قبلته في دوام الصلاة ، ولو انحرف عنها إلى غير القبلة قصداً ، بطلت صلاته ، ثم / الطريق قد تستدُّ ، وربما تدور ، فيتبعها كيف فُرضت ، ولسنا نعني الطريق المعتدة بالطرق ، ولكننا نريد صوبها ، ولو تعلَّى<sup>(٢)</sup> المسافر عن الطريق ، ولم ينحرف عن صوبها ، وكان يبغي التوقي من زحمة ، أو غبار ، فلا بأس ، ولو كان المسافر راكباً تعاسيف<sup>(٣)</sup> ، فقد كان شيخي يقول : إن لم يكن له صوب ومقصد ، وكان يستدير تارةً ويستقبل أخرى - فعل الهائم - فلا يتفل أصلاً ، إذا لم يكن مستقبلاً في جميع صلاته . وإن لم يكن على طريق ، بل كان يتحي صوبًا معلومًا ، فهل يتفل مستقبلاً صوبه]<sup>(٤)</sup> فعل قولين ، وتوجيههما أنا في قوله : له مقصد معلوم ، وفي قوله : ليس يتحي طريراً مضبوطاً ، والصوب متاحة غير منضبطة .

ويخرج عن مجموع ما ذكرناه : أن الصلاة في حال الاختيار كلّها ، لا بد وأن تكون منوطَة بلزم جهَّة ، وإنما الكلام في تعينها .

(١) في النسخ الأربع : « فلا بد عند قاتلين » ولعل صوابها « عند قاتلية » فأصابها التحرير . وما أثبتناه هو بعينه ما حاوله أحد قراء نسخة (ت ٢) ، ففيها محاولة محو لعبارة « عند قاتلين » وإثبات « عنده » مكانها . وأما نسخة (ل) فقد جاءت بنفس الخطأ تقريباً ، وأقول : « تقريباً » ؛ لأن في الموضع أثر (أرضة) خرمت أطراف بعض الحروف . والله المستعان .

(٢) تعلَّى : ارتفع (المعجم) ، والمراد هنا تجنب الطريق المطروقة .

(٣) عسف الطريق : سار فيه على غير هدى ، وهو يركب التعاسيف : إذا لم يسلك الطريق المستقيم (المعجم) .

(٤) ساقط من الأصل و(ط) .

وقد انتهى الكلام إلى فروع نرسمها ، ونحلّ بتوفيق الله مُعْوِصَها ، ونوضح مسلكها -  
إن شاء الله تعالى .

٧٢٣- فنقول : من صرف بدنه عن قُبَّالة القبلة قصدًا في غير ما نتكلم فيه ، بطلت /  
صلاته ، [لو أماله إنسان قهراً عن القبلة ، وأبقاءه مائلاً مدةً ، بطلت صلاته]<sup>(١)</sup> .

ولو نسي الرجل أنه في الصلاة ، فاستدبر القبلة ، ثم تذكر ، بنى على صلاته ،  
والشاهد فيه حديث ذي اليدين ، كما نرويه في باب سجود السهو : « أن النبي صلى الله  
عليه وسلم استدبر القبلة ، وأقبل على الناس بوجهه »<sup>(٢)</sup> .

ولو أماله إنسان عن القبلة لحظةً ، ثم تركه حتى استدَّ ، ففيه خلاف سأذكره في  
موضعه من صفة الصلاة .

ولو استدبر ، وطال الزمان مع النسيان ، فيه خلاف ، وهو كما لو نسي وأكثر  
الكلام ناسيًا .

والجامع أن القليل مع العمَد وال اختيار مبطل ، والقليل مع النسيان لا يبطل ،  
والكثير مع النسيان مختلفٌ فيه ، وهو مأخوذ من الكلام الكثير الصادر من الناسي ،  
والقليل الصادر من قاهرٍ مع ذكر المصلي مختلفٌ فيه ، والكثير على هذه الصورة  
مبطل .

وليس لهذا موضع ضبط هذه القواعد ، وإنما نكتفي منها بترجم ، لذكر غرضنا  
في هذا الفصل بناء عليها . وموضع تعلييل هذه الأصول الفصل [الذي ذكر فيه كلام  
الناسي ، وفصل سبق الحدث في الصلاة]<sup>(٣)</sup> .

٧٢٤- فنعود ونقول / : إذا نسي المصلي على الدابة الصلاة ، وصرف الدابة عن  
الطريق ، فإن تذكَّر علىقرب ، وردها إلى سمت الطريق ، سجد للسهو ، وإن طال

(١) ساقط من الأصل ، (ط) .

(٢) حديث سجود السهو . متفق عليه من حديث أبي هريرة (اللؤلؤ والمرجان : ١١٥ / ١)  
ح ٣٣٧ .

(٣) عبارة الأصل : ذكر فيه كلام الناسي [ونصله بسبق الحدث] وفصل سبق الحدث في الصلاة .  
والمثبت من (ت ١) ، (ت ٢) ، وأما (ل) ففيها : « كلام الناسي ، ونصله بسبق الحدث » .

الزمان ، ففي بطلان الصلاة خلاف ذكرناه ، فإن بطلت ، فلا كلام ، وإن قلنا :  
لا تبطل ، فيردها ويسجد للسهو .

وإن جمحت الدابة ، وتعذر بنفسها ، والمصلي ذاكر ، فإن طال الزمان ، بطلت الصلاة ، وإن تمكّن من ردها على القرب ، فقد ذكرنا في مثل هذه الصورة خلافاً فيمن يصرّف عن القبلة ، والظاهر هنا أن الصلاة لا تبطل ، فإن نفرة الدابة وجماحها - مع ردها على قربٍ - مما يعم وقوعه ، وتظهر البلوى به ، ولو قضينا ببطلان الصلاة بقليل ذلك ؛ لأنّ ذلك في قاعدة الرخصة ، مع العلم بأن هذه الرخصة مبنية على نهاية السعة ، وغاية التخفيف .

فاما صرف الرجل الرجل عن القبلة ، فأمر لا يعهد وقوعه إلا في غاية الندور ، فلهذا قطع الأئمة بأن جماع الدابة في زمان قريب لا يبطل الصلاة ، ولم أر ما يخالف هذا للأصحاب / ، ثم إذا سدّدتها ، فقد قطع الصيدلاني بأنه لا يسجد ؛ فإن سجود ١٩ السهو لا يثبت إلا عند سهو المصلي بترك شيء ، أو فعل شيء ، ولم يوجد من المصلي شيء . ولا يجوز غير هذا الذي ذكر .

ولو خرجت الدابة من غير جماع عن السمت ، والمصلي غافل عنها ، ذاكر لصلاته ، فإنَّ قصْرَ الزمان ، لم تبطل الصلاة ، وإن طال الزمان ، ففيه الكلام المقدم . فإن لم تبطل ، فقد قطع شيخي بسجود السهو في هذه الصورة . وقياس ما ذكره الصيدلاني أنه لا يسجد ؛ لأنّه لم يصرّف الدابة بنفسه ناسياً ، فينسب الخروج عن السمت إليه . ويحتمل على طريقة أن يسجد من حيث إنه غفل عن مستن<sup>(١)</sup> الدابة ومجراها ، ولو كان متذاكراً حاضر الذهن ، لمنعها من الخروج ، فالخلاف في هذه الصورة ظاهر .

إذاً إن نسي ، وأخرج الدابة ، فالسجود عليه ، حيث لا تبطل صلاته . وإن جمحت الدابة ، وقهرت راكبها ، فلا يسجد ، حيث لا تبطل الصلاة قطعاً . وإن كان خروج الدابة عن السمت ، لغفلة الراكب ، ففي سجود/ السهو خلاف ظاهر ، فهذا ٢٠ بيان حكم الاستقبال في حق الراكب .

(١) في : (١٢) ، (٢٣) : مسيرة .

٧٢٥- فأمّا كيفية الصلاة : فإن كان الراكب في مَرْقُد ، وتمكّن من إتمام الركوع والسجود ، فليتمهما ، ولو اقتصر على الإيماء ، فالتفصيل فيه كالتفصيل في القاعد المتمكن ، يومئ بالركوع والسجود ، من غير عجز .

وإن كان لا يمكن من إتمام الركوع والسجود لكونه على رجل أو سرج ، فيأتي بما يقدر عليه ، وينبغي أن يزيد انحناؤه للسجود على انحنائه للركوع ؛ ليفصل بينهما .

وأنا أرى الفصل بينهما - عند التمكن - محتوماً متعيناً .

وهل يجب أن يبلغ غاية وُسْعه في الانحناء ؟ هذا فيه تردد وتصرّف عندي ؛ والوجه أنا نكلّفه أن ينحني بحيث يزيد على انحناء الراكع على الأرض . فأما الانتهاء إلى حد انحناء الساجد على الأرض مع التمكن ، فهل يُشترط ؟ فيه احتمال . والظاهر عندي ألا يتبعين ، ويكتفي انحناء يظهر<sup>(١)</sup> مع مراعاة التمييز بين الركوع والسجود ؛ فإن الدواب لها نرقات يخشى منها مصادمات محدودة .

فلو قيل : ينحني انحناء لا ينتهي إلى حد يتوقع ذلك في أحوال الغفلات ، ويكتفى بهلذا ، لم يبعد / والغالب على الظن أن السلف كانوا يقتصرن على هذا المقدار ، ٢١  
والعلم عند الله عز وجل .

فهذا تفصيل القول في تنفل الراكب .

٧٢٦- فأما الماشي ، فإنه يتفل عندنا ، وهو يمشي كالراكب ، ومنع أبو حنيفة<sup>(٢)</sup> تنفل الماشي . ومعتمد المذهب اعتبار الماشي بالراكب ، وكل واحد في تخفيفات السفر ورُحْصَه كالثاني ، والغرض من تجويز التوافل في السفر ألا تعطل التوافل ، وهذا المعنى يعم الراكب والماشي .

ثم ذكر في الماشي كيفية الصلاة أولاً ، وذكر بعده حكم الاستقبال .

(١) في (ت٢) : «... انحناء ظهره» وفي (ل) : «انحناء الظهر» .

(٢) ر. حاشية ابن عابدين : ٤٦٩/١ .

٧٢٧- فأمّا الكيفية ، فقد نقل الأصحاب عن الشافعى ، أن الماشي يركع ، ويسجد ، ويقعىد ، ويستقر لابثاً في هذه الأركان ، ولا يمشي إلا إذا انتهى إلى حدّ القيام ، فيمشي قارئاً .

وخرج ابن سريج قوله : إنه لا يلبث ، ولا يضع جبهته على الأرض ، بل يومئراً راكعاً وساجداً .

وكان الشافعى لا يرى تغيير شيء من هيئات الصلاة في حق الماشي ، والمشي في القيام لا يُسقط القيام .

ومن يرى الاقتصر على الإيماء ، يحتج بأن سبب تنفل المتنفل ألا ينقطع في حركته في صوب / سفره عن الصلاة ، وإذا كثرت الصلاة ، كثرة سبب اللبث ، ويتهم ذلك سبباً في الانقطاع عن الرفقة .

فهذا كيفية صلاة الماشي .

[وظاهر ما نقله الصيدلاني أن الماشي]<sup>(١)</sup> المتنفل يركع ويسجد على الأرض ، ويشي قائماً . وكذلك إذا انتهى إلى القعود ، يمشي ولا يقعىد .

وهذا متّجهٌ ؛ فإن إقامة القيام لهذه الرخصة مقام القعود ، بمثابة إقامة القعود - مطلقاً - مقام القيام في التنفل .

وقد يتوجّه على هذا سؤال : وهو أن المقيم المطمئن ، لو قام بدل القعود في التشهد ، فالظاهر أن ذلك لا يجزئه . والسبب فيه أن المتنفل جُوز له القعود ، حتى يكون أسهل عليه ، والمشي قائماً بدلاً عن القعود أليق بتنفل المسافر الماشي ، فليتبع الناظر المعنى في ذلك .

٧٢٨- فأما القول في استقباله ، فإن أوجبنا الإتيان بالركوع والسجود على اللبث ، فيجب الاستقبال فيما ، فإنه في هذه الأركان على هذا المذهب الذي نفرع عليه مطمئنٌ ، وأثر السفر فيما عنه منقطع ، واستقبال القبلة ممكن ، وهذا واضح .

(١) ساقط من الأصل ، ومن (ط) . ومثبت في غيرهما من النسخ .

فَمَا الْاسْتِقْبَالُ عِنْدَ التَّحْرِمِ / ، قَالَذِي قَطَعَ الْأَصْحَابَ بِهِ وَجْوَبُهُ ؛ فَإِنَا إِذَا أَوْجَبْنَا عَنْ الرُّكُوعِ وَالسُّجُودِ ، فَنَوْجَبَهُ فِي الْعَدْ ، وَكَذَلِكَ يُسْتَقْبَلُ فِي قَعُودِهِ مُتَشَهِّدًا ؛ لِمَكَانِ لِبِثِهِ ، ثُمَّ يَكُونُ مُسْتَقْبَلًا حَتَّى يَتَحَلَّ عَنْ صَلَاتِهِ ، وَلَا وَجْهٌ إِلَّا هَذَا .

فَمَا إِذَا فَرَعَنَا عَلَى تَخْرِيجِ ابْنِ سَرِيعٍ وَلَمْ نُوجِبْ الْلِبَثَ فِي الرُّكُوعِ وَالسُّجُودِ وَالْقَعُودِ ، فَلَا نُوجِبْ اسْتِقْبَالَ الْقُبْلَةِ عِنْدَ إِقَامَةِ هَذِهِ الْأَرْكَانِ ؛ فَإِنَّهُ يَأْتِي بِهَا مَارًّا ، فَلَا يُسْتَقْبَلُ صَوْبَ سَفَرِهِ ، كَمَا يَفْعُلُ ذَلِكَ فِي حَالَةِ الْقِيَامِ .

ثُمَّ إِذَا اتَّهَى إِلَى الْقَعُودِ ، فَلَا يَوْمَيْءُ إِلَيْهِ إِيمَاءً ، وَلَكِنْ يَوْمَيْءُ بِالسُّجُودِ ، ثُمَّ يَعْتَدِلُ قَائِمًا ، وَيَأْتِي بِالْتَّشْهِيدِ ، فَيَقُولُ الْقِيَامُ بَدْلًا عَنِ الْقَعُودِ فِي حَقِّ الْمَاشِي ، كَمَا يَقُولُ الْقَعُودُ بَدْلًا عَنِ الْقِيَامِ فِي حَقِّ الْعَاجِزِ الْمُفْتَرَضِ .

ثُمَّ هَذَا الْفَصْلُ سَيَأْتِي مُشْرُوفًا فِي أَنَّ مَنْ عَجَزَ عَنِ الْحَرَكَاتِ فِي صَلَاتِهِ الْمُفْرُوضَةِ ، فَهَلْ عَلَيْهِ أَنْ يَمْثُلَ الْأَرْكَانَ فِي قَلْبِهِ عَلَى صُورِهِ؟ وَسَنَذْكُرُ ذَلِكَ - إِنْ شَاءَ اللَّهُ - فِي مَوْضِعِهِ .

وَإِذَا كَانَ كَذَلِكَ ، فَهَلْ يُسْتَقْبَلُ عِنْدَ التَّحْرِيمِ؟ التَّفْصِيلُ فِيهِ كَالْتَفْصِيلِ فِي الرَّاكِبِ ٢٤ الَّذِي بِيَدِهِ زَمَانُ رَاحْلَتِهِ ، وَقَدْ مَضَى ذَلِكَ . ثُمَّ إِنْ أَوْجَبْنَا/ الْاسْتِقْبَالَ عِنْدَ التَّحْرِمِ ، فَهَلْ نَوْجَبَهُ عِنْدَ التَّحْلُلِ؟ فِيهِ وَجْهَانٌ ذَكْرُهُمَا فِي مَالِكِ الزَّمَانِ .

فَهَذَا تَامُ الغَرْضِ فِي تَنَفِّلِ الرَّاكِبِ وَالْمَاشِي .

٧٢٩ - وَمَا يَجْرِي فِي فَكْرِ النَّاظِرِ ، أَنَّ الرَّاكِبَ لَوْ أَوْطَأَ فَرَسَهُ نِجَاسَةً ، فَلَا يَأْسُ عَلَيْهِ ، فَلَيْسَ الْمُتَنَفِّلُ مُؤَاخِذًا بِطَهَارَةِ الدَّابَّةِ ، فَكَيْفَ يُؤَاخِذُ بِطَهَارَةِ مَوْطَئِهِ؟ نَعَمْ! يَنْبَغِي أَنْ يَكُونَ مَا يَلَاقِي الرَّاكِبَ وَثُوبَهُ طَاهِرًا مِنَ السُّرُجِ وَغَيْرِهِ .

فَمَا الْمَاشِي إِذَا مَشَّ فِي نِجَاسَةِ قَصْدًا ، وَكَانَ لَهُ مَنْدُوحةٌ عَنْهُ ، فَالَّذِي أَرَاهُ: الْحُكْمُ بِيَطْلَانِ الصَّلَاةِ .

وَلَسْتُ أَرِيَ عَلَيْهِ أَنْ يَتَحَفَّظَ ، وَيَتَصَوَّنَ مِنْ ذَلِكَ وَيَرْعَاهُ ؛ فَإِنَّ كُلَّ رَخْصَةٍ مُتَعَلِّقَةٍ بِمَا يَلِيقُ بِهَا مِنَ الْحَاجَةِ ، وَالطَّرِيقُ تَغلِبُ فِيهَا النِّجَاسَةَ ، وَالْتَّصَوُّنُ مِنْهَا عَسْرٌ ، وَرِعَايَةُ هَذَا الْأَمْرِ يُلْهِي الْمَسَافِرَ عَنِ جَمِيعِ أَغْرَاضِهِ فِي السُّفَرِ لِيَلَّا وَنَهَارًا .

وإذا انتهى في ممره إلى نجاسة ولا يجد عنها معدلاً ، فهذا فيه احتمال ، ولاشك

أنها إذا كانت رطبة ، فالمشي فيها يبطل الصلاة ، وإن كان من غير قصد ؛ فإن المصلي

يصير بالمشي / فيها حاملاً للنجاسة .

فهذا نجاز ما أردناه في ذلك .

### فضيل

قال الشافعي : « إذا كان يصلى على راحلته في سفره فدخل بلدة ... إلى آخره »<sup>(١)</sup> .

٧٣٠- المتنفل إذا انتهى إلى بلدة أو قرية وهو في أثناء صلاة النافلة على دابته ، فإن لم يُرد الإقامة بها ، وقصد أن ينزل بها ليلةً ، أو مدة لا تزيد على مدة المسافرين ، فله أن يستكمل النافلة على دابته ، وإن كان يتربّد لحاجته في التزول<sup>(٢)</sup> ، فتردد له لذلك بمثابة [استدادة]<sup>(٣)</sup> في صوب سفره في كيفية الصلاة وترك الاستقبال .

وإن كان وقف دابته في انتهائه إلى منزله ، ولو نزل وتم الصلاة ، لم ينقطع عن شيء من مأربه ، فلو بقي على الدابة ، فما ذكره الصيدلاني أنه يصلى كما يصلى ، مستدلاً في صوب قصده .

وكذلك إذا ابتدأ الركوب قبل أن ترحل الرفقة ، وكان يصلى راكباً واقفاً ، متطرأ انتهاض الرفقة ، فيصلى مومياً بالركوع والسجود ؛ فإن هذه الرخصة لا تراعي فيها الضرورة الحاقة ، وإنما المرعى مشقة السفر على الجملة ؛ فإنه مظنة الحاجة ، / وعن هذا بُني الرخص في السفر على كونه مظنة للمشاق ، وإن كان قد يفرض مسافر غير مشقوق عليه .

(١) ر. الأم : ٨٤/١ .

(٢) في التزول : أي بالبلدة .

(٣) في الأصل ، (ط) : استدارة . وهو تصحيف ظاهر . فالاستداد هو الاستقامة ، وهذا من ألفاظ إمام الحرمين التي يستخدمها كثيراً .

وهذا الذي ذكره في الاقتصار على الإيماء في الركوع والسجود مندح ، فأما استقبال القبلة ، فالوجه اشتراطها في ظاهر المذهب في حق الواقف ، فإننا ذكرنا أنه إن كان زمام ناقته بيده ، تعين عليه استقبال القبلة عند التحرم ، وفيه من الخلاف ما قدمناه .

وقد ذكرنا أن من كان في مرقد وتمكن من الركوع والسجود ، لم يقتصر على الإيماء ، وتعين عليه الاستقبال في جميع الصلاة ؛ فإنه ليس ملابساً حالة يعتبر<sup>(١)</sup> فيها الإيماء ، وإذا ركب<sup>(٢)</sup> ، فهذا الحال يتعدى فيها الإلتام ، ولا نظر إلى أنه لا ضرورة في الركوب ؛ فإن هذا يجر إسقاطاً للشخصية في السفر في حق من سفره مباح ، ولا ضرورة عليه في ابتداء السفر ، ولا حاجة أيضاً ؛ فإن القواعد إذا أُسست للحاجة ، لم يراع في تفاصيلها الحاجة .

فهذا إذا لم يقصد الإقامة .

٧٣١- فأما إذا انتهى إلى بلدته ، أو إلى موضع آخر ، ونوى الإقامة بها ، وهو / في أثناء الصلاة النافلة ، فلا يتم الصلاة راكباً - إذا فرّعنا على الأصح في أن المقيم لا يتنقل راكباً - ولكنه ينزل ويبني على صلاته مستقبلاً ، ويتم الأركان في بقية الصلاة ، وهذه الحركات<sup>(٣)</sup> تفرض خفيفة ، بحيث لا تبلغ مبلغ الفعل الكبير المبطل للصلاة .

ونذكر تفصيل ذلك في الصلاة المفروضة في حق الخائف إذا كان يقيمهها في حالة الخوف راكباً ، ثم أمن في أثناء الصلاة ، فنزل فبني . وظاهر نص الشافعي في حق الخائف أنه لو افتح الصلاة آمناً ، ثم طرأ الخوف ، فركب ، لم يصح ، وفيه تفصيل طويل .

والظاهر عندي أن المتنقل لو أراد الركوب في أثناء الصلاة ، فإنه يبني على صلاته ،

(١) في (ت ١) ، (ت ٢) : يغير فيها الإلتام .

(٢) وإذا ركب : أي ابتدأ الركوب قبل أن ترحل الرفقة ؛ فهذا الكلام من بقية الصورة نفسها .

(٣) وهذه الحركات : أي حركة النزول والتوجه إلى القبلة .

وفي المسألة احتمال ، وسبب ظهور ما اخترته أن التفل لا يلزم بالشروع ، وافتتاح الركوب في أثناءه كافتتاح الصلاة النافلة راكباً . والعلم عند الله .

### فِصَلَّى

قال : « ولا يصلّي في غير هاتين الحالتين إلا إلى القبلة . . . إلى آخره »<sup>(١)</sup> .

٧٣٢- حاصل القول في بقية الباب أمران : أحدهما - تفصيل القول في استقبال / عين الكعبة ، أو في استقبال جهتها ، عند إمكان اليقين .

والثاني - طلب القبلة بالاجتهد عند تعدد اليقين .

فنبأ بالصور التي يمكن درك اليقين فيها ، ونقول :

٧٣٣- من كان بمكة في المسجد الحرام ، فليعاين الكعبة ، وليستقبلها ، ثم إن اقترب منها استقبلها استقبلاً [محسوساً]<sup>(٢)</sup> مقطوعاً به ، ولو وقف على حرف ركن من أركان البيت ، وكان يحاذى ببعض بدنه الركن ، وبعضاً خارج عن مسامحة الكعبة ، ففي صحة الصلاة وجهان ، ذكرهما بعض المصنفين وغيره .

أحدهما - أنه لا تصح الصلاة ، وهو الذي قطع به الصيدلاني ، فإنه لا يسمى مستقبلاً ؛ بل يقال : استقبل بعض الكعبة ، والأمر بالاستقبال مضافٌ إلى جميع بدن المصلي .

والثاني - يجزئه وتصح صلاته ؛ فإنه يسمى مستقبلاً . وعلى هذا النحو اختلف أئمتنا في أن الطائف - في تردد وتطوافه - لو خرج عن محاذاة الكعبة في الجهة المرعية في محاذاة الطائف ببعض بدنه ، وكان محاذياً بالبعض<sup>(٣)</sup> ، فهل يصح طوافه / أم لا ؟ على ما سيأتي شرح ذلك .

ولو اقترب صفت من البيت واصطفوا ، فقد لا يحاذى الكعبة منهم من في جهة

(١) ر. المختصر : ٦٤/١ .

(٢) في الأصل ، وفي (ط) : مخصوصاً .

(٣) في هامش (ل) : صورتها أن يحاذى ببعض بدنه الحجر .

الاستقبال إلا عشرون أو نيفٌ وعشرون ، ويخرج طرف الصف إن زادوا ، وكانوا على استطالة واستداد<sup>(١)</sup> عن المحاذاة ، فلا تصح صلاة الخارجين عن المحاذاة فيقرب ؛ لخروجهم عن الاستقبال ، وهذا بين .

ولو بعدوا ووقفوا في أخريات المسجد ، فقد يبلغ الصف ألفاً ، وهم معاينون للكعبة ، وصلاتهم صحيحة . ونحن - على قطعـ - نعلم أن حقيقة المحاذاة - نفياً وإثباتاً - لا تختلف بالقرب والبعد ، ولكن المتبوع في ذلك وفي نظائره حكم الإطلاق والتسمية ، لا حقيقة المسامة ، وإذا قرب الصف ، واستطال ، وخرج طرفه عن المحاذاة ، لم يُسمّ الخارجون مستقبلين . وإذا استأخر الصف وبعد سمواً مستقبلين .

٧٣٤ - وهذه الأحكام مأخوذة في [وضع]<sup>(٢)</sup> الشرع من التسميات والإطلاقات . وعلى ذلك بنى الشافعـي تفصيل القول في الصلاة على ظهر الكعبة ، فقال : إن لم يكن على طرف السطح شيءٍ شاخصاً / من بناء الكعبة ، فلا تصح صلاة الواقف على الظهر ؛ فإن من علا شيئاً لم يسمّ مستقبلاً ، ولو وقف خارجاً من الكعبة - على أبي قبيس مثلاً - فالكعبة مستقبلة عن موقفه ، وصلاته صحيحة ؛ فإنه يسمى مستقبلاً ، ولا يختلف ما يطلق من ذلك بعلو الواقف وتسلكه .

ولو وقف على السطح ، وكان على طرف السطح شيءٍ شاخص من البناء بقدر مؤخرة [الرَّجْل]<sup>(٣)</sup> وهو واقف في محاذاته ، فصلاته صحيحة ؛ فإنه يسمى مستقبلاً لذلك الجزء . ولو وضع شيئاً بين يديه ودفعه ونضده بالقدر الذي ذكرناه ، واستقبله ،

(١) في (ط) : واستدارـة . وهو تصحيف ظاهر .

(٢) في الأصل : موضع . والمثبت من باقي النسخ .

(٣) في الأصل وفي (ط) : الرجل ، والمثبت من (ت١) ، (ت٢) : الرحل بالحاء المهملة الساكنة . وعبارة ابن أبي عصرون : بقدر المؤخرة . وفي المجموع للنووي : « إن كان الشاخص ثلثي ذراع ، صحت صلاته ، وإنما لا ، وقيل : يشرط ذراع ، وقيل : يكفي أدنى شخص ، وقيل : يشرط كونه قدر قامة المصلي طولاً وعرضـاً ، حكاه الشيخ أبو حامد ، وغيره ، وال الصحيح المشهور الذي قطع به الجمهور الأول ، وهو ثلثاً ذراع » (١٩٩/٣) . والنـاع في أصل تقدير نحو ٤٦ سنتيمتر ، مما يرجع الرـحل ، بالحـاء . ثم التقدير بالرـحل معهود في لسان الفقهـاء .

لَمْ تَصْحِّ ؟ فَإِنْ ذَلِكَ الشَّيْءُ لَمْ يَعُدْ مِنَ الْكَعْبَةِ .

ولو غرز خشبة واستقبلها ، فقد اشتهر في استقباله خلاف الأصحاب ، فمنهم من  
منع صحة الصلاة ؛ فإن ذلك المغروز لا يعد بناء ، ومنهم من صحيح ، فإن من يبني  
بناء ، فقد يغرز خشبات عند متهى البناء ، ويعد ذلك من جملته ، و[الأصح]<sup>(١)</sup>  
الأول .

ثم لو فرض شخص خشبة من البناء ، فمعلوم أنها في حجمها قد لا تكون على قدر بدن الواقف / ، وقد ذكرنا خلافاً فيمن وقف على طرف ركن من أركان الكعبة ،<sup>٣١</sup> وخرج بعض بدنه عن المسامته ، وهلذه الخشبة الشاحصة ، وإن اتصلت اتصال البناء ببدن الواقف خارجًّ عن محاذاتها في الطرفين ، فهذا فيه تردد ظاهر عندي ، كما ذكرته .

ومما يجب التنبيه له أن الأئمة اكتفوا بأن يكون ذلك الشاخص بقدر مؤخرة [الرُّحْل]<sup>(٢)</sup> ، ولعلهم راعوا فيه أنه في سجوده يسامت بمعظم بدنه ذلك الشاخص بهذا القدر ، وهذا فيه شيء - من جهة أنه في حال قيامه خارج بمعظم بدنه عن مسامته ذلك الشيء - وقد ذكرنا تردد الأصحاب في الخروج ببعض البدن عن المحاذاة ، ولكن الأئمة نزلوا هذا منزلة ما لو استعلى الواقف ، والكعبة أسفل منه ، وهذا فيه نظر من طريق المعنى ، فإن جميع الكعبة إذا تسفل ، فهو القبلة بلا مزيد ، فنزل عليه اسم الاستقبال ، وهذا الشاخص - في حق الواقف على ظهر الكعبة - جزء من القبلة ، وفيه من بعض الأمر في المحاذاة/ ما ذكرته .

وقد حكى العراقيون وجهاً : أن البناء الشاخص ينبغي أن يكون على قدر قامة المصلي ؛ تخرجاً على ما ذكرته من الاحتمال ، وهذا الذي ذكروه في الطول يجري في العرض قطعاً ، ويخرج منه منع الصلاة إلى العتبة والباب مفتوح .  
وهذا الذي ذكره ممنقاد حسن :

(١) في الأصل، وفيه: (ط) «ولا يصح الأول».

كتاب الصلاة / باب استقبال القبلة ، وأن لا فرض إلا الخمس  
وممّا حكوه عن ابن سرّيج أنه جوز الوقوف في عرصة الكعبة إذا انهدمت ، وإن لم يكن بين يدي الواقف شيء شاخص ، وهذا تخرّج غريب . ولا شك أنه يجري هذا في ظهر الكعبة أيضاً ، وهو مذهب أبي حنيفة<sup>(١)</sup> .  
والاحتمال ما قدمته .

٧٣٥- ولو وقف المصلي في جوف الكعبة واستقبل جداراً ، صحت صلاته وفاماً ؟  
وإن كان لا يقال : استقبل الكعبة ، بل يقال : استقبل جزءاً منها .  
وإن استقبل الباب وهو مردود ، فهو كما لو استقبل جداراً .  
ولو كان مفتوحاً ، والعتبة لاطنة<sup>(٢)</sup> وارتفاعها أقل من مؤخرة [الرَّأْحُل]<sup>(٣)</sup> - وهي ٣٣ تداني ثلثي ذراع<sup>(٤)</sup> - فلا تصح الصلاة ، ولو بلغ ارتفاعها هذا/ القدر ، فالصلاحة صحيحة ، كما ذكرنا .

٧٣٦- ولو انهدمت الكعبة ، ووقف الواقف خارجاً من عرصتها ، واستقبل العرصة ، صحت الصلاة ، ولا يشترط شخص شيء من الكعبة .  
إإن وقف في العرصة نفسها فهو كما لو وقف على السطح في كل تفصيل ذكرناه ، من اشتراط شاخص بين يديه [كما مضى] .

ولو احتفر في العرصة حفرة بالقدر المقدم ، فما بين يديه<sup>(٥)</sup> من ارتفاع طرف البئر عن موقفه ، بمثابة ارتفاع شيء من البناء شاخص ، كما تفصل قبل .

ولو فرض غرز خشبية في العرصة ، فقد ذكر فيه الخلاف المقدم ، ولو نبت حشيشة ، فعلت ، فلا حكم لها في الاستقبال قطعاً ، ولو نبت شجرة من العرصة ، فهي كثيبة من جدار الكعبة ، أو كسارية من سوريها ؛ إذا استقبلها من دخل الكعبة .  
فالهذا ما أردناه في الاستقبال حالة المعاينة .

(١) ر . بدائع الصنائع : ١٢٠ / ١ ، حاشية ابن عابدين : ٦٢ / ١ .

(٢) لاطنة أي لازقة . من لطأ بالشيء لطأ : لصق به . (المعجم) .

(٣) في الأصل : الرجل . والمثبت من باقي النسخ .

(٤) هنا تصريح بطول المؤخرة ، وتقديرها ثلثي ذراع ، مما يؤكّد صحة اختيارنا .

(٥) ساقط من الأصل ، ومن : (ط) .

٧٣٧- وما يتعلق بتمام ذلك أن العراقيين حَكُوا نصيبيْن ظاهرهِما الاختلاف في المكي إذا لم يعاين الكعبة ، فنقلوا أنه قال في موضع : « من سهل عليه معاينة الكعبة في صلاته على سهل ، أو جبل ، تعين ذلك عليه » .

ونقلوا/ أنه قال : « من كان في مكة في مكان لا يرى منه البيت ، لم يجز له أن ٣٤ يترك الاجتهاد بكل ما يستدل به على الكعبة » ثم قالوا : والنضنان متذلان على اختلاف حالين ، فمن يكون موقفه بحيث تبدو منه الكعبة على [يُسِّرٍ]<sup>(١)</sup> وسهولة ، فتعين معاينة الكعبة .

وحيث يكون بينه وبين الكعبة حائل من جدار ، أو جبل ، أو غيرهما ، فلا نكلفه المعاينة .

فظاهر كلامهم اشتراط العيان عند الإمكان ، حتى قالوا : لو بنى حائلاً حاجزاً بين موقفه وبين الكعبة ، حتى عسرت عليه المعاينة - من غير ضرورة وحاجة - فلا تصح صلاته ؛ لتفريطه في ذلك .

وهذا كلام فيه إخلال ، والذي أراه أن الرجل إذا سوئ محراباً على العيان ، ثم أثبت حاجزاً ، فلا بأس ، فإنه إذا وقف نقطع بأنه وقف موقعاً يسمى فيه مستقبلاً . وقد ذكرنا أنه لا يعتبر عند الاستئخار من جرم الكعبة حقيقة المحاذاة والمسامة ، وإنما يكتفى بحصول اسم الاستقبال ، فالعيان مرعيٌ ليسوئ بحسبه محرابٌ / عند الإمكان . ٣٥

فاما إذا وقف في عرصة داره بمكة ، فلا بأس ، ولكن إن سوئ محرابها بناءً على العيان في أول البناء ، فهو خارج على ما ذكرناه ، وإن بنى المحراب في البناء على الأدلة ، ولم يعن بالعيان في ابتداء الأمر ، أو وقف واقفٌ في بيت من دارٍ لا محراب فيه ، واعتمد فيه الأدلة ، فظاهر ما نقله العراقيون جواز ذلك ، وأنه لا يكلف الترقى إلى سطح الدار مع إمكان العيان فيه ، وأطلقوا جواز الاجتهاد في هذه الصورة ، واعتمدوا فيه ما صادفوا عليه أهل مكة وهم يصلون في عرصات الدور ، وكذلك استفاض ذلك من الأوّلين .

(١) في الأصل كما في (ت ١) نشر .

## كتاب الصلاة / باب استقبال القبلة ، وأن لا فرض إلا الخمس

وهلذا فيه نظر عندي ؛ فإنَّ اعتماد الاجتهاد بمكة ، مع بناء الأمر ابتداءً على عيَانٍ ، بعيدٌ ، فلينظر الناظر في ذلك مستعيناً بالله تعالى . والذى ذكرناه في قسم انتفاء الاجتهاد ، والقدرة على درك اليقين .

٧٣٨ - وما يتصل بهذا القسم أن من كان بالمدينة وكان يعاين محراب رسول الله صلى الله عليه وسلم و موقفه ، فلا اجتهد له ، فإنَّ استداد موقف رسول الله صلى الله عليه وسلم [مقطوعٌ به] ، ولا اجتهد مع إمكان درك اليقين ، ولو أراد ذو بصيرة أن يتيمَن أو يتيسَر عن صوب محراب المصطفى صلى الله عليه وسلم<sup>(١)</sup> ، لم يكن له ذلك ، والذي تخيله زللٌ ، فلا اجتهد إذا جملةً وتفصيلاً .

ولو دخل بلدةً أو قرية مطروقة فيها محراب متفق عليه ، لم يشتهِر فيه مطعن ، فلا اجتهد له ؛ مع وجdan ذلك ؛ فإنه في حكم اليقين ، ولو أراد ذو بصيرة أن يتيمَن بالاجتهد قليلاً ، أو يتيسَر ، فظاهر المذهب أنه يسوغ ذلك .

وسمعت شيخي يحكى فيه وجهاً - أنه لا يجوز ؛ كما ذكرناه في مكة والمدينة .

ومن قال : يتيمَن أو يتيسَر ، يلزمُه أن يقول : حق على من يرجع إلى بصيرة إذا دخل بلدةً أن يجتهد في صوب القبلة ، فقد يلوح له أن التيمَن وجه الصواب ، وهذا<sup>(٢)</sup> إن ارتكبه مرتَكِب ، ففيه بعْدُ ظاهر ، والعلم عند الله .

وتفصيل القول في التيمَن والتيسَر - مع اعتقاد اتحاد الجهة - يَبيَن بأمرٍ نذكره بعد ذلك في فصول الاجتهد . إن شاء الله تعالى .

**وهلذا منتهى القول في أحد القسمين .**

(١) ساقط من الأصل ، ومن (ط) .

(٢) « وهلذا إن ارتكبه مرتَكِب » الإشارة هنا إلى القول بوجوب الاجتهد في القبلة على ذي بصيرة إذا دخل بلداً ، لا على فعل التيمَن أو التيسَر عن قبلة البلد .

والارتكاب كما يفهم من السياق - هنا وفي مواطن أخرى - معناه أن يدفع المناظر حُبَّ الغلة إلى التماادي ؛ حتى يقول بقول بعيد عن المتنق والصواب ، وعندها يسمى (مرتكباً) .  
هذا ولما أصل إلى (الارتكاب) بين مصطلحات الجدل والمناظرة ، على كثرة ما راجعت من المؤلفات في هذا الشأن .

٧٣٩- فأما القسم الثاني - وهو إذا عَسْرَ دَرَكُ / اليقين ، ففيه تفصيل القول في ٣٧ الاجتهاد : فإذا كان الرجل في سفره ، وتعذر عليه مدرك اليقين ، فأول ما خاض فيه الخائضون ذكر أدلة القبلة ، ولست أخوض فيه ؛ فإن استقصاء القول فيه يطول ، وقد ألف ذوو البصائر فيه كتاباً ، وشرط هذا الكتاب إذا فرض فيه أمر ، أن ينتهي إلى غايته ، فلتطلب أدلة القبلة من كتبها .

وذكر الصيدلاني منها مهاب الرياح ، وهذا بعيد عندي جداً ؛ فإن الرياح لا معول عليها ، والتفافها في مهابها أكثر من استدادها ، ثم لا يتأنى التمييز فيها .

٧٤٠- وما نذكره في هذا الفصل : أن من يسافر هل يتبعن<sup>(١)</sup> عليه أن يتعلم من أدلة القبلة ما يستقبل به ، وهل يتحقق هذا بما يتبعن<sup>(١)</sup> على المكلف تعلمه ؟ ذكر بعض المصنفين فيه اختلافاً ، وهو لعمري محتمل ، فيجوز أن يقال : يجب ؛ كما يجب تعلم أركان الصلاة وشرائطها ، ويجوز أن يقال : لا يجب ؛ فإن التباس جهة القبلة مما يندر ، وإنما يتبعن على كل مكلف / تعلم ما يعمّ مسيس الحاجة إليه . ٣٨

٧٤١- ثم إنما يجتهد البصير ، فأما الأعمى ، فلا شك أنه لا يتأنى منه الاجتهاد ، وليس له إلا التقليد .

ومن لا يعرف الأدلة ، ولم نوجب عليه التعلم ، فإنه يقلد أيضاً .

٧٤٢- والعالم بالأدلة لا يقلد عالماً ؛ إذا كان متمكناً من الاجتهاد . وإن التبست عليه الأدلة ، وعسر عليه الاجتهاد ، فقد نقل المزني عن الشافعي أنه قال : « ومن خفية عليه الدلائل : فهو كالأعمى »<sup>(٢)</sup> .

وعلى الجملة : اختلف أئمتنا في أنه إذا تعذر على العالم النظر ، ولم يعسر على عالم آخر ، فهل يقلد من خفية عليه الدلائل من لم يخفَ عليه ؟ فمنهم من قال : يقلد ؛ لأنه في حالته كالأعمى الذي لا يتمكن من النظر .

(١) ما بين القوسين ساقط من : (ت ١) ، (ت ٢) .

(٢) ر . المختصر : ٦٥ / ١ .

ومنهم من قال : لا يقلد .

واختيار المزني أنه يقلد ، وقد استدل بنص الشافعي ؛ حيث قال : « ومن خفيت عليه الدلائل ، فهو كالأعمى » فقد جعل الشافعي فيما ظنه المزني من خفيت عليه ٣٩ الدلائل كالأعمى ، والأعمى يقلد ، فليقلد من خفيت عليه/ الدلائل . فقيل له : لا يمتنع أن يكون المعنى من تشبيهه بالأعمى أن يصلى كيف يتفق ، كالأعمى الذي لا يجد من يقلده ، فإنه يصلى لحق الوقت كيف يتفق ، ثم يقضى إذا وُجد من يسده . ووجه من لا يرى التقليد : أن البصير إذا توقف لحظة ، لم يخرج عن كونه عالماً بالأدلة ، والفترات قد تطراً ، والقرائح قد تبلى ، فلو قلد ، لكان عالماً مقلداً عالماً . ثم الاختلاف الذي ذكرناه ، في ضيق الوقت ، وخشية الفوات ، فأما إذا أراد أن يقلد أول الوقت ، أو وسطه ، فلا سبيل إليه ؛ إذ لا حاجة ، والتقليد إنما يقام مقام انقطاع النظر عند الحاجة .

فإن قيل : إذا جوّزتم إقامة الصلاة بالتييم في أول الوقت - مع العلم بأن المسافر قد يتلهي إلى الماء في آخر الوقت - فهلاً جوّزتم التقليد في أول الوقت ؟ لإدراك فضيلة الأولية ؟

قلنا : إنما جوزنا التيم على قول ؛ من جهة أن الماء في مكان التيم مفقود ، وأما إذا توقف / العالم ، فهذا تردد من ناظر ، فلا نجعل هذا بمثابة عدم العلم والنظر رأساً ، وفي المسألة - على الجملة - نوع احتمال .

ثم إذا جوزنا له أن يقلد ، فقلد وصلى ، صحت صلاته ، ولا يلزمها القضاء ؛ فإننا نزلناه متزلة الأعمى في تقليده .

وإن قلنا : ليس له أن يقلد ، فقد قال شيخي : يصلى على حسب حاله ، ثم إذا انجل إلى الإشكال ، يصلى ويقضي<sup>(١)</sup> .

ويحتمل أن يقال : يقلد ويصلى بالتقليد ، ثم يقضي إذا زال الإشكال ، ويكون هذا بمثابة ما إذا تيم في الحضر عند عدم الماء فيه ، فقد نقول : يلزمها القضاء ، ثم

(١) أي يصلى ويقضي ما صلاه على حسب حاله ، قبل انجلاء الإشكال .

يلزمه أن يتيمم بحق الوقت ، فالتيتم بدلاً عن الوضوء ، فنوجب إقامة البدل ، وإن أوجبنا القضاء ، فكذلك التقليد بدلاً عن الاجتهاد ، فينبغي أن يقلد ، وإن كان نوجب القضاء . وهذا القائل يقول : إذا قلنا : يقلد ويصلّي ، فهل يقضى ؟ فعلى وجهين مبنيين على القولين فيمن تيمم بعذر نادر لا يدوم ، ثم زال العذر ، فهل يقضي الصلاة ؟ فعلى قولين .

٤١

٧٤٣ - وما يليق بتحقيق القول في ذلك أن ما ذكرناه من التفريع والخلاف فيه إذا انحسم مسلك النظر على الناظر ، فأما إذا لم ينحسم نظره ، ولكن كان ينظر ويستمر في نظره ، وعلم أن وقت الصلاة ينتهي قبل أن ينقضي نظره ، فيقلد ويصلّي لحق الوقت ، أو يتمادي في نظره إلى أن يتم اجتهاده ؟ هذا يتزلّ متزلّ ما لو تناوب على بشر جماعة ، وعلم واحد أن التوبة لا تنتهي إليه إلا بعد انتهاء الوقت . وهذا أصل قد ذكرناه ، ووقع الفراغ منه في باب التيمم .  
فهذا تمام ما أردناه .

٧٤٤ - وإذا جوزنا التقليد ، فلا بد من العلم بصفة المقلد والمقلد ، فأما المقلد ، فهو الذي لا يتصور منه الاجتهاد كالأعمى .  
وإن كان عالماً بصيراً ، فركن إلى دعوة التقليد مع القدرة على الاجتهاد ، لم يجز أصلاً .

وإن تحير وانحسم نظره ، ولم يضق الوقت ، لم يقلد ، وإن ضاق الوقت مع الحيرة<sup>(١)</sup> ، ففيه الخلاف/ الذي ذكرناه . وإن لم ينحسم نظره ، ولكن علم أنه لا ينتهي نظره في الوقت ، فهو كالتناوب على البئر والثوب الذي يصلّي عليه وفيه .  
وإن كان الرجل جاهلاً بأدلة القبلة ، فهذا يبني على أنه هل يتعين عليه تعلم أدلة القبلة ؟ وقد ذكرنا الخلاف فيه .

فإن قلنا : لا يتعين ، فيقلد ويصلّي ولا يقضى ، وإن قلنا : كان يتعين عليه

(١) عبارة (ت ١) ، (ت ٢) : لم يقلد [وإن ضاق الوقت لم يقلد] وإن ضاق الوقت مع الحيرة ، ففيه الخلاف .

**كتاب الصلاة / باب استقبال القبلة ، وأن لا فرض إلا الخمس التعلم ، فلما لم يتعلم ، فقد قصر وفريط ، فيلزمها القضاء ، ثم يصلى لحق الوقت من غير تقليد ، أو يقلد ، ويصلى ، ثم يقضي ؟ فيه تردد ذكره .**  
**فهذا تفصيل القول في صفات المقلد .**

٧٤٥- فأما من يُقلد ، فينبغي أن يكون عالماً بأدلة القبلة ، وينبغي أن يكون مسلماً ، لأنه لا تقبل أدلة المشرك بحال . ولو كان فاسقاً ، لا يقبل قوله أيضاً . ولا تقبل دلالة صبي كما لا يُقلد صبي ، وإن بلغ مبلغ المجتهدين .  
**والقول الضابط في ذلك أنا نرعي في الدال المقلد ما نرعاه في المفتى ، غير أن ٤٣ العلم المرعى هاهنا ما يتعلق / بأدلة القبلة .**

٧٤٦- ومما نذكره أن العالم وإن معناه من تقليد عالم ، فلو أخبره إنسان بطلوع الشمس من جهة مخصوصة ، فهذا إخبار عن المشاهدة ، فيجوز التعويل على قوله - إذا كان عدلاً ثقة - وهذا بمثابة رواية الأخبار ، وليس هو من التقليد في شيء .

ثم يُشترط في المخبر عن المشاهدات في هذه الأشياء ما يشترط في رواية الأخبار ، من : الإسلام ، وعدم الفسق ، وفي اشتراط البلوغ خلاف ، مذكور في رواية الأخبار ، ومحظى معظم الأصوليين أنه لا يقبل رواية الصبي ، ومن قبلها يشترط أن يكون مميزاً ، ولا يكون عِرِماً<sup>(١)</sup> كذلك .

**فهذا تفصيل القول في صفات المقلدين والمقلدين ، ومن يجتهد ، ومن يُخبر عن المشاهدة ، ويتزل متزلة الرواية .**

٧٤٧- ونحن نذكر الآن تفصيل القول في الإصابة والخطأ بعد الاجتهاد ، وسبيل رسم التقسيم فيه أن نتكلّم في الجهتين إذا فرض الخطأ فيهما ، ثم نذكر فرض الخطأ في / الجهة ، <sup>(٢)</sup> الواحدة .

**فأما إذا قدرنا الخطأ في الجهتين <sup>(٣)</sup> ، فلا يخلو : إما أن يقع ذلك بعد الفراغ من**

(١) العِرْم : من عَرَمَ فلان يعْرِمَا : اشتد ، وخيث ، وكان شريراً . أو من عَرَمَ فلان : شرس واشتد . (المعجم) .

(٢) ما بين القوسين ساقط من : (١١) .

الصلاحة ، أو في أثناء الصلاة ؟ فإن قدر ذلك بعد الفراغ ، فنقول :

٧٤٨- إذا اجتهد وصلى إلى جهةٍ وفرغ ، ثم تبين أنه أصاب ، أو لم يتبيّن شيء ، لا يقين ، ولا بغلةٍ ظن ، بأن جرئ ذلك في موضع ، فرحل منه وامتد ، فلا يجب القضاء أصلًا .

وإن صلَى وفرغ ، ثم تغير رأيه في تلك الصلاة ، فإن تبيَّن قطعًا أنه قد أخطأ من جهة إلى جهة ، ففي وجوب القضاء قولان مشهوران : أحدهما - وهو مذهب أبي حنيفة<sup>(١)</sup> والمزنني - أنه لا يجب القضاء ، والثاني - أنه يجب القضاء ، وتوجيه القولين مذكور في (الأساليب) فليتأمله الناظر .

ثم كان شيخي يقول : إن تبيَّن للمجتهد الخطأ في الصلاة التي أقامها ، وتعين له الصواب قطعًا ، ففي القضاء قولان مشهوران ، وإن تبيَّن الخطأ في الصلاة المؤداة ، ولم يتبيَّن الصواب / وجهته ، ففي القضاء قولان مرتبان على قولين في الصورة ٤٥ الأولى ، وهذه الصورة أولى بألا يجب القضاء فيها ؟ فإنه لو قضاها لم يأمن أن يقع له في القضاء مثلُ ما وقع له في الأداء ، وهذا سببٌ من أسباب سقوط القضاء ، بدليل أن الحجيج إذا وقفوا مخطئين يوم العاشر ، لم يلزمهم القضاء ، إذ لم يأْمنوا في القضاء مثلَ ما وقع لهم في الأداء .

وهذا الترتيب خطأ عندي لا أصل له ؛ فإنه إن كان لا يأْمن في قضاء الصلاة مثل ما وقع له في الأداء ، في حالة الالتباس ، فيمكنه أن يصبر حتى ينتهي إلى بقعةٍ يتعيَّن له فيها يقين الصواب ، وهذا يسير لا عسر فيه ، وليس كذلك خطأ الحجيج في وقت الوقوف ؛ فإنه يطرد فيه زوال الأمان عن وقوع الخطأ في السنين المستقبلة كلها .

فهذا إذا فرغ المجتهد ثم تيقن أنه أخطأ في تلك الصلاة بعينها .

٧٤٩- فأما إذا تغيَّر اجتهاده ، وغلب / على ظنه أنه أخطأ في تلك الصلاة ، فلا يلزمـه قضاـءـها ؛ إذا كان تغييرـ الـاجـهـادـ بـعـدـ الفـرـاغـ مـنـ الصـلاـةـ ، وهـذـاـ يـبـيـنـ عـلـىـ أـصـلـ مـقـرـرـ فـيـ الشـرـعـ . وهو أن الـاجـهـادـ لـاـ يـنـقـضـ بـالـاجـهـادـ .

(١) ر . رؤوس المسائل : ١٤٢ مسألة : ٤٩ ، حاشية ابن عابدين : ٢٩١/١ .

٧٥٠ . وما نُجريه في ذلك قبل مجاوزة الفصل ، أن الفقهاء احتجوا بقول على قول بمسائل ، والمذهب فيها مضطرب : فمما استشهد به من نصر وجوب القضاء : فرض الخطأ في الوقت ؛ فمن اجتهد في وقت الصلاة ، وأخطأً وتيقن الخطأ ، فتفصيل المذهب فيه ، أن هذا إن وقع في التأخير ، فالوجه : القطع بإجزاء الصلاة ، وإن نوى الأداء فيها ، فتقوم نية الأداء مقام نية القضاء في ذلك ، وهذا يناظر الخطأ في شهر رمضان في حق المحبوس ، الذي التبس عليه عين الشهر ، فإذا صام باجتهاده شهراً ، فوقع بعد رمضان ، أجزاءً .

٤٧ لو تبين للذى اجتهد في وقت الصلاة أنه أوقع الصلاة قبل / الوقت ، فإن تبين ذلك وقت الصلاة باقٍ بعدُ ، تجب إعادة الصلاة في الوقت . وإن لم يتبين ذلك حتى انقضى الوقت ، فالذى قطع به الأصحاب وجوب القضاء .

وكان شيخي يخرج ذلك على قولين ، كالقولين في نظير ذلك في صوم رمضان ؛ فإن المحبوس إذا صام بالاجتهاد ، ثم تبين له أنه كان صام شعبان مثلاً ، وقد انقضى صوم رمضان ، ففي إجزاء ما جاء به قوله ، سيأتي ذكرهما في كتاب الصيام ، إن شاء الله تعالى ، فلا فرق إذن بين الصلاة والصوم ، في فرض الخطأ في الوقت .

والذى أراه في ذلك أن الاجتهاد في الوقت إن كان ممن يتأنى منه الوصول إلى اليقين ، بأن يلْبَث ويصبر ساعةً ، فإذا فرض الخطأ في التأخير ، لم يضر ذلك ، وإن فرض من هذا الشخص الخطأ في التقديم ، فالوجه القطع بوجوب القضاء ، فإن دَرَكَ اليقين إذا كان ممكناً ، فإن سوغنا الاجتهاد / ، فيظهر فيه أن الاجتهاد يسوغ بشرط الإصابة .

فاما إذا كان المرء محبوساً في موضع ، وكان لا يتأنى منه الوصول إلى درك<sup>(١)</sup> اليقين ، فإذا فرض الخطأ في هذه الصورة ، فيظهر حينئذ أن يكون التفصيل فيه ، كالتفصيل في شهر رمضان ، كما نقدم .

---

(١) « درك » : بسكون الراء وفتحها .

٧٥١- وما أجراه الأصحاب في توجيه القولين ، الخطأ في الثوب الظاهر والنجس إذا فرض الاجتهاد ، وهذا إن سلمه أبو حنيفة ، فهو عندنا خارج على القولين في الخطأ في القبلة ، وقد ذكرنا نظير ذلك في الخطأ في الأواني في كتاب الطهارة ، فليتأمله الناظر ثم .

٧٥٢- والقياس المقنع في ذلك ، أن ما يتطرق إليه الاجتهاد من شرائط الصلاة ، فإذا فرض فيه خطأ بعد الاجتهاد ، فالقاعدة تقتضي تخريج القولين ؛ فإن حقيقتها تؤول إلى أنا - في قوله - نكّلـ إصابة المطلوب ، وفي قوله نكـلـ بذلـ المجهود في الاجتهاد ، وهذا يجري في كل مجتهد فيه جرياناً ظاهراً ، فإن طرأ في بعض المسائل ٤٩ أمر - كما ذكرناه في تفصيل الخطأ في الوقت - فقد يقتضي ذلك مزيد نظر ، كما تقدم الآن .

وهذا كله فيما يجري بعد الفراغ من الصلاة .

٧٥٣- فاما إذا طرأ ما ذكرناه في أثناء الصلاة ، فنذكر يقين الخطأ ، ثم نذكر تغير الاجتهاد .

فاما إذا [تعين<sup>(١)</sup>] الخطأ في أثناء الصلاة ، لم يخل : إما أن يتعين الصواب أيضاً ، وإما لا يتعين الصواب<sup>(٢)</sup> . فإن تعين الصواب والخطأ ، فإن قلنا : لو جرى ذلك بعد الفراغ ، [لزم قضاء الصلاة ،<sup>(٤)</sup> فإذا طرأ في أثناء الصلاة ، تبين بطلانها ، وإن قلنا لا يجب القضاء إذا بان ذلك بعد الفراغ]<sup>(٣)</sup> فإذا طرأ على الصلاة<sup>(٤)</sup> ففي المسألة قولان : أحدهما - لا تبطل الصلاة ، ويستدير إلى جهة الصواب ، فتقع الصلاة الواحدة إلى جهتين ، تشبيهاً له بصلاة أهل مسجد قباء ، لما افتتحوا الصلاة إلى بيت المقدس ، ثم بلغهم نداء رسول الله صلى الله عليه وسلم بأن القبلة قد تحولت ، فاستداروا إلى

(١) في الأصل ، وفي (ت ١) ، وفي (ط) : تغير . والمثبت من : (ت ٢) .

(٢) ما بين القوسين ساقط من : (ت ٢) .

(٣) ما بين المعقوفين ساقط من الأصل . ومن (ط) . والمثبت من (ت ١) .

(٤) ما بين القوسين ساقط من ت ٢ .

١٠٠ ————— كتاب الصلاة / باب استقبال القبلة ، وأن لا فرض إلا الخمس  
٥ الكعبة ، وصحت صلاتهم ، ولذلك/ سمى المسجد مسجد القبلتين<sup>(١)</sup> .  
هذا إذا تبين الصواب والخطأ في أثناء الصلاة .

٧٥٤ — فاما إذا بان يقين الخطأ في الصلاة ، ولم يتبين الصواب ، فإن عسر العثور على الصواب وطلبه ، فتبطل الصلاة قطعاً ؛ إذ لا سبيل إلى الاستمرار على الخطأ في الصلاة ، والتحول إلى الصواب عسر . فإن احتاج في الوصول إلى اجتهد - وقد يطول الزمان فيه - ففي بطلان الصلاة على الجملة في هذه الصورة [قولان ، مرتبان على القولين في]<sup>(٢)</sup> الصورة التي قبل هذه ، وهي إذا تعين الخطأ والصواب معاً . والصورة الأخيرة أولى بالبطلان ؛ والسبب فيه أن في الصورة الأولى تمكّن من الانقلاب إلى جهة الصواب ، كما<sup>(٣)</sup> تعين له الخطأ ، وليس كذلك الصورة الأخيرة ؛ فإنه تعين له الخطأ ، ولم يتصل بتعين الخطأ إمكان الصواب .  
فإن قلنا ببطلان الصلاة ، فلا كلام ، وإن حكمنا بأن الصلاة لا تبطل ، فهذا عندي يستدعي تفصيلاً .

٥١ — وأقرب/ الأصول شبهها بما انتهى التفريع الآن إليه ، ما إذا تحرّم المرء بالصلاه ، ثم شك في أثناء الصلاة ، في صحة نيته ، فقال الأئمة : إن مضى ركنٌ ، وانتقل المصللي إلى آخر ، والشك مستمر ، بطلت الصلاة .  
وإن زال الشك قبل مضي ركن ، فلا تبطل الصلاة . وهذا من غوامض أحكام الصلاة ، وسأذكره في موضوعه .

(١) الرواية عن تغيير القبلة وأنه كان في مسجد قباء ، في الصحيحين من حديث ابن عمر رضي الله عنهما (ر. المؤود ١٠٦ ح ٣٠٤) . هذا . والمشهور الآن بين الناس أن المسجد ذا القبلتين هو مسجد آخر غير مسجد قباء ، وهو معروف يزار . فلعل التحول حدث في أكثر من مسجد ، في الصحيحين أيضاً من حديث البراء : «أن رجلاً صلى مع النبي صلى الله عليه وسلم العصر ، ثم خرج ، فمرّ على قوم من الأنصار يصلون إلى بيت المقدس ، فقال : إنه يشهد أنه صلى مع رسول الله صلى الله عليه وسلم وأنه توجه إلى الكعبة ، فتحرف القوم حتى توجهوا نحو الكعبة» فلعل هذه كانت في المسجد الآخر المعروف الآن بذبي القبلتين . والله أعلم .

(٢) ما بين المعقفين سقط من الأصل .

(٣) كما «يعني» (عندما) . هنكذا يستعملها الإمام كثيراً ، نبه على ذلك أحياناً ، ونتركه أحياناً .

والقدر الذي يتعلّق بما نحن فيه أنه إن استمر طلب الصواب في أثناء الصلاة زماناً ، والتغريّب على أن الصلاة لا تبطل ، فقد كان شيخي يقول : هذا بمنزلة ما ذكرته من الشك في النية .

وهذا مشكل عندي ؛ فإنه إلى أن يتعين الصواب يكون وجهه منحرفاً عن القبلة . والوجه عندي : أن يمثّل هذا بما لو صُرِفَ وجه الرجل عن القبلة ؛ فإنه إن دام ذلك زماناً ، بطلت الصلاة ، وإن لم يمض ركن - وإن قصر الزمان - ففيه الكلام المستقصى في أول الباب .

ولقد<sup>(١)</sup> شبّهت هذه الصورة بما قدمته ؛ لأن/ الذي صُرِفَ وجهه معدور في نفسه ، وكذلك الذي استدبر الكعبة مجتهداً ، فهو على القول الذي نفرّع عليه معدور ، ثم إذا بان الخطأ ، فمن وقت بيانه يجعل كالذي يُصْرِفُ وجهه عن القبلة ، ولا يشك الفقيه أن الأوجه الحكم ببطلان الصلاة ؛ لغموض الاستمرار على الخطأ ، واستئخار إمكان الصواب .

فهذا كله فيه إذا تيقن الخطأ في جهة استقباله .

٧٥٥ - فأما إذا لم يتيقن ، ولكن تغيير اجتهاده ، فأدّى ظنه إلى أن القبلة ليست في الجهة التي حسبها أولاً ، فقد ذكرنا أن ذلك - إن فرض بعد الفراغ من الصلاة - فلا يجب قضاء الصلاة ؛ بناءً على أن الاجتهد لا يُنْتَصَرُ بالاجتهد . فإذا طرأ ذلك في أثناء الصلاة ، فلا سبييل إلى الدوام على موجب الاجتهد الأول ؛ فإن ذلك الاجتهد قد زال ، وحدث ظنٌ يخالفه ، ففي بطلان الصلاة قولان : / أحدهما - البطلان ، لتعذر المضي واختلاف بنائه . والثاني - لا نحكم على الجملة بالبطلان ، وبيني على صلاته إن أمكنه البناء ، كما سنفصله في التغريّب .

فإن حكمنا ببطلان الصلاة ، فإنها تقطع ، ويفتتح الصلاة إلى الجهة الثانية التي أدى اجتهاده الثاني إليها .

وإن قلنا : لا تبطل صلاته ، فينظر : فإن غالب على ظنه بطلان الاجتهد الأول ،

(١) في (١) : ولهذا . وفي (٢) وأنا . وفي (٣) : « وإنما » .

١٠٢ ————— كتاب الصلاة / باب استقبال القبلة ، وأن لا فرض إلا الخمس  
ولم يلح له اجتهاد الصواب ، وطال الأمر ، فتبطل صلاته قوله واحداً .

٧٥٦ - وإن تغير اجتهاده الأول ، وغلب على ظنه وجهُ الصواب معاً ؛ فإنه يستدبر إلى جهه اجتهاده الثاني ، ويكون هذا بمثابة ما لو تعين له الخطأ والصواب جميعاً ؛ فإنه يستدبر إلى جهة الصواب على هذا القول ، كذلك القول فيه إذا تبدل الاجتهاد من غير تعين يقين خطأ أو صواب ، فاما إذا ظهر له الخطأ في اجتهاده ظناً ، ولم يغلب على ظنه وجهُ الصواب / ولم يأيس من الإصابة ، لو استتم الاجتهاد ، فمصاربة الجهة التي كان عليها محال ، والاستمرار على التردد - ولم تَبِعْ بعد جهه يتحول إليها - عسراً ، فالظهور الحكم بالبطلان ، كما تقدم ، ومن لم يُبطل ، فالقول في الزمان المتداول الذي لا يحتمل ، والقصير المحتمل ، وأن الرجوع إلى مضي ركن على حكم اللبس أو أقل ، أم المعتبر صرف الوجه عن قبلة القبلة ؟ كما تقدم حرفاً حرفاً .

٧٥٧ - والذي [أجدده]<sup>(١)</sup> في هذا القسم ، أنا إذا رأينا تمثيل هذا بما إذا صُرِف وجه الإنسان عن القبلة ، فلو أخذ يجتهد ، وتمادي الزمن في هذه الصورة ، وبلغ مبلغاً لا يُرى احتماله على القياس الذي رأيناه ، من التشبيه بما إذا صرف وجهُ الإنسان عن القبلة ، ثم تبين له في أثناء ذلك أنه كان مصبياً في اجتهاده الأول ، فالذي أراه في هذا الآن ، أن يتحقق بالقياس الذي ذكره شيخي في مضي ركن/ في زمان التششك ، في أنه هل نوى أم لا ؟ إذا استبان بالأُخْرَة أنه كان قد نوى ؛ فإنه إذا تبين له بعد تغير الاجتهاد أنه كان مصبياً ، فهو كما إذا تبين له بعد التششك في النية أنه كان قد نوى ، صَحَّ<sup>(٢)</sup> . وهذا واضح فيما أردناه إن شاء الله تعالى .

نجز بهذا الفصل الذي رسمناه في طريان اليقين في الصواب والخطأ ، أو تغيير الاجتهاد بعد الفراغ من الصلاة ، [وفي أثناء الصلاة]<sup>(٣)</sup> .

(١) في الأصل ، (ت٢) ، (ط) : أحده ، وفي (ت١) : (أجرده) والمثبت تقدير منا نرجو أن يكون صواباً . وصدقنا (ل) .

(٢) كذا في النسخ الأربع ، عَقَبَ على موضوع الفقرة كلها بكلمة « صح » وقد أسقطتها نسخة (ل) ، فاستقام الكلام ، ولم ينقص شيئاً . فالله أعلم أيَّ الأمرین أراده المؤلف . زيادة من (ت١) ، (ت٢) ، (ل) .

(٣)

٧٥٨- ويقي الآن الكلام في الجهة الواحدة إذا تغير الاجتهد فيها .

فنقول : في مقدمة ذلك :

ظهر اختلاف أئمتنا في أن مطلوب المجتهد عين الكعبة أو جهتها ، وهذا فيه إشكال ؟ فإن المجتهد إذا كان على مسافة بعيدة ، فكيف يتأنى منه إصابة مسامحة عين الكعبة ؟ وكيف يقدر ذلك مطلوباً لطالب ؟ والطلب إنما يتعلق بما يمكن الوصول إليه . وكان شيخي يقول : محل هذا/ الاختلاف يؤول إلى أن المجتهد يربط فكره في طلبه بجهة الكعبة أو عينها .<sup>٥٦</sup>

وليس ذلك واضحًا عندي ، ولعل الغرض في ذلك يتضح بمسار آخر ، ذكره العراقيون ، وهو أنهم قالوا : هل يتصور ذرُكُ يقين الخطأ في الجهة الواحدة ؟ فعلى وجهين : أحدهما - يتصور ذلك ، كما يتصور ذلك في الجهتين .

والثاني - لا يتصور درك يقين الخطأ في الجهة الواحدة .

فإن قلنا : يتصور ذلك ، فعن هذا عبر الأولون ؟ إذ قالوا : «المطلوب عين الكعبة» . وإن قلنا : لا يتصور درك اليقين فيه ، ففي هذا عبر المعتبرون ، إذ قالوا : «المطلوب جهة الكعبة» .

وهذا كلامٌ ملتبسٌ ، فيه بعدٌ عندي ؛ فإن من ظنَّ أن جهات الكعبة ، أو جهات شخص المصلي في موقفه أربع ، فقد بعْدَ عن التحصل بعْدًا عظيمًا ، وكل ميلٍ يفرض في موقف الإنسان ، فهو انتقال منه من جهة إلى جهة أخرى ، فذكر الجهة الواحدة ، وفرضُ الخلاف فيها ، وتقدير / ردُّ الطلب إلى الجهة ، أو عين البيت ، كلامٌ مضطرب ؛ لا يشفى غليل الناظر الذي يبغي ذرُك الغaiات .<sup>٥٧</sup>

٧٥٩- فالوجه في ذلك عندي أن يقال : من اقترب في المسجد الحرام من الكعبة ، فإنه يصير منحرفاً عنها بأدنى ميل وانحراف ، بحيث يقطع بأنه ليس مستقبلها ، [وإذا وقف في أخريات المسجد ، فيختلف اسم الاستقبال اختلافاً بيناً]<sup>(١)</sup> ، ولذلك لا يصطف في المطاف ثلاثون إلا ويخرج بعضهم عن مسامحة الكعبة ، ويصطف في

(١) ساقط من الأصل ، ومن (ط) .

كتاب الصلاة / باب استقبال القبلة ، وأن لا فرض إلا الخمس  
 مؤخر المسجد ألف ، ويسمى كل واحد منهم مستقبلاً . وقد تمهد أن التعويل على  
 الاسم ، فلا يسوغ تخيل غيره ؛ فإن الخلق لو كلفوا مقابلةً لو مشؤوا على خطوط  
 مستقيمة من موافهم ، لاتصلت أجسادهم بالكعبة ، لكان ذلك تكليف ما لا يطاق .  
 ثم إذا تجدد العهد بهذا ، فالذى يقف بعيداً في المسجد ، لو انحرف أدنى انحراف  
 لا يخرج عن اسم المستقبل ، وإن كان لو انحرف كذلك في المطاف ، لكان مائلاً عن  
 ه المسامة ، فإذا لاح ذلك فيمن يبعد في المسجد بعضَ البعد ، فهو فيمن / يقطن طرفَ  
 الشرق والغرب أظهر وأبين .

٧٦٠ - فنبتدىء بعد ذلك ، ونقول : إذا وقع الفرض في الماهر المتناهي في العلم  
 بأدلة القبلة ، فإنه لا يقطع بسلب اسم الاستقبال عنمن يتلتفت على البعد بعضَ  
 الالتفات ، وإذا ظهر الالتفات والميل ، فيقطع إذ ذاك ، ولا يتوقف قطعه بأن يُولى  
 الواقف سمت الكعبة ، يمينه أو يساره . [فالصوب]<sup>(١)</sup> الذي لا يقطع الماهر على  
 المتنقل فيه بالخروج عن اسم الاستقبال ، فهو الذي ينبغي أن يسميه الفقيه جهة  
 الكعبة .

وإذا انتهى الأمر إلى متهي يقطع البصير على المنحرف إليه بالخروج عن اسم  
 الاستقبال ، فهو جهة أخرى ، غير جهة القبلة .

ثم حظ الفقيه وراء ذلك أنه يغلب على ظن الماهر أن بعض الوقفات - بين جرْيِ  
 الخروج عن اسم الاستقبال - أقرب إلى ابتغاء السداد من بعض ، فهل يجب طلب  
 المسلك الأسد في الظن ؟

٥٩ فعل وجهن : أحدهما / - لا يجب ، كما لا يجب على الواقف في آخريات  
 المسجد أن يتناول في الاستداد .

والثاني - يجب ؛ لأن الذي في المسجد على يقين من أنه بالتفاته القريب غير خارج  
 عن اسم الاستقبال ، والبعيد على خطر من ذلك ، فيجب عليه طلب الأصوب ، فهذا  
 هو الوجه .

---

(١) في الأصل ، وفي (ت ١) ، وفي (ط) : والصواب . والمثبت من (ت ٢) .

وما قدمناه للأصحاب لا أرأه شافياً .

فإن طلب طالبٌ منا أن [نُحَدِّ][<sup>(١)</sup>] ما يقع من الالتفات مظنوناً ، وما يقع مقطوعاً به ، دلّ بطلبه على غباوته وعدم درايته بما خذ الكلام ، فليس ذلك أمراً يتصور أن يصاغ عنه عبارة حادة ضابطة ، وكيف يفرض ذلك ؟ والأمر يختلف ويتفاوت بتفاوت المسافات ، والقرب والبعد ؟ فالأمر محال على معرفة البصير بأدلة القبلة ، وقد تناهى وضوح ذلك إن شاء الله تعالى .

فهذا أصول الاجتهد والتقليد في القبلة .

وأنا أرسم بعدها فروعاً توضح بقايا في نفوس العواصين - إن شاء الله تعالى .

**فَرْعَعُ :** ٧٦١ / إذا اجتهد الرجل وصلٰ صلاة إلى جهة ، فلما دخل وقت الصلاة الثانية ، تغير اجتهداده من غير قطعٍ بإصابة وخطأ ، فلا شك أنه يصلٰ الصلاة الثانية إلى الجهة التي اقتضاها اجتهداده الثاني ، وكذلك لو تغير اجتهداده ثالثاً في صلاة أخرى حتى صلٰ صلواتٍ باجتهدادات إلى جهات ، فالذي قطع به الأئمة ، ودلّ عليه النص ، أنه لا يجب قضاء شيءٍ من تلك الصلوات ؛ فإن كل صلاة منها مستندة إلى اجتهداد ، ولم يتحقق الخطأ في واحدة منها .

٧٦٢ وذكر صاحب التقريب وجهاً مخرجاً : أنه يجب قضاء هذه الصلوات كلّها ، ولا يخرج هذا الوجه إلا على قولنا : إن من اجتهد وأخطأ يقيناً يلزمـه القضاء ، وهذا وإن كان ينقدح ويتجه ، فهو بعيد في الحكـائية ، وتوجيهـه - علىـ بعده - أنه صلٰ معظم هذه الصلوات إلى غير القبلة ، ونحن نفرّع علىـ أن من استيقـن الخطأـ في صلاة معينة ، يلزمـه قضاـءـها ، والخطـأـ هـاـهـاـ مستـيقـنـ ، وإن لم يكن / معـيـنـاـ ، فيـنـزلـ صـاحـبـ الـوـاقـعـةـ منزلـةـ من فـسـدـتـ عـلـيـهـ صـلـاـةـ مـنـ الـصـلـوـاتـ الـخـمـسـ ، وـأـشـكـلـ عـلـيـهـ عـيـنـهاـ ، فإـنـهـ يـلـزـمـهـ قـضـاءـ الـصـلـوـاتـ كـلـهاـ ، وـلـاـ فـرـقـ بـيـنـ الصـورـةـ التـيـ ذـكـرـنـاـهـاـ فـيـ الـاجـتـهـادـاتـ ، وـبـيـنـ ماـ اـسـتـشـهـدـنـاـ بـإـلـاـ أـنـ الـصـلـوـاتـ هـاـهـاـ اـسـتـنـدـتـ إـلـىـ الـاجـتـهـادـاتـ ، وـنـحـنـ نـفـرـعـ عـلـىـ أـنـ مـنـ

(١) في جميع النسخ : يجد . وهو تصحيف واضح ، والمثبت تقدير منا برعاية السياق وتوفيق الله . ثم جاءت (ل) بنفس التصحيف : (نجد) .

اجتهد ، وتعين له الخطأ يلزمته القضاء . فهذا وجه .

وفي كلام صاحب التقريب وجهاً آخر تلقيته من أدرج كلامه وأنا أذكره في صورة ، ثم أبني عليها ما ينبغي .

فأقول : إذا صلى صلاتين بالاجتهد إلى جهتين ، فالنص أنهما صحيحتان ، لا يجب قضاء واحدة منهما ، وإن أوجبنا القضاء على المجتهد إذا تعين له الخطأ في الصلاة . والتخرير الذي حكاه صاحب التقريب - أنه يجب قضاء الصلاتين جميعاً ، وذكر وجهاً ثالثاً - أنه يقضى الصلاة الأولى ، ولا يقضى ما أقامه باجتهداته الأخير ، ٦٢ وهذا بعيد ، وهو في الحقيقة نقض الاجتهد الأول باجتهداته/ الثاني .

فعلى هذا لو صلى أربع صلوات بأربع اجتهدات إلى أربع جهات ، فالنص أنه لا يجب قضاء واحدة منها ، والتخرير الظاهر أنه يقضي جميعها ، والوجه الغريب أنه يقضي ما سوى الصلاة الأخيرة .

والأصح النص وما عليه الجمهور ، ثم يليه التخرير على بعده ، والثالث ضعيف جداً .

**فيَّرْجُعُ** : ٧٦٣ - إذا اجتهد ، فصلى صلاة الظهر إلى جهة ، ثم دخل وقت صلاة العصر ، فهل يستمر على اجتهداته الأول ؟ أم يلزمته أن يجتهد للصلاة الثانية مرة أخرى ؟ فعلى وجهين : ذكرهما العراقيون ، أحدهما - أنه لا يلزمته أن يجتهد للصلاة الثانية مرة أخرى ؛ فإنه لم يتبدل المكان . والثاني - يلزمته ؛ لأن الصلاة الثانية واقعة جديدة تستدعي اجتهداداً مبتدأ ، وقد ذكرت نظيراً لذلك في طلب الماء في التيمم .

وهذا له التفاتات على مسألة من أحكام الفتاوى ، وهي أن المفتى إذا استُفتي ، ٦٣ فاجتهد وأجاب ، ثم استُفتي مرة أخرى في تلك الواقعة / فهل يستمر على نظره الأول ؟ أم يجتهد مرة أخرى ؟ فيه كلام مستقصي في الأصول .

(١) في الأصل ، وفي (١١) ، وفي (٦) . ( وجهاً ) ولا أدرى كيف اتفقت النسخ الثلاث على هذا ( الضبط ) فعل الكلام كان مصوغاً بعبارة أخرى . وانفردت نسخة (٢) بما أثبتناه .

**فَيَرْجِعُ :** ٧٦٤- إذا قلَّدَ الإنسان مجتهداً ، وتحرم بالصلاحة ، فمَرَّ به مارٌ ، وقال : « قد أخطأ بك فلان ، والقبلة في هذه الجهة » وعَيْنَ جهة أخرى ، فإن علم المقلَّد المتحرَّم أن الأول كان أعلم من الثاني ، فلا يبالي بقول الثاني ، وكذلك إذا رأه مثلَ الأول ، وإن رأه أعلم ، من الأول ، فيتراجع ظُنْهُ بهذا ، فيتنزل منزلة ما لو اجتهد الرجل بنفسه وتحرم ، ثم تغيير اجتهاده في أثناء الصلاة وقد مضى ذلك مفصلاً .

وفيما نذكره دقيقة ، وهي : أن المسألة مفروضة فيه إذا قال المارُّ ما قال مجتهداً .

٧٦٥- ولو كان المتحرَّم بالصلاحة أعمى ، فأخبره مارٌ به يعرّفه الأعمى : إنك مستقبل الشّمْس . [وليس يشك الأعمى أن القبلة ليست في صوب مشرق الشّمْس]<sup>(١)</sup> ، فإذا كان المخبر موثقاً به عند الأعمى ، فلا شك أنه يعتمد قوله ؛ فإنه في هذه الصورة يُخبر عن أمرٍ محسوس ، لا تعلق له بالاجتهاد أصلًا .

٦٤- ولو أخبره مجتهد بأنك على / الخطأ قطعاً ، فالذى ذكره الأئمة أنه يأخذ بقوله ؛ فإن الأول قال ما قال اجتهاداً ، وذكر أنه ظان ، فنزل قطع الثاني منزلة إخباره عن محسوس .

ولو كان قطع الأول بأن الصواب ما ذكره ، ثم قطع الثاني ، ولم يكن أعلم من الأول ، [فلا يبالي بقول الثاني حينئذ] ، وإنما قدم قول الثاني هناك ؛ لأنَّه وإن لم يكن أعلم من الأول<sup>(٢)</sup> ، فقطعه أرجح من ظنَّ الأول ، وهذا يبن لا شكَّ فيه .

٧٦٦- ولو تحرم المجتهد البصير باجتهاده بالصلاحة ، فأخبره عمي في الصلاة ، مجتهد أنه مخطيء فلا يبالي به ، وإن علِمه أعلم من نفسه ؛ فإنه عقد صلاته باجتهاد ، والمجتهد يعمل باجتهاد نفسه ، وإن خالفه من هو أعلم منه .

ولو كان أعمى ، فقلَّد وتحرم ، ثم أبصر في أثناء صلاته ، [وكان عالماً قبل أن عمي] ، فلا يستمر على تقليده ، فإن احتاج إلى الاجتهاد في أثناء الصلاة ، فهذا يلحق

(١) ساقط من الأصل ، ومن (ط) .

(٢) زيادة من : (ت ١) ، حيث سقط من الأصل ، ومن (ت ٢) ، ومن (ط) .

بما إذا تغير اجتهاد البصير في أثناء صلاته<sup>(١)</sup> وقد ذكرت ذلك موضحاً فيما تقدم .  
وقد نجز ما أردناه في هذه الفنون تأصيلاً وتفريعاً ، والله أعلم .

٧٦٧- وممّا نذكره في ذلك أنه إذا اجتهد رجال ، واختلفوا في الاجتهاد ، فرأى كل واحدٍ منها صواباً وجهة مخالفه لوجهة الثاني ، فلا يقتدي أحدهما/ بالثاني ، كما ذكرته في مسائل الأواني حرفاً حرفاً . ولو كان الاختلاف بينهما في تيامن قريب وتيأس ، فإن قلنا : يجب على المجتهد مراعاة ذلك ، فالخلاف فيه يمنع القدوة ، وإن قلنا : لا يجب مراعاة ذلك ، فلا يمنع الخلاف فيه صحة الاقتداء .

### فصل

قال الشافعي : « ولو دخل غلام في صلاة ، فلم يكملها . . . إلى آخره »<sup>(٢)</sup>

٧٦٨- إذا شرع الصبي في صلاة مفروضة ، فبلغ باستكمال السن في أثناء الصلاة ، فالذى قطع به الفقهاء القفاليون أنه يلزم إتمام تلك الصلاة<sup>(٣)</sup> ، ولا إعادة عليه ، وكذلك لو فرغ من الصلاة في أول الوقت ، ثم بلغ ، لم تلزم الإعادة ، خلافاً لأبي حنيفة<sup>(٤)</sup> والمبزني .

ونحن نذكر طريقتهم طرداً ، ثم نذكر طريقة العراقيين .

(١) زيادة من : (ت ١) ، (ت ٢) .

(٢) ر . المختصر : ٦٩/١ .

(٣) انفردت (ت ١) ، (ت ٢) . بزيادة ما بين المعقفين ، ويظهر أن المراد بالقفاليين الخراسانيين ، فالمشهور على الألسنة ، أن القفال شيخ طريقة الخراسانيين ، ويسمون أيضاً المراوازة ، في مقابلة العراقيين ، هذا ولم يتبين من النحو في المجموع ، ولا الرافع في الفتاح أي القفاليين يعني إمام الحرمين (ر . المجموع : ١٢/٣ ، ١٣ ، فتح العزيز : ٨٣/٣ ، ٨٤) .

فتسمية المراوازة (الخراسانيين) بالقفاليين اصطلاح لم نره بعد لغير إمام الحرمين . والذي يؤكّد أنه يعني الخراسانيين ، ما سياتي قريباً من عرض طريقة العراقيين في هذه المسألة في مقابلة طريقة القفاليين (الخراسانيين) هذه . وجاءتنا (ل) بنفس التعبير .

(٤) ر . رؤوس المسائل : ١٤٣ مسألة : ٥٠ ، المبسوط : ٩٥/٢ .

ولو أصبح الصبي صائماً في يوم من رمضان ، فبلغ في أثناءه ، فقد وافق أبو حنيفة<sup>(١)</sup> والمزن尼 أصحابنا في أنه لا يجب قضاء ذلك اليوم .

واعتلأ أبو حنيفة بأن الصوم لا يجب في هذا اليوم بسبب طريان البلوغ ؛ فإن بقية اليوم لا يسع / صوم يوم ، ولا يتصور إيقاع بعض اليوم في الليل .

وأنتمنا قالوا : لا يلزم القضاء ، واختلفوا في العلة ، فمنهم من علل بما ذكرته ، ومنهم من قال : سبب سقوط القضاء وقوع صوم هذا اليوم عن الفرض ؛ قياساً على ما لو بلغ الصبي في أثناء صلاة الظهر ، ويظهر أثر هذا التردد فيه إذا بلغ الصبي مفطراً في يومه ، فمن أصحابنا من قال : لا يجب قضاء هذا اليوم ؛ فإن البلوغ طرأ عليه ، ومنهم من قال : يجب القضاء ؛ فإنه لم يقع فيه صوم ، وقد صار مكثفاً فيه .

وقربوا لهذا الخلاف من القولين فيه إذا قال : الله علىيَّ أن أصوم يوم [يقدم]<sup>(٢)</sup> فلان فيه ، فقدم نصف النهار ، فهل يجب على الناذر قضاء يوم ؟ فيه القولان المشهوران ، على ما سيأتي ذكرهما .

ثم ذكر ابن الحداد : أن الصبي إذا صلى يوم الجمعة صلاة الظهر ، ثم بلغ والجمعة لم تفت بعد - فعليه أن يقيم صلاة الجمعة ، وليس كما لو صلى العبد / ٦٧ الظهر ، ثم عَتَّق ، والجمعة بعدُ غير فائتة ، فإنه لا يلزمها الجمعة ، وكذلك المسافر إذا صلى الظهر ، ثم نوى الإقامة وال الجمعة غير فائتة ، وفرق بأن الصبي لم يكن من أهل الفرض ، والعبد والمسافر كانا من أهل الفرض ، لما صلَّيا الظهر .

وقد صار معظم الأئمة إلى تغليطه ، ونسبته إلى الواقع في مذهب أبي حنيفة ؛ فإن مذهب الشافعية أن الصبي إذا صلى صلاة الظهر في أول الوقت في غير يوم الجمعة ، ثم بلغ في الوقت ، فلا إعادة عليه ، وإن لم يكن الصبي مكثفاً لما صلى الظهر ، فهذا منتهي كلام القفال<sup>(٣)</sup> وأصحابه .

(١) ر . الأصل : ٢٣٣ ، ٢٣٥ ، مختصر اختلاف العلماء : ١٥ / ٢ مسألة ٤٩٨ . والمبوسط : ٨٨ / ٣ .

(٢) الأصل ، (ت ٢) ، (ط) « يقوم فلان فيه » والمثبت من (ت ١) .

(٣) إشارة إلى ما نسبه آنفًا إلى (القفاليين) .

٧٦٩- وأما العراقيون<sup>(١)</sup> فإنهم ذكروا ثلاثة طرق : إحداها - ما ذكرناه .

والثاني - وهو اختيار ابن سريج ، وتحريجه : أن الصبي إذا بلغ في أثناء الصلاة وبعدها في الوقت ، يلزمها إعادة الصلاة ، ولم يفرق بين أن يبقى من الوقت ما يسع ٦٨ القضاء ، وبين أن يبقى ما يضيق عن إعادة الصلاة ، فأوجب الإعادة مهما / حصل البلوغ في الوقت .

وذكرت طريقة ثالثة عن الإصطخري ، قالوا : إنه قال : إذا بقي من الوقت ما يسع الإعادة ، لزمه . وإن كان الباقي من الوقت يضيق عن الصلاة ، فلا يجب القضاء ، ثم خرّجوا عليه ما إذا بلغ الصبي في أثناء يومٍ من رمضان [وكان]<sup>(٢)</sup> قد أصبح صائماً فيه .

فاما على النص الظاهر ، لا<sup>(٣)</sup> يجب القضاء ، وكذا مذهب الإصطخري ؛ فإنه يعتبر أن يبقى ما يسع العبادة ، وبقية اليوم لا يسع صوماً ، وحكوا عن ابن سريج أنه أوجب قضاء هذا اليوم ؛ فإنه لا ينظر في إيجاب القضاء إلى ضيق الوقت وسعته . وهذا الذي ذكروه في الصوم بعيد جداً .

ثم حكوا لفظ الشافعي في الصلاة ، قالوا : قال الشافعي : « إذا بلغ الصبي في أثناء الصلاة أحببت أن يتمها »<sup>(٤)</sup> قال ابن سريج : « هذا يوافق مذهبي » فإنه أحب أن يتم تلك الصلاة ، وأوجب الإعادة : أتمها أو قطعها . وقال أبو إسحاق<sup>(٥)</sup> : معناه أحب<sup>(٦)</sup>

(١) هذـا التعبير : « وأما العراقيون » ووضـعـه في مقابلـة (القفـاليـن ) يؤـكـد تفسـيرـنا وتقـديرـنا أـنـه يـعني (الخراسـانـيين ) .

(٢) في الأصل ، (ت ١) ، (ت ٢) : « وقد كان قد أصبح » والمثبت من (ل) .

(٣) جواب (أما) بدون الفاء ، كدأب الإمام في كثير من المواقع ، وهي لغة كوفية . متكررة كثيراً في كلام الإمام .

(٤) ر . المختصر : ٦٩/١ .

(٥) أبو إسحاق : إذا أطلق فهو المروزي .

(٦) في ت ٢: ضبطها هـنـكـذا : أـحـبـ الإـتـمامـ ، بـضمـ الـباءـ ، فالـذـي يـحـبـ هوـ الشـافـعـيـ رـضـيـ اللهـ عـنـهـ ، وأـبـوـ إـسـحـاقـ يـحـكـيـ معـنـىـ نـصـ الشـافـعـيـ .

الإتمام والإعادة / ، فرجع الاستحباب إليهما ، فأما الإتمام ، فواجب ، ولا تجب ٦٩  
الإعادة<sup>(١)</sup> .

فأما الذي يجب في ذلك على النص ، أن القول في إتمام ما تحرم به يتزل متزلة  
ما لو تحرم المتيّم بالصلاحة ، ثم رأى الماء في أثناء الصلاة ، فلا تبطل الصلاة على  
النص ، ثم قد مضى القول في أن الأولى أن يتمّها ، أو الأولى تقليبيها<sup>(٢)</sup> نفلاً ،  
ويبدئ الصلاة بوضوء ، وذكرنا وجهاً - أنه يجب الإتمام بلا خيرٍ ، وهذا على  
الجملة كذلك ، وتفصيل المذهب ذكرناه<sup>(٣)</sup> .

\* \* \*

(١) آخر كلام أبي إسحاق .

(٢) في (ل) : أن يقلبها ، هنذا ، و « تقليبيها » مبالغة في قلبها . (المعجم) .

(٣) كذلك في جميع النسخ ، وعبارة (ل) : وهذا على الجملة كذلك في تفصيل المذهب .

## باب صفة الصلاة

قال الشافعي : «إذا أحرم إماماً ، أو وحده ، نوى صلاته في حال التكبير ، لا قبله ، ولا بعده... إلى آخره»<sup>(١)</sup>.

٧٧٠- النية ركن الصلاة وقاعدتها ، وهي محتومة/ باتفاق العلماء ، وفي تفصيل القول فيها خطأ كثير الفقهاء . والذي جرّ في ذلك معظم الإشكال الذهول عن ماهية النية ، وجنسها في الموجودات .

ونحن نذكر الحق في ذلك ، ثم نبني عليه الأغراض الفقهية على أبين وجه إن شاء الله تعالى .

٧٧١- فالنية من قبيل الإرادات والقصد ، وتعلق بما يجري في الحال أو في الاستقبال : فما تعلق بالحال ، فهو القصد تحقيقاً ، وما يتعلق بالاستقبال فهو الذي يسمى عزماً ، ولا يتصور تعلق النية [بماضٍ قطعاً] . ثم إن فرض تعلق النية<sup>(٢)</sup> بفعل موصوف بصفة واحدة ، سهلت النية ، وإن كثرت صفات المنيوي ، فقد تعسر النية ، وسأذكر سبب العسر فيه ، وقد يظن الأخرق أن النية لها ابتداءً ، ووسط ، ونهاية ، وجريانٌ في الضمير على ترتيب ، وهذا زلل ، وذهول عن حقيقة النية . وإنما الذي يجري على ترتيب ما نصفيه ، فنقول :

٧١- إحضار علوم في الذهن متعلقة/ بمعلوماتٍ عسرٌ ؟ حتى ذهب بعض الأنتمة في الأصول إلى أن العلمين المختلفين يتضادان ولا يجتمعان ، وهذا خطأٌ صريح ، فإذا كان الفعل موصوفاً بصفات ، فالعلوم بها تترتب ، وتقع في أزمنة في مطرد العادة . ثم إذا حضرت العلوم ، واجتمعت في الذكر يُوجه القصد إليها ، في لحظة ، بلا ترتيب

(١) ر. المختصر : ٧٠/١.

(٢) ساقط من الأصل ، ومن : (ط) .

واسترسال . ثم قد تجري العلوم ، فيبقى الذهول في أواخر الأمور عن أوائلها ، فلا تتوجه النية إلى الموصوف كما ينبغي . فإن انضم إلى ذلك التلفظ بشيء آخر سوى المنوي - كالتكبير في حال التحرم - تناهى العسر من اجتماع هذه المختلفات .

فقد نصصنا على ماهية النية ، وأوضحنا أنها لا تترتب في نفسها ، وذكرنا ما يطرأ فيها من عسر<sup>(١)</sup> ، وسنبين غرضنا الآن إن شاء الله تعالى .

فنقول بعد ذلك : الكلام في  
ثلاثة فصول :

٧٢ كلام في وقت النية ، وكلام في كيفية النية ، / وكلام في محل النية .

### [ فصلان ] [ في وقت النية ]<sup>(٢)</sup>

٧٧٢ - فأما وقت النية ، وهو أغمض الفصول ، فليعدن الناظر به ، ونحو ننقل  
مقالات الأصحاب فيه مرسلاً ، ثم نبه على مدرك الحق إن شاء الله تعالى :  
فمن أثمننا من قال : ينبغي أن تقترب النية بالتكبير وينبسط عليها ، فينطبق أولها على  
أول التكبير ، وأخرها على آخره . وهذا ما كان يراه شيخنا . وكان يستدل بظاهر نص  
الشافعي - قال : « نوى في حال التكبير لا قبلها ولا بعدها » .

وذهب بعض أئمتنا إلى أنه يقدم النية على التكبير . وإذا تمت ، افتح همزة التكبير  
متصلة بأخر النية . ولو قرن النية بالتكبير ، لم يجز . ذكر العراقيون والصيدلاني أنه لو  
قدم كما ذكره المقدمون ، أو قرن كما ذكره الأولون ، جاز .

ثم ذكر أصحاب هذه المذاهب وجواهيرهم مرسلة ، فنذكرها ، ثم نتعطف على  
إيضاح التحقيق إن شاء الله .

فأما الذين شرطوا الاقتران / ، اعتلوا بأن العقد يحصل بالتكبير ، في ينبغي أن يكون  
القصد مقروناً به ، وإن تقدم القصد ثم جرى التكبير - عريتاً عن العقد - لم يرتبط القصد

(١) في الأصل ، وفي (ط) : من غير عسر .

(٢) من عمل المحقق .

بالمقصود ، ولم يتحقق تعلق أحدهما بالثاني .

وأما من رأى تقديم النية ، اعتلى بأن النية لو بسطت على التكبير ، خلا أول التكبير من نية تامة ، وإذا قدمت النية ، ثبت حكمها ، فاقترن حكم النية التامة بأول جزء من التكبير .

ومن جوز الأمرين جميعاً ، بنى توجيه مذهبه على المسامحة في الباب ، واستروح إلى أن الأولين كانوا لا يتعرضون لتضييق الأمر في ذلك على الناس .

٧٧٣ - وهذه المذاهب ووجوهها مختبطة لا حقيقة لها . ونحن نقول : قد سبق أن النية لا يتصور انبساطها ، وإنما الذي يترتب ذكر العلوم بصفات المنيوي كما سبق ، ٧٤ فمن يقدّم إنما يقدّم إحضار العلوم ، فإذا اجتمعت ، ولم يقع الذهول عن أوائلها / ، وقع القصد إلى المعلوم بصفاته مع أول التكبير ، فتكون حقيقة النية في لحظة واحدة مقترنة بأول جزء من التكبير ، فهذا معنى التقديم ، فالمقدم [إذا] <sup>(١)</sup> العلوم <sup>(٢)</sup> ، والنية مع الأول .

ومن يظن أن النية منبسطة ، فإنما تنبسط أرمنة العلوم ؛ فيبتidiها مع أول التكبير ، ثم نقدر تمام حضورها مع آخر التكبير . فعند ذلك يجرد القصد إلى ما حضرت العلوم به ، فينطبق هذا القصد على آخر التكبير ، وأخر التكبير أول العقد ، فمن يحاول الاقتران والبسط ، فإنما يحاول إيقاع القصد مع آخر التكبير .

فإذاً سبّل التوجيه مع ما ذكرناه - أن الأول يقول : لو لم تقدم العلوم على أول التكبير ، لم ينطبق القصد على أول التكبير ، وإذا خلا أول الصلاة عن القصد ، لم ٧٥ يجز . ومن شرط الاقتران يقول : النظر إلى حالة العقد ، وإنما يقع العقد مع آخر / التكبير ، ومن خير بين التقديم والتأخير ، آن حاصل كلامه إلى التخيير بين إطباق القصد على أول التكبير ، وبين إطباق النية على أول العقد .

فهذا بيان هذه الطرق .

(١) زيادة من : (ت ١) ، (ت ٢) .

(٢) (ت ٢) : المعلوم .

٧٧٤- ولم يتفطن لحقيقة النية أحد من الفقهاء غير القفال ؛ فإنه قال : « النية تقع في لحظة واحدة لا يتصور بسطها » وشرح ما ذكره ما أوردناه .

ولو حضرت العلوم قبل التكبير ، ثم وقع القصد قبل أول التكبير ، وخلا أول التكبير عن النية ، فلا يصح ذلك عند أئمتنا .

٧٧٥- وأبو حنيفة<sup>(١)</sup> يصحح هذا . وحقيقة الخلاف بيننا وبينه يرجع عندي إلى أمر أصولي : وهو أن من يرى تقدم الاستطاعة على الفعل ، فمتعلق القدرة عنده ليس عين الفعل<sup>(٢)</sup> ، فعلى هذا متعلق القصد يتقدم على وقوع المقصود ، كما أن متعلق القدرة متقدم على وقوع المقدور ، ثم لا يجوز أبو حنيفة أن ينقطع تعلق/ القصد بغيره عن أول التكبير .

فهذا هو الوفاء ببيان حقيقة المذاهب في التقديم والاقتران . ثم فرع الفقهاء على هذه الطرق تفريعاتٍ مختلطة صادرة عن اختلاط الأصول .

٧٧٦- فأما من قال بتقديم النية قال : يجب أن يكون مستديماً للنية جملةً ، إلى الفراغ من التكبير . وهذا أيضاً قول من لم يحط بحقيقة النية .

وأنا أقول : من ضرورة تقديم النية أن تنطبق النية على أول التكبير ، والمقدم هو المعلوم ، ثم إذا حضرت العلوم ، وقع القصد ، فليس ما يدام نية وإنما هو ذكر النية ، وذكر النية علم بأنها وقعت ، كما وصفنا وقوعها . فإذاً هل نشترط دوام العلم بجريان النية إلى الفراغ من التكبير ؟ فيه تردد للأئمة على هذه الطريقة : فمنهم من يشترط الدوام / ، ومنهم من لم يشترط ، ولم يوجب أحدٌ بسطَ حقيقة النية .

ومما يتم به بيان هذه الطريقة أن من شرط التقديم فإنما عَنْ تقديم العلوم - كما سبق شرحه - وبني الأمر على مجرى العُرف فيه .

فلو قال قائل : لو هجمت العلوم والقصد مع أول التكبير ، فلاشك أنه يجوز ذلك ، لكن هذا لا يقع في مطرد العُرف ، فهذا تفريع هذه الطريقة .

(١) ر . بدائع الصنائع : ١٢٩/١ ، حاشية ابن عابدين : ٢٧٩/١ . البحر الرائق : ٢٩٢/١ .

(٢) ر . البرهان في أصول الفقه : ١/١٧٦ .

٧٧٧- فاما من قال : ينبغي أن تُبسط النية على التكبير ، فقالوا : لو افتح النية مع أول التكبير ، وفرغ منها مع تمام التكبير ، فلا شك أنه يجوز . ولو تمت التكبيرة قبل تمام النية ، فلا تتعقد الصلاة ، وهذا صحيح . ولكن العبارة خطأ ؛ فإن النية لا تنبسط ، وتحصيل هذه الصورة يؤول إلى أن العلوم إذا انبسطت ، ولم يجر القصد حتى مضى التكبير ، فلا تتعقد الصلاة ؛ فإن وقت العقد مقدم على وقت القصد .  
 ٧٨ والذى / انسحب<sup>(١)</sup> على آخر التكبير لم تكن نية ، وإنما كان علوماً بصفات المني ، فإذا نجز التكبير قبل النية ، فقد تقدم وقت العقد على النية .

ولو تمت النية قبل نجاز التكبير ، فقد ظهر اختلاف الأصحاب في ذلك . فنذكر ما ذكروه ، ثم نوضح حقيقته : فمنهم من قال : لا تصح الصلاة ، ويجب استفتاح التكبير ، ومحاولة تطبيق النية عليه ، بحيث ينطبق الأول على الأول ، والآخر على الآخر . وهذا مزيف غير سديد .

وقال قائلون : يكفي استدامة ذكر النية إلى انقضاء التكبير ، ولا يجب إنشاء نية أخرى .

وأنا أقول : أما من شرط بسط النية ، فليس على حقيقة من معرفة النية كما تقدّم ذكره . ولكن وجه ذكر الخلاف أن يقال : من أصحابنا من يشترط بسط مقدمات النية على التكبير ، ليوافق القصد حالة العقد . وهذا وإن كان معناه ما ذكرناه ، فهو رديء  
 ٧٩ في / التوجيه . ومن راعى من أثمننا استدامة ذكر النية ، فهذا تتوقف الإحاطة به على درك الفصل بين إنشاء القصد وبين ذكره . أما إنشاؤه فمفهوم ، وأما ذكره ، فهو استدامة العلم بجريان القصد حتى ينقضى وقت العقد .

٧٧٨- والذي يختل في الصدر أنه لا يندرج على القاعدة إلا ثلاثة أوجه ، أحدها - محاولة تطبيق [القصد]<sup>(٢)</sup> على أول التكبير ، والآخر - تطبيق القصد على آخر التكبير ، وهو وقت العقد ، والثالث - التخيير بينهما ، فأما البسط ، فليس له معنى ، ولكن لما

(١) في (ت١) ، (ت٢) : استحب .

(٢) في جميع النسخ : « العقد » . والمثبت من (ل) .

لم تكن النية إلا في خطرة ، والتکبیر یسمى تکبیرة العقد ، وكانت حقيقة النية لا تنبسط ، ذهب ذاهبون إلى بسط العلم ، إلى إنشاء القصد ، وذهب آخرون إلى بسط الذکر بعد اتفاق نجاح النية في وسط التکبیر . وعندي أن من یشترط مراعاة حالة العقد ، فلا يبعد أن یجوز [تخلية]<sup>(١)</sup> أول / التکبیر عن افتتاح العلوم بالمنوي ، إن كان یتأتى ٨٠ تطبيق القصد على وقت العقد .

٧٧٩- فهذا متهى النقل والتحقيق ، ووراء ذلك كله عندي كلام : وهو أن الشرع ما أراه مؤاخذًا بهذا التدقيق . والغرض المكتفى به : أن تقع النية ، بحيث يعذرنا<sup>(٢)</sup> بعقد الصلاة . ثم تميز الذکر عن الإنشاء ، والعلم بالمنوي عنهم ، عسر جدًا ، لاسيما على عامة الخلق . وكان السلف الصالحون لا يرون المؤاخذة بهذه التفاصيل . والقدر المعتبر دينًا : انتفاء الغفلة بذكر النية حالة التکبیر ، مع بذل المجهود في رعاية الوقت ، فأما التزام حقيقة مصادفة الوقت الذي یذكره الفقيه ، فمما لا تحويه القدرة البشرية .

ـ فهذا متهى الغرض في حقيقة النية ووقتها .

### [فضائل] [في كيفية النية]<sup>(٣)</sup>

٧٨٠- فأما القول في كيفية النية ، فنذكر كيفيتها في الفرائض المؤدّة في أوقاتها ، ثم نذكر بعدها أصناف الصلوات .

٨١ فأول / ما یعنی به : التعيين ، ولا بد منه في الصلاة ، فليميّز الناوي الظهر عن العصر وغيره من الصلوات . وقد ذكرتُ معتمد التعيين في (الأساليب)<sup>(٤)</sup> في كتاب الصيام .

(١) في الأصل وفي (ت١) وفي (ط) : تخيله . والمثبت من : (ت٢) . (ل) .

(٢) كذا في جميع النسخ ، ولعله على معنى (القصد) .

(٣) زيادة من عمل المحقق .

(٤) (الأساليب) من كتب الإمام في الخلاف ، التي لم تقع لنا للآن .

وأما التعرض لفرضية الظهر ، فقد اختلف أصحابنا فيه : فمنهم من لم يشترط ، واكتفى بالتعيين ؛ فإن النية إذا تعلقت بالظاهر ، فالظاهر لا يكون إلا فرضاً . ومنهم من شرط التعرض للفرضية ؛ فإن المرء قد ينوي الظهر ، فيقع نفلاً ؛ بأن كان أقامه في انفراده ، ثم يدرك جماعةً ، فيقيمهها مرة أخرى .

وقد ذكر العراقيون في ذلك تقسيماً ، فقالوا : من العبادات ما لا يشترط فيه التعرض لفرضية وجهاً واحداً ، كالزكاة ، فإذا نوتها من لزمه ، ولم يتعرض لفرضية في النية أجزأته ؛ فإن اسم الزكاة لا يطلق إلا على المفروض ، وما يتطلع المرء به يسمى صدقة ، / فإن أجرى ذكر الصدقة ، فلا بد من تقييدها بالفرضية . وكذلك الكفارة إن جرت في الذكر ، كفت عن الفرضية . وإن نوى الإعتاق ، فلا بد من تقييده بالفرضية ، التي تحل محل الكفار .

والحجّ وال عمرة والطهارة فلا حاجة إلى تقييدها بالفرضية أصلاً . والصلاة والصوم ، إذا عينَا - فجرى ذكر الظهر ، أو صوم رمضان - ففي اشتراط ذكر الفرض الخلاف الذي ذكرناه .

وإذا نوى الناوي الصلاة وعيتها ، فهل يُشترط إضافتها إلى المعبد بها ، مثل أن يقول : فريضة الله أو الله ؟ ذكر صاحب التلخيص أن ذلك لابد منه ، وبه تميز العبادة عن العادة . ومن أصحابنا من ساعده على اشتراط ذلك ، ومنهم من رأى ذلك مستحبًا ؛ من جهة أن العبادات لا تكون إلا لله ، فذكرها يعني عن إضافتها .

٧٨١-٧٨٢ . وما يتعلّق بكيفية النية : تمييز الأداء عن / القضاء ، وهذا أصل متفق عليه ؛ والسبب فيه أن التعيين إنما يجب للتمييز ، ولل العبادات رتبة ودرجات عند الله ، فليجري العابد قصده في كل عبادة معينة ؛ ليتحقق تقرّبه بالعبادة المخصوصة . وإذا كان التعيين لهذا ، فرتبة إقامة الفرض في وقته تختلف رتبة تدارك الفائت ، فلا بد من التعرض للتمييز . ثم قال قائلون من أئمتنا : ينبغي أن يجري ذكر فريضة الوقت ، وبهذا يقع التمييز .

وكان شيخي يحكى عن القفال أنه يكفي أن يذكر الأداء . ومن اعتقاد مثل هذا في

الاختلاف ، فليس على بصيرة في الإحاطة بالغرض<sup>(١)</sup> ، فإن الذي يُجريه الناوي معاني الألفاظ ، والمقصود العلم بالصفات ، فإذا حصلت العلوم بحقائق صفات المنوي ، فهو الغرض ، ثم يقع تجريد القصد إلى ما أحاط العلم به . وإذا لاح أن الغرض هذا ، فالتنافس في / الصلوات<sup>(٢)</sup> وتخيل الخلاف فيها لا معنى له .

٨٤

ومما كان يذكره شيخي أن أصل النية أن يربط الناوي قصده بفعله ، ويُخطر بباله أنني أؤدي الصلاة ، أو أقيمها ؛ فإنه لو ذكر الصلاة وصفاتها ، ولم يعلق قصده بفعله لها ، لم يكن ناوياً .

وهذا في حكم اللغو عندي ؛ فإنه إذا ثبت أن النية قصده ، ومن ضرورة القصد أن يتعلق بالفعل ، فإن وُجد القصد فمتعلقه فعل الصلاة لا محالة ، ولا ينقسم الأمر فيه - تصوراً - حتى يحتاج فيه إلى تفصيل . وإن لم يتعلق القصد بالفعل ، فالقصد إذن غير واقع ، وإذا لم يقع القصد ، فلا نية .

فهذا بيان كيفية النية .

٧٨٢- وذكر بعض المصنفين وجهاً بعيداً : أنه يجب أن تُعلق النية باستقبال القبلة ، وهذا وجه مزيف مردود ؛ فإن الاستقبال إن كان شرطاً ، فالتعرض له في نية الصلاة لا معنى له ، وإن كان ركناً من أركان الصلاة / ، فليس على الناوي أن يتعرض لتفاصيل الأركان أيضاً .

هذا ذكر كيفية النية في الصلاة المفروضة .

٧٨٣- فأما السنن الراتبة ، فلا بد من تعينها في النية ، ولا بد من ذكر إقامتها في الوقت . والقول في إضافتها إلى الله تعالى ، على ما تقدم ذكره .

(١) في الأصل ؛ (ط) ، (ت١) : الفرض ، والمثبت من (ت٢) .

(٢) في (ت١) ، (ت٢) : العبادات ، ومثلهما (ل) .

### [فِي مَحْلِ النِّيَّةِ]<sup>(١)</sup>

٧٨٤- فاما الكلام في محل النية ، فمحل النية القلب ، ولا أثر لذكر اللسان فيه : وما قدمناه من ذكر حقيقة النية في صدر هذه الفصول يتبيّن به كل مشكل في التفصيل ، فإذا وضح أن النية قصد ، فمحل القصد القلب .

وذكر العراقيون أن من أصحابنا من أوجب التلفظ بما يؤدّي معنى النية قبل التكبير ، وأخذ هذا من لفظ الشافعي في كتاب الحج ، وذلك أنه قال « ينعقد الإحرام من غير لفظ بالنسبة ، وليس كالصلاحة التي يفتقر عقدها إلى اللفظ ». ثم قالوا : هذا الذي ذكره هؤلاء خطأ ، والشافعي لم يرد باللفظ / التلفظ بالنسبة ، وإنما أراد باللفظ التكبير الواجب في ابتداء الصلاة ، وهذا<sup>(٢)</sup> لا يُعدُّ من المذهب .

وقد نجزت قواعد المذهب في النية . ونحن نذكر بعد هذا فصولاً وفروعًا ، تشتمل<sup>(٣)</sup> أطراف الكلام في النية ، إن شاء الله عز وجل .

### [فِي مَحْلِ النِّيَّةِ]<sup>(٤)</sup>

٧٨٥- « المتحرّم بالصلاة إذا نوى الخروج من الصلاة ، بطلت صلاته »<sup>(٤)</sup> .

قال أبو بكر<sup>(٥)</sup> وغيره من الأئمة : لو تردد المصلي في الخروج ، والاستمرار على الصلاة ، بطلت صلاته بالتردد ، كما تبطل بجزم قصد الخروج . ولم نر في هذا خلافاً . وطريق تعليله أن الصلاة في حالة العقد تستدعي قصداً مجدداً لا تردد فيه ، ثم اكتفى الشرع بالاستمرار على حكم النية ، مع عزوتها عن الذكر ، ولم يكلف إدامة ذكر

(١) العنوان من عمل المحقق .

(٢) إشارة إلى وجوب التلفظ بالنسبة .

(٣) كذا . يُعدّ الفعل (تشتمل) بنفسه ، والمعهود أنه يتعدى بحرف الجر ، فهل صح عنده شاهد لذلك ؟ ثم جاءتنا (ل) وفيها : (تشتمل) ، فهل ما فيها تصرّف من الناسخ ؟ ؟ .

(٤) لم نجد هذه العبارة في المختصر .

(٥) المراد : أبو بكر الصيدلاني .

النية ؛ فإن الوفاء بذلك عسرٌ ، ثم شرطَ ألا يأتي بما ينافق جزم النية ، وإن لم يستلزم إدامة/ ذكر ما جزمه . والتردد ينافق الجزم . وهذا بمثابة الإيمان ، فإننا نكلف المرأة <sup>٨٧</sup> أن يطلب عقداً مستمراً على السداد ، ثم لا نكلفه استدامته ، بل يطرد عليه حكم الإيمان ، غير أنها نشرط ألا يتشكّك عقده .

ثم من الأسرار التي يتعين الوقوف عليها أن المؤسوس قد يجري في نفسه التردد ، وليس هو التردد الذي حكمنا بكونه قاطعاً مبطلاً ، ولكن الإنسان قد يصور في نفسه تقدير التردد لو كان كيف كان يكون ، وذلك من الفكر والهواجس ، ولو أبطل الصلاة ، لما سلّمت صلاةُ مفكِّر مؤسوس . والتردد الذي عنينا هو أن ينشئ الإنسان التردد في الخروج على تحقيقِ ، من غير تقدير ، وتكلف تصوير ، وقد يطرأ على نفس المبتلى بالوسواس تقدير الشرك بالله ، مع ركونه إلى استقرار المعتقد ، ولا مبالغة به . والعاقل يفصل بين هذه الحالة ، وبين أن/ يعدم اليقين ، ويصادف الشك . <sup>٨٨</sup>

٧٨٦- وما يتعلّق بحكم الصلاة في ذلك أن المصلي لو نوى في الركعة الأولى جزمَ الخروج في الركعة الثانية ، فهو يخرج عن الصلاة في الحال ؛ فإنه قطع موجب النية ؛ إذ موجبها الاستمرار إلى انتهاء الصلاة ، وقد نجز في الحال قطع مقتضاهما في ذلك .

ولو علق نية الخروج على أمرٍ يجوز أن يفرض طريانه ، ويجوز ألا يفرض - مثل أن ينوي الخروج لو دخل فلان - فهل يقتضي بطلان الصلاة أم لا ؟ وجهان مشهوران ، أقىيهما : بطلان الصلاة ؛ فإن الذي جاء به ترددٌ فيها يخالف موجب النية ، وينافق مقتضى استمرارها .

والوجه الثاني : أن الصلاة لا تبطل ؛ فإنه لا يمتنع ألا يدخلَ من ذكره ، وتتم الصلاة على مقتضى ما أحدهه من التردد ، وهذا غير سديد .

إذن حكمنا ببطلان الصلاة في الحال ، فلا كلام . وإن حكمنا بأن الصلاة لا تبطل في الحال ، فلو وجدت الصفة/ التي علق الخروج عليها ، وكان ذاهلاً عمّا قدّمه من <sup>٨٩</sup> تعليق النية ، فهذا فيه احتمال . وحفظي عن الإمام<sup>(١)</sup> أن الصلاة لا تبطل ، وإن حدثت

تلك الصفة ، وذلك التعليق الذي كان منه ، مُحِبْطٌ<sup>(١)</sup> لا وقع له ، وجوده وعدمه بمثابةٍ ، وفي كلام الشيخ أبي علي ما يدل على أنّا إذا فرّعنا على وجه الصحة ، ولم يبطل الصلاة بما علق ، فإذا وُجدت الصفة نقضى بالبطلان ، فإن مقتضى تغييره ، وتعليقه هذا .

والذي أراه في ذلك أنه إن صح الحكم بالبطلان عند وجود الصفة ، فيظهر على هذا أن يقال : نتبين<sup>(٢)</sup> عند وجود الصفة أن الصلاة بطلت من وقت تغيير النية ؛ فإنما بطريان الصفة نتبين أن ما جرى من التغيير خالف مقتضى النية في حكم ما وقع .

وفي كلام الشيخ أبي علي في شرح التلخيص ما يدل على أن من علّق الخروج بانتصاف الصلاة ، أو مضي ركعة منها ، أن الصلاة لا تبطل في الحال . ولو رفض<sup>(٣)</sup> المصلحي ذلك التردد قبل الانتهاء إلى الغاية التي / ضربها ، فتصح صلاته . وهذا بعيد جداً .

فهذا حكم الصلاة في التردد ونية الخروج .

٧٨٧- فأما الحج ، فلا تؤثر فيه نية الخروج ، ولا تقطع بالإفساد .

وأما الصوم ، فقد قال الأئمة : تعليق نية الخروج لا تبطله وجهاً واحداً . وجَزْمُ نية الخروج هل تبطله ؟ فعلى وجهين . والفرق بين الصلاة والصوم أن الصلاة مشتملة على أفعال مقصودة ، وإنما تقع عباداتٍ بالنيات ، وكانت النيات مرعيةً معينةً ، فإذا ضعفت بالتردد ، يجوز أن تبطل ، والصوم إمساك وانكفار ، والنية لا تليق بالتروك ، كما تليق بالأفعال ، فلا يضر ضعفُ النية . ولا يحتاط الشرع في نيته احتياطه في الأفعال المقصودة . وأيضاً ، فإن الصلاة مخصوصة من بين العبادات بوجوه من الربط ، ولا يخللها ما ليس منها إلا على قدر الحاجة .

٧٨٨- ومما يتعلق بهذا الفصل أن المصلحي بعد التحرّم إذا شك ، فلم يدرِّأْنَوْيَ أم

(١) «محبّط» : أي مهدّر ، لا أثر له . من : أحبطت العمل والدم إذا أهدرته . (المصباح) .

(٢) سبق تفسير النتبين ومعناه في اصطلاح الأصوليين .

(٣) رفض من باب ضرب ، وفي لغة من باب قتل أي ترك . (المصباح) .

٩١ لا ، أو تردد في صحة النية ؟ فالذى ذكره الأصحاب / فيه أنه إن لم يطل التردد ، ولم يمض في وقته ركن ، وزال الرَّئِب على قرب ، فالصلاحةُ صحيحة .

ولو تردد المسافر في نية القصر في أثناء الصلاة لحظة ، ثم تذكر أنه كان نواه ، يلزم الإلتمام . والفرق أن تلك اللحظة - وإن قصرت - فهي محسوبة من الصلاة ، مع تخلف نية القصر . وإذا مضى شيء من الصلاة مع تخلف القصر ، غُلب الإلتمام ؛ فإنه الأصل ، وإذا كان التردد في أصل النية أو في صحتها ، فلا تحسب تلك اللحظة على التردد بل نحفظها ، ونقدر كأن لم تكن ، وننفع عنها ، كما ننفع عن الفعل البسيط إذا طرأ في الصلاة . وإن دام الشك حتى مضى ركنٌ على الشك ، بطلت الصلاة وإن تذكر المصلي النية أو صحتها ؛ لأن الركن الذي فارقه التردد لا يعتد به ، فكانه زاد في صلاته ركناً في غير أوانِه ، ولو فعل هذا حُكْم ببطلان الصلاة ، كما سند ذكره .

وإن طال زمان التردد ، ولكن لم ينقض في ركن ، ففيه وجهان . وهو كما لو طرأ / الشك في التشهد الأول وامتد .

٩٢ وهذا الخلاف يقرب مما إذا كثر الكلام على حكم النسيان من المصلي ، فهل يتضمن ذلك بطلان الصلاة ؟ فيه كلام سيأتي في هذا الباب إن شاء الله تعالى .

٧٨٩ - فهذا ما ذكره الأئمة ، وهذا مما يحتاج إلى فضل بيان ، فنقول : إن جرى ذلك في الركوع ، وزال في ذلك الرکوع نفسه ، واستمر صاحب الواقعه بعد التذكر ساعة راكعا ، ثم رفع رأسه ، فالذى قطع به الأئمة صحة الصلاة ، وإن مضى في حال التردد ما لو قدّر الاقتصار عليه ، لكان ركنا ، ولكنه لما بقي راكعا لم يضر ما تقدم على هذا .

فإن قيل : هلا قدرتم صورة الرکوع في حال التردد ، مع الطمأنينة في حكم رکوع [زاد مبطل للصلاة ؟ قلنا : الرکوع الممتد واحدٌ في الصورة ، فلا يجعل بعضه رکوع<sup>(١)</sup> منفرد زائد غير محسوب .

ولو طرأ ما ذكرناه من التردد ، والرجل في القيام ، وكان يقرأ الفاتحة مثلاً ، فقرأ

(١) ساقط من : الأصل ، (ط) .

مقداراً منها ، ثم تذكر ، فإن أعاد القراءة بعد التذكر ، لم يضر ما مضى ، وإن لم يُعد ،  
٤٣ فلا تصح الصلاة ، وإن لم يمض في حال التردد ركن تام ؛ فإن المعتبر أن يمضي  
ما لا بد منه ، ثم لا تتفق إعادةه .

والجملة المغنية عن التفصيل أننا نجعل ما مضى في حال التردد غير محسوب ،  
ولا معتمداً به في الصلاة ، ولو ترك قراءة حرف واحد من الفاتحة ، لبطلت صلاته .  
ولو تردد من أول الركوع ، ودام التردد حتى رفع رأسه ، ثم تذكر وأراد أن يعود ،  
ويرکع مرة أخرى في حال الذكر ، فالصلاحة تبطل في هذه الصورة على ما ذكره  
الأصحاب ؛ فإنه قد تميز الركوع عن الركوع ، فيكون صاحب الواقعة بمثابة من يزيد في  
صلاته ركناً .

فإن قيل : لو زاد في صلاته ركناً ناسياً ، ثم تبين ، لم يُقضَ ببطلان الصلاة ؟ فهلا  
عذرْتُم من رکع متربداً ، ثم استدرك بعد التذكر ورکع ؟ قلنا : من رکع متربداً ، فهو  
عاملٌ في الرکوع في حالة لا يحتسب رکوعه ، فلا نجعله كالناسي . وهذا مفروض فيه  
إذا كان من تتكلّم فيه عالماً بحقيقة هذه المسألة . وإذا كان كذلك فالواجب / ألا يفارق  
الرکوع ويمدُّه حتى يزول ما هو فيه من ليس ، فإذا لم يفعل ذلك ، وارتفع ، ثم عاد بعد  
الذكر ، فقد زاد ركناً كان مستغنِّياً عنه .

وإن جرى ما فرضناه من جاهل ، فقد نعذر لهجه ، كما سذكر أحكام الجاهلين  
في أمثال هذا إن شاء الله تعالى .  
[وهذا بيان ما أردنا بيانه]<sup>(١)</sup> .

### فضائل الصلاة

٧٩٠- قال صاحب التلخيص : إذا كبر وتحرم بالصلاحة ، ثم تردد في أن النية هل  
كانت على شرطها أم لا ، فكبّر ثانية ، آتياً بالنية على صفتها المطلوبة . قال : إن كانت  
الصلاحة في علم الله منعقدة بالتكبيرة الأولى ، فقد انقطعت بهذه التكبيرة ؛ فإنه قصد بها

(١) ساقط من : الأصل ، (ط) .

عقداً ، ومن ضرورة استفتاح عقد حل ما كان تقدم ؛ فإن المنعقد لا ينعقد عقده إلا بعد حلّه ، ثم يُبتدأ بعد الحل العقد . ثم لا يحكم - والحالة هذه - بانعقاد الصلاة بالتكبيرة الثانية - وإن كانت على الشرط المطلوب - فإن هذه التكبيرة قد تضمنت حلاً ؛ فيستحبيل  
أن تتضمن عقداً ؛ فإن الشيء الواحد لا يصلح - فيما نحن فيه نتكلّم - لحكمين  
٩٥ نقىضين : الحل والعقد جميماً ، فهذا ما ذكره . وطائفة كافة الأصحاب عليه من غير مخالفٍ . فالوجه إذن أن يرفع التكبيرة<sup>(١)</sup> الأولى بسلام أو كلام أو غيره ، ثم يبتدأء التكبير<sup>(١)</sup> الثاني عقداً ، فيحصل الحل بما يتقدم عليه ، ويتجزّد هذا التكبير للعقد .

٧٩١ - ولو كبر التكبير الثاني على أنه قطع ما كان فيه - إن كان قد انعقد - فقد  
التكبير الثاني قاطعاً محلّاً ، واستفتح تكبيراً ثالثاً عقداً ، فقد قال الأئمة : تتعقد  
الصلاوة ؛ فإن التكبيرة الثانية جرت قاطعة غير عقدة ، فتتجزّد التكبيرة الثالثة للعقد .

وهذا فيه إشكال عندي ، من جهة أنا نجويز أن التكبيرة الأولى ، لم تكن عاقدة في  
علم الله تعالى ، والتكبيرة الثانية صحت من حيث إنها لم تكن متضمنة حلاً ، فإذا كبر  
التكبيرة الثالثة ، فهي تتضمن حلاً لما انعقد ، كما صورناه ، وإذا تضمنت حلاً ، لم  
تفتتص عقداً ؛ فإن التكبيرة الواحدة لا تصلح للنقىضين جميماً . هذَا وجْه الإشكال .  
٩٦

ولكن الجواب عنه : أن التكبيرة الأولى - وإن لم تكن عاقدة في علم الله - فقد قصد  
صاحب الواقعة بالتكبيرة الثانية حلاً لما تقدم ، وهذا يفسد التكبيرة ؛ فإنها وإن كانت  
غير حالٍ عند الله ، فقد صدر الحل يفسدتها ، ويخرجها عن كونها صالحة للعقد . فإذا  
فسدت لذلك ، فالتكبيرة الثالثة تقع مجردة للعقد ، فتصبح .

لو ظنَّ أن التكبيرة الثانية تعقد لو صحت ، ولم نحكم بفسادها ، فأجري التكبيرة  
الثالثة ، وهو يجوز أن الثانية عَقِدَت ، فيظهر في هذه الصورة أن يقال : تفسد التكبيرة  
الثالثة ؛ من جهة أنه قصد بها حلاً لما اعتقد انعقاده . فإذا إنما تتعقد الصلاة بالتكبيرة  
الثالثة في حق من يعلم أن الثانية لا يجوز أن تكون عاقدة حتى لا يفرض حل ما عقده  
بالثالثة . فليتأمل الناظر ذلك ؟ فإنه بين .

(١) ما بين القوسين ساقط من : (ت ١) .

٧٩٢- قال الشيخ أبو علي : لو كبر وشك كما ذكرناه ، ثم قصد التحلل - إن كان عَقْدُ - عند/ التكبير الثانية ، فلو كانت التكبير الأولى عاقدة ، ما حكمه؟ قال : هذا يُبَيِّنُ عَلَى أَنَّ مِنْ قَصْدَنِي الْخَرُوجُ مُعْلِقاً عَلَى أَمْرٍ فِي الْمُسْتَقْبَلِ ، فَهُلْ يَصِيرُ فِي الْحَالِ خَارِجًا لَا ؟ فِيهِ مِنَ الترْدَدِ مَا ذُكِرَنَا قَبْلُ : إِنْ قَلَّا : يَصِيرُ خَارِجًا ، فَقَدْ خَرَجَ بِمُجْرِدِ مَا جَرِيَّ بِهِ مِنَ الذِّكْرِ ، وَلَمْ يَتَوَقَّفْ خَرُوجُهُ عَلَى جَرِيَانِ التَّكْبِيرِ الثَّانِي . إِنْ أَقْدَمَ عَلَى التَّكْبِيرِ الثَّانِي ، فَيَكُونُ مُتَجَرِّداً لِلْعَقْدِ ، فَيَصِيرُ .

هَذَا تَفْرِيعٌ عَلَى وَجْهِهِ . وَفِيهِ نَظَرٌ ؛ فَإِنَّهُ لَوْ اعْتَدَ أَنَّ التَّحلِّلَ يَحْصُلُ بِالتَّكْبِيرِ الثَّانِي ، فَقَدْ جَاءَ بِهِ عَلَى قَصْدِ التَّحلِّلِ ؛ [فَيُبَيِّنُ أَنَّ يَفْسُدُ بِقَصْدِهِ] ، وَإِنْ كَانَ التَّفْرِيعُ عَلَى أَنَّ التَّحلِّلَ [١) وَقَعَ قَبْلَهُ ، إِلَّا أَنْ يَتَفَطَّنَ صَاحِبُ الْوَاقِعَةِ لِيَنْجُزَ الْانْتِهَاكَ قَبْلَ الإِقْدَامِ عَلَى التَّكْبِيرِ الثَّانِي ، [فَيُقْدِمُ عَلَيْهَا عَاقِدًا] ، فَيَكُونُ كَمَا قَالَ ، فَأَمَّا إِذَا أَقْدَمَ عَلَى التَّكْبِيرِ الثَّانِي [٢) وَهُوَ يَظْنُ أَنَّ الْحَلَّ يَحْصُلُ بِهِ ، فَيُبَيِّنُ أَنَّ يَفْسُدُ لِبِقَصْدِهِ] .

ثُمَّ فَرَعَ عَلَى الْوَجْهِ الثَّانِي - وَهُوَ أَنَّ مِنْ عَلْقِ الْحَلِّ بِأَمْرٍ فِي الْمُسْتَقْبَلِ ، لَا تَنْحَلُ صَلَاتُهُ فِي الْحَالِ - فَقَالَ عَلَى هَذَا : يَحْصُلُ الْحَلُّ عَنْدَ التَّكْبِيرِ الثَّانِي ، وَلَا يَحْصُلُ الْعَقْدُ بِهَا .

٩٨ وهذا التردد منه دليل على أن من علق التردد على أمر يقع لا محالة في / الصلاة إن دامت ، ففي التحلل في الحال قبل وقوع ما جعله متعلقاً للحل خلاف ، كما حكينا ذلك عنه . وهذا ضعيف غير سديد ، والوجه : القطع بانتجاز الانتحال في الحال في مثل هذه الصورة ؛ فإنما ذكرنا قطع الأصحاب بأن من تردد في أن يخرج أو لا يخرج ،

(١) زيادة من : (ت ١) ، (ت ٢) .

(٢) زيادة من : (ت ١) ، (ت ٢) .

(٣) خلاصة النظر الذي أبداه الإمام في كلام الشيخ أبي علي ، أن من أقدم على التكبير الثاني قاصداً به التحلل لا يصح أن تتعقد به الصلاة - حتى لو فرغنا على أن التحلل قد حصل قبله بسبب نيته الخروج من الصلاة - لأنَّه جاء به على قصد التحلل ؛ فيفسد هذا التكبير بهذه النية . ولا ينجي من هذا الفساد «إلا إذا تفطن صاحب الواقعة ، فنجز الانتحال قبل الإقدام على التكبير الثاني» ؛ فحيث إنَّه يصح التكبير الثاني للعقد ، كما قال الشيخ أبو علي .

نفس تردده يتضمن الحل في الحال . وإذا علق الحل على أمرٍ سيقع في الصلاة لا محالة ، فهذا في اقتضاء الحل في الحال ينبغي أن يكون أظهرأً من التردد في نية الخروج .

### فِتْنَاتُ الْمَسْبُوقِ

٧٩٣- المسبوق إذا صادف الإمام راكعاً في الصلاة المفروضة فكبّر ، وابتدر الركوع ليدرك الركعة ، فأوقع بعضاً من تكبيرة العقد بعد مجاوزته القيام ، فلاشك أن صلاته لا تتعقد فرضاً ؛ فإن الصلاة المفروضة إنما تتعقد من يوقع تكبيرة العقد في حالة القيام ، ثم إذا لم تتعقد الصلاة ، فهل تتعقد نفلاً ؟ فإن النافلة تصح قاعداً مع القدرة على القيام .

اضطربت نصوص الشافعي في هذه المسألة وأمثالها / مما سنذكر صورها ، ففي ٩٩ المسألة قولان : أحدهما - أن الصلاة تتعقد نفلاً ، وأنه إن اختل شرط الفرضية ، لم يختل شرط النافلة . وهو قد نوى صلاةً ، ووصفها بالفرضية ، وما جرى ينافق الصفة ، فلتترك الصفة ، ولتبق الصلاة مطلقة ، والصلاحة المطلقة مصروفة إلى النافلة .

والقول الثاني - أن الصلاة تبطل ، ولا تتعقد نفلاً ؛ فإنه أوقعها فرضاً ، ففسدت في جهة إيقاعه ، وكأن هذا القائل يزعم أن [الفرضية جنسٌ]<sup>(١)</sup> من الصلاة تميز عن النفل ، وهي منفردة في حكمها وليس صلاة وفرضية ، فإذا بطلت من جهة الفرض ، لم يبق وجه في الصحة . وهذا يرد عليه أن الشافعي يجوز أن يقلب المفترض الصلاة المفروضة نفلاً بأسباب ، ولا معنى للقلب إلا من جهة تقدير رفع الفرضية ، وتبقى الصلاة مطلقة ، وهذا يوجب بقاءها نفلاً ،<sup>(٢)</sup> وهو مصرح بأن الصلاة المفروضة فيها حكم الصلاة المطلقة ، فكذلك تبقى نفلاً<sup>(٢)</sup> إذا بطلت الفرضية عنها .

ويمكن أن يقال : من / قلب المفروضة نفلاً ، صح ؛ لقصده في ذلك ، فاما من ١٠٠

(١) في الأصل وغيره من النسخ : « الفرضية جزء » والمثبت من ( ل ) .

(٢) ما بين القوسين ساقط من : ( ت ٢ ) .

قصد الفرض على وجه لا يصح إيقاع الفرض عليه ، ولم يجر في قصده أمر النفل ، فلا يحصل له النفل . والأمر محتمل .

٧٩٤- ثم الصورة التي ذكرناها في إيقاع تكبير العقد في الركوع لها نظائر ، منها : أن يتحرم الرجل بصلة الظهر قبل الزوال [فـ]لا<sup>(١)</sup> تتعقد فرضاً ، ولكن هل تتعقد نفلاً ؟ فعلى قولين .

وكذلك لو عقد الصلاة قاعداً مع القدرة على القيام ، ففي انعقادها نفلاً ما ذكرناه . وكذلك لو تحرم بصلة مفروضة ، وصحت له ، ثم أراد أن يقلب الظهر عصراً ، أو العصر ظهراً ، فلا ينقلب فرض إلى فرض ، وتبطل الفرضية التي كانت صحت ، ولا يحصل ما نوى القلب إليه . ولكن هل تبقى الصلاة نافلة ؟ فعلى القولين اللذين ذكرناهما .

ولو كان العاجز عن القيام يصلبي قاعداً ، فوجد في أثناء الصلاة خفةً ، وأمكنه القيام من غير عسر ؛ فاستدام القعود ؛ فتبطل فرضية الصلاة . وهل تبقى الصلاة نافلة ؟ فعلى القولين .

٧٩٥- [والذي ذكرناه ، والذي لم نذكره يجمعه أمر ، وهو أن من أتى بما ينافي الفرضية ولا ينافي النافلة ، فإذا لم يحصل الفرض ، فهل تبقى الصلاة نافلة ؟ فعلى قولين]<sup>(٢)</sup> ولا خلاف أن من قلب الفرض نفلاً ، فلا يبعد أن ينقلب نفلاً عند مسيس حاجة إليها . وسنعود إلى هذا في بعض مجري الكلام ، وهو أن الفريضة إذا قلبت نفلاً كيف يكون أمرها إذا لم تكن حاجة ؟ وبماذا تُضبط الحاجة ؟

[وهذا نذكره]<sup>(٣)</sup> في المنفرد بالفرضية إذا وجد جماعة : كيف يفعل ؟

**فَيَقُولُ :** ٧٩٦- إذا أراد المصلي أن يقتدي في صلاته بإمام ، فلينو القدوة في الوقت الذي ينوي فيه الصلاة - على ما تقدم وقت النية في افتراضها بالتكبير ، أو تقدمها - فلو

(١) في النسخ كلها : « لا » بدون فاء . ثم جاءتنا (ل) بالفاء .

(٢) ما بين المعقوفين ساقط من الأصل ، و(ط) .

(٣) في جميع النسخ « وهذه تذكرة » ، والمثبت من (ل) .

نوى الاقتداء بعد الفراغ من التكبير ، فهو كما لو انفرد بالصلاحة ، ثم نوى الاقتداء في أثناء الصلاة . وسيأتي تفصيل القول في ذلك مشروحاً إن شاء الله .

### فَصَلِّ

قال : « ولا يُجزئ إلا قوله : الله أكبر... إلى آخره »<sup>(١)</sup> .

٧٩٧- لفظُ التكبير على صفتة المعلومة يختص بالعقد ؛ فلا تتعقد الصلاة إلا بقوله : الله أكبر ، أو الله الأكبر . فلو ذكر اسمآ آخر من أسماء الله ، أو وصفه / بصفةٍ أخرى سوى الكبriاء ، فقال : الله أعظم أو أجل ، لم تتعقد الصلاة عندنا .

وأصل الشافعي تغلب التعبد ، والتزام الاتباع ، والامتناع من قياس غير المنصوص على المنصوص عليه .

ثم الأصل الله أكبر ، فإن قال : الله الأكبر ، أجزاء عندنا ؛ فإن في قوله : الله الأكبر الله أكبر ، ولنكته زاد لاماً ، ولم يغير المعنى ؛ فيقدر كأنه لم يأت باللام ، والإتيان بها بمثابة مدّ - لا يغير المقصود - أو ثأوب أو نحوهما مما لا يغير المعنى .

ولو قال : الله الجليل أكبر ، ففي صحة الصلاة وجهان : أحدهما - الصحة ؛ لأنه أتى بالتكبير ، والزيادة غير مغيرة للتکبير ، فصار كما لو قال : الله أكبر .

ومنهم من قال : لا تتعقد الصلاة ؛ فإنه خالف مورد الشرع ، والذي أتى به زائد ، كلمة [مقيدة]<sup>(٢)</sup> ، يزيدها ، فيخرج بزيادتها عن حقيقة الاتباع ، وليس كاللام يزيدها من الأكبر ؛ فإنها لا تستقل بيفادة معنىًّا مغيراً .

(١) ر. المختصر : ٧٠ / ١ .

(٢) في جميع النسخ : « مقيدة » : بالقاف ، بل في (ت ١) تأكيد لذلك ؛ إذ ضبطتها بفتحة وشدة على الياء هكذا : (مقيّدة) . والمثبت تقديره منا ، يساعد عليه قوله الآتي : « وليس كاللام يزيدها من الأكبر ؛ فإنها لا تستقل بيفادة معنىًّا ». وأما (ل) ، فجاءت عبارتها مغایرة هكذا : « والذي أتى به زائداً كلمة مفسدة يزيدها » ١ . هـ

وتوجيه ما في النسخ الأخرى : أن كلمة « زائد » خبر للمبتدأ (والذي...) والجملة بعدها صفة .

١٠٣ ولو كان قال : « الأَكْبَرُ اللَّهُ » ، ففي المسألة وجهاً ، أَصْحَّهُمَا الْمَنْعُ ؛ فَإِنَّهُ وَإِنَّ أَتَىٰ بِالْتَّكْبِيرِ ، فَهُوَ فِي التَّقْدِيمِ وَالتَّأْخِيرِ خَالِفُ الْإِتَّابَعِ مُخَالَفَةً وَاضْحَاءً . وَمِنْهُمْ مَنْ قَالَ بِالصَّحَّةِ مِنْ حِيثِ أَتَىٰ بِالْتَّكْبِيرِ .

وَحْقِيقَةُ الْكَلَامِ فِي أَمْثَالِ ذَلِكَ أَنَّا إِذَا رَأَيْنَا التَّعْبُدَ مُتَبَعًا فِي شَيْءٍ ، فَإِنَّ أَتَىٰ بِغَيْرِ الْمَنْصُوصِ ، لَمْ يَجُزْ ، وَإِنَّ أَتَىٰ بِهِ مَعَ أَدْنَى تَغْيِيرٍ خَفِيٍّ ، فَقَدْ يَحْتَمِلُ ، وَقَدْ يَفْرُضُ اخْتِلَافًا فِي بَعْضِ التَّغَيِّيرِ .

٧٩٨- إِذَا تَمَهَّدَ أَدْنَى التَّغْيِيرِ لَا يَضُرُّ ، فَنَفْرُضُ صُورَةً تَعَارُضُ الظُّنُونَ فِي قُرْبِ التَّغْيِيرِ ، أَوْ بَعْدِهِ ، وَمُجاوِزَةُ الْحَدَّ ، فَلَوْ قَالَ : أَكْبَرُ اللَّهُ ، فَهُوَ كَوْلُهُ الْأَكْبَرُ اللَّهُ ، هَكُذا ذَكَرَهُ الْعَرَاقِيُّونَ ، وَهُوَ الْوَجْهُ . وَكَانَ شِيخِي يَمْتَنَعُ مِنْ طردِ الْخَلَافَ فِي قَوْلِهِ : أَكْبَرُ اللَّهُ ، وَيَرَى أَنَّ ذَلِكَ غَيْرُ مُنْتَظَمٍ ، بِخَلَافِ قَوْلِهِ : الْأَكْبَرُ اللَّهُ . وَهَذَا زَلْلٌ ، وَهُوَ غَيْرُ لائِقٍ بِهِ ، مَعَ تَمِيزِهِ بِالْتَّبَحْرِ فِي عِلْمِ الْلِّسَانِ ، فَقَوْلُ الْقَائِلِ : « اللَّهُ أَكْبَرُ » مُبْتَدَأٌ وَخَبْرٌ ، فَلَا يَمْتَنَعُ تَقْدِيمُ الْخَبْرِ عَلَى الْمُبْتَدَأِ ، فَنَقُولُ زِيدُ قَائِمٌ ، وَقَائِمُ زِيدٍ .

٧٩٩- **فَتَّبَعُ** : لا يَنْبَغِي أَنْ يَبْتَدِئَ الْمَقْتَدِيُّ التَّكْبِيرَ إِلَّا إِذَا نَجَزَ تَكْبِيرَ الْإِمَامِ ، فَلَوْ افْتَحَ التَّكْبِيرَ مَعَ الْإِمَامِ ، أَوْ أَتَىٰ بِهَا فِي أَثْنَاءِ تَكْبِيرِ الْإِمَامِ ، لَمْ تَنْعَدِ صَلَاتِهِ . وَلَوْ سَاوَقَ الْمَقْتَدِيُّ الْإِمَامَ فِي الْأَرْكَانِ الَّتِي تَقْعُدُ بَعْدَ الْعَقْدِ ، وَكَانَ يَرْكِعُ مَعَهُ ، وَيَرْفَعُ مَعَهُ ، جَازَ . وَإِنَّمَا تَمْتَنَعُ الْمَقْارِنَةُ فِي التَّكْبِيرِ ، وَالسَّبِيلُ فِيهِ أَنْ إِنشَاءَ الْاِقْتِدَاءِ إِنَّمَا يَصْحُّ بِمَنْ انْعَقَدَتْ صَلَاتُهُ ، وَإِنَّمَا تَنْعَدِ الصَّلَاةُ عَنْدَ نِجَازِ التَّكْبِيرِ .

وَقَدْ يَقُولُ مَنْ يَحَاوِلُ التَّحْقيقَ : لَا مَعْنَىٰ لِلْعَقْدِ وَالْحَلِّ ، وَلَكِنَّ التَّكْبِيرَ ابْتِداءُ الْعِبَادَةِ ، وَالْتَّسْلِيمَ آخِرُهَا . وَلَكِنَّ مَا ذَكَرَهُ الْأَصْحَابُ يَوْضِعُ أَثْرَ الْعَقْدِ ؛ إِذَا لَوْ لَمْ يَكُنِ الْأَمْرُ كَذَلِكَ ، لَصَحَّتْ مُساوِقَةُ الْإِمَامِ فِي التَّكْبِيرِ . وَمِنَ الدَّلِيلِ عَلَى أَثْرِ الْعَقْدِ أَنَّ مَنْ ابْتَدَأَ التَّكْبِيرَ وَلَمْ يَكُمِلْهُ لَا نَقُولُ : بَطَّلَتْ صَلَاتُهُ ، بَلْ نَقُولُ : لَمْ تَحْصُلْ ، وَلَمْ تَنْعَدِ فِي أَصْلِهَا . وَلَيْسَ كَمَا لَوْ كَبَّرَ ثُمَّ انْكَفَّ ؛ فَإِنَّهُ قَدْ بَطَّلَ صَلَاتُهُ بَعْدَ الْقُطْعِ بِانْعِقادِهَا .

## فِصْنَلْكُ

٨٠٠- إذا صادف المسبوق الإمام راكعاً ، فكبّر للعقد قائماً ، ثم كبر / ليهوي فهذا هو الأمر المدعاً إليه . وإن اقتصر على تكبيرة واحدة ، وأوقعها في حالة القيام ، ولذلك نوى بها تكبير العقد ، وتكبير الهوي جميعاً ، فقد أجمعـت الأئمة على أن صلاته لا تتعقد .

ولو أتى بتكبيرة واحدة ، وقصد بها العقد ، وقصد ترك تكبير الهوي ، صحت صلاته .

ولو أتى بتكبيرة واحدة ، ولم يخطر له ترك تكبيرة الهوي ، ولا قصد التشريك ، ولكنـه أتـى بتـكبـيرـة وـاحـدـة مـطـلـقـة ، فـقدـ حـكـيـ العـراـقـيـونـ عـنـ الـأـمـ ، أـنـ الصـلـاـةـ لـاـ تـعـقـدـ<sup>(١)</sup> ، ويـكـونـ هـذـاـ كـمـاـ لـوـ قـصـدـ التـشـرـيـكـ بـيـنـ الـعـقـدـ وـتـكـبـيرـ الهـوـيـ ، وـزـعـمـواـ أـنـ الشـرـطـ عـنـدـ الـاقـصـارـ عـلـىـ تـكـبـيرـةـ وـاحـدـةـ ، القـصـدـ إـلـىـ إـيـقـاعـهـ عـنـ جـهـةـ الـعـقـدـ ، وـإـذـ لـمـ يـكـنـ قـصـدـ مـجـرـدـ إـلـىـ ذـلـكـ ، فـهـوـ كـقـصـدـ التـشـرـيـكـ .

وكان شيخي يذكر هذا وجهاً غير منصوص ، ويدرك وجهاً آخر : أن الصلاة تصح عند الإطلاق ، ووجهه بين مناقس ؛ فإن التكبيرة الأولى في وضع الشرع / للعقد ، فإذا ١٠٦ اقترنـتـ النـيـةـ بـهـاـ ، أوـ بـأـوـلـهـاـ - كما سبق ذلك - فنفس اقتران النية يجردها للعقد ، فالذي نسمـيهـ مـطـلـقـاـ فـيـ حـكـمـ المـقـيـدـ ، بـسـبـبـ اـرـتـباطـ نـيـةـ الـعـقـدـ . وهـذـاـ ظـاهـرـ .

**فِرْعَوْنُ :** ٨٠١- إذا كان المرء عاجزاً عن الإتيان بلفظ التكبير ، وكان حديث العهد بالإسلام ، وقد لا يطأوه اللسان إلا بمقاساة وتمرين وتعلّم ، فينبغي أن يأتي بمعنى التكبير - إن كان يحسن معناه - وقال الأئمة : يتعمّن الإتيان بمعناه - وإن كان بالفارسية - ولا يقوم ذكر آخر يُحسنه مقام التكبير ؛ فإن معنى التكبير أقرب إليه من ذكر آخر .

وقد قال الأئمة : من عجز عن قراءة القرآن ، أتى بأذكار ، ولم يوجـبـواـ الإـتـيـانـ

(١) ر . الأم : ٧/١ ، ونص عبارة الشافعي : « ... وإن كبر لا ينوي واحدة منهمما ، فليس بداخل في الصلاة » .

بمعناه ، بل قالوا : لو أتى بمعنى الفاتحة ، لم يعتد به .

وكان شيخي يفرق بين [البابين]<sup>(١)</sup> ، ويقول : الغرض الأظهر من قراءة القرآن الإتيان بنظمه على ترتيبه ، ثم المعنى تابع للنظم ، والمعجز من ذلك هو النظم ، ١٠٧ واعتبار / عين معنى<sup>(٢)</sup> التكبير أغلب . فإذا عجز المصلي عن القراءة ، سقط اعتبار المعنى . وليس كذلك التكبير . وتحقيق ذلك أن معنى الفاتحة لا يتنظم ذكراً . ومعنى<sup>(٣)</sup> التكبير يتنظم ذكراً ، كما يتنظم التكبير في لفظه ، وهو يشير إلى أن الغرض<sup>(٤)</sup> الأظهر ، والشرف الأبهر في نظم القرآن .

وفيه دقة ، وهي أن النظم إذا كان معجزاً ، فلا يتأتى الاحتواء على لطف المعاني ودقائقها بالترجمة والتفسير . وسيأتي في فصول القراءة ، أن من لا يحسن الفاتحة إذا كان يحسن غيرها من القرآن ، فعليه الإتيان بما يحسن من القرآن على قدر الفاتحة ، فلو كان لا يحسن من القرآن شيئاً ، ولتكنه أتى بأذكار منتظمة تقع تفسيراً لبعض آيات القرآن ، وكان ذكراً منتظماً كسائر الأذكار ، فالذى أراه : أن ذلك يجزء ، ولا يمتنع إجزاؤه . أما ذكر [تفسير]<sup>(٤)</sup> آية حكمة ، أو آية فيها قصة ، أو وعد أو وعيد ، فلا يعتد به .

وهذا واضح إذا تأمله الناظر .

١٠٨ - وما يتعلّق بتمام القول / في ذلك : أن من أسلم ، فعليه أن يتدرّس تعلم شرائط الصلاة وأركانها ، فإن قصر ، ولم يتعلم التكبير الذي نحن في تفصيله ، فلا يُقضى بصحّة صلاته .

ولو كان الرجل يقطن باديةً ، والماء مُعوزٌ بها ، وكان يتيمم للصلاة - ولو انتقل إلى قرية ، لاستمكّن من استعمال الماء - فلا نكلفه الانتقال إلى القرى . وإن كان لا يلقى بالانتقال إليها عسرًا .

(١) في الأصل وفي (ط) : الناس .

(٢) ما بين القوسين ساقط من : (ت ٢) .

(٣) عبارة (ت ١) : « وهو يشير إلى أن العز والشرف الأبهر في نظم القرآن » .

(٤) سقط من الأصل ، و(ط) .

ولو أسلم في موضع ، ولم يجد من يعلمه فيه التكبير ، وكان يقيم معنى التكبير مقامه ، ولو انتقل إلى قرية لتأتي منه تعلم التكبير ، فقد اختلف الأئمة : فذهب ذا هبون إلى أنه يجب عليه الانتقال والتعلم ؛ فإن ذلك ممكناً لا عسر فيه ، وهذا هو الأصح ؛ فإن بدل القراءة لا يحل محل التيمم ، إذ أمر التيمم غير مبني على نهاية الضرورة<sup>(١)</sup> بل ينويه للتخفيف والترخيص . وإقامة الذكر مقام القراءة مبني على نهاية الضرورة<sup>(٢)</sup> ، وهذا يقتضي لا محالة التسبّب إلى تعلم القرآن .

وذهب بعض أصحابنا إلى أنه لا يجب / الانتقال للتعلم ، وينزل إقامة الذكر مقام القراءة منزلة إقامة التيمم مقام الوضوء في مكان إعواز الماء<sup>(٣)</sup> . وهذا ضعيف .

### فِصْلٌ ثالثٌ

٨٠٣- رفع اليدين مع التكبير سنة ، وهو شعار من الصلاة متفق عليه في هذا المحل ، ولتكن الأصابع منشورة ، ولا يؤثر اعتماد تفريجها ، ولا نرى ضمّها ، ولتكن بين بين ، والضابط في هيئتها أن ينشر الأصابع ، ويتركها على صفتها وسجيتها ، ولا يعمد فيها ضم ولا تفريج ، وإذا فعل ذلك ، اقتضى الأمر في الانفراج .

ثم الذي شُهر نقله عن الشافعي أنه رأى رفع اليدين حَدُّ المُنْكِبَيْنِ : روى أبو حميد الساعدي في عشرة من جلة الصحابة ، عن رسول الله صلى الله عليه وسلم : « أنه كان إذا قام ، اعتدل ، ورفع يديه حتى يحافي بهما مَنْكِبَيْهِ »<sup>(٤)</sup> ، وقيل لما قدم الشافعي

(١) ما بين القوسين ساقط من : (ت ٢) .

(٢) عبارة (ت ٢) مضطربة هكذا : « .. منزلة إقامة التيمم في مكان الوضوء في إعواز الماء » .

(٣) حديث رفع اليدين متفق عليه من حديث عبد الله بن عمر بهذا اللفظ تقريباً ، وفيه زيادة : « وإذا كبر للركوع ، وإذا رفع رأسه من الركوع رفعهما كذلك . . . » (اللؤلو والمرجان : ٧٩/١٢٧) . وأما حديث أبي حميد بسيادة إمام الحرمين (في عشرة من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم) ، فقد رواه أبو داود ، والترمذمي وصححه ، والنمسائي ، وابن حبان ، وصححه الألباني ، وقال شعيب الأرناؤوط : إسناده قوي ، وعزاه للبخاري في : (قرة العينين

العراق اجتمع إليه العلماء كأبي ثور والحسين الكرايسي<sup>(١)</sup> وغيرهما ، وسألوه عن الجمع بين الأخبار في منتهى رفع اليدين ؟ إذ روی أنه رفعهما حذو منكبيه ، وروي أنه رفع يديه / حذو شحمة أذنيه ، وروي أنه رفعهما حذو أذنيه<sup>(٢)</sup> . فقال الشافعي : إنني أرى أن يرفع يديه بحيث يحادي أطراف أصابعه أذنيه ، ويحادي إبهاماه شحمة أذنيه ، وتحادي ظهور كفه منكبيه ، فاستحسن العلماء ذلك منه .

وقد تحقق أن الذي رأه أبو حنيفة من محاذاة الأذنين [إنما عنى بها محاذاة الأصابع الأذنين]<sup>(٣)</sup> ، فعلى هذا يرتفع الخلاف<sup>(٤)</sup> ، وقد تتحقق أن من أثمننا من يحمل مذهب الشافعي على محاذاة المنكب باليد ، بحيث لا تجاوز الأصابع طرف المنكب .

فيخرج من ذلك ، ومما حُكِيَ من جمعه بين أخبار الرفع قوله : أشار إليهما الصيدلاني ، أحدهما - مذهب الجمع كما تفصل .

والثاني - محاذاة أطراف الأصابع طرف المنكب ، والتعويل في ذلك على رواية أبي حمید الساعدي ، ومقتضها محاذاة المنكب ، لا محاذاة الأذن والمنكب ، وهي أصبح الروايات .

وهذا بيان صفة اليدين ، وذكر منتهى / رفعهما . ١١١

---

في رفع اليدين في الصلاة) . (ر . أبو داود : كتاب الصلاة ، باب افتتاح الصلاة ، ح ٧٣٠ ، والترمذى : أبواب الصلاة ، ح ٣٠٤ ، والنمسائى : كتاب السهر ، باب رفع اليدين في القيام إلى الركعتين الأخيرتين ، ح ١١٨٢ ، وصحیح النسائى للألباني : ١/٢٥٥ ح ١١٣٠ ، وابن حبان : ٥/٢٦٥ ح ١٧٨ بتتحقق شعيب الأرناؤوط ، والتلخيص : ١/٢١٩ رقم ٣٢٨) .

(١) الحسين الكرايسي أبو علي الحسين بن علي الكرايسي البغدادي صاحب الشافعي ، وأحد رواة مذهبة القديم ، وأخذ عنه الفقه خلق كثير . توفي ٢٤٥ هـ . (ر . تهذيب الأسماء : ٢/٢٨٤ ، وطبقات السبكي : ٢/١١٧ ، وتاريخ بغداد : ٨/٦٤ ، وتهذيب التهذيب : ٢/٥٩ ، وشذرات الذهب : ٢/٣٥٠ ، وطبقات الشيرازى : ٢/٩٢-١٠١) .

(٢) انظر هذه الروايات في تلخيص الحبير : ١/٢١٨ ح ٣٢٨ . وأيضاً نيل الأوطار : ٢/١٨٨ . وما بعدها ، وكذلك نصب الراية : ١/٣١٠ .

(٣) ساقط من الأصل ، ومن (ط) .

(٤) ومع ذلك عدها إمام الحرمين وعالجها في (الدرة المضية) مسألة رقم ٦٢ .

٤٨٠٤ - والذي يتم به الغرض وقت رفعهما وخفضهما . وقد ذكر أئمتنا في وقت الرفع والخفض ثلاثة أوجه : أحدها - أنه يرفع يديه غير مكبر ، فإذا انتهت نهايتها كبر ، وأرسل مع التكبير يديه ، فيقع الإرسال مع التكبير [وانهاء اليد إلى مقرها من الصدر مع انهاء التكبير]<sup>(١)</sup> ، أو على القرب منه ، وهلذه رواية أبي حميد الساعدي عن النبي صلى الله عليه وسلم .

والثاني - يبتدئ الرفع مع ابتداء التكبير ، فيقرب انتهاء التكبير من انتهاء اليد نهايتها في الرفع ، وهلذه رواية وائل بن حُجر .

والثالث - أنه يرفع يديه ويقرهما قرارهما ، ويكبر وهما قارستان ، ثم يرسل يديه بعد الفراغ . وهلذه رواية ابن عمر .

١١٢ ثم من أئمتنا من رأى الأوجه اختلافاً ، وكان شيخي يقول : ليس هذا باختلاف ، ولكن الوجوه كلها سائغة ؛ إذ الرجوع فيها إلى الأخبار ، ولا مطمع في ترجيح وجه على وجه / بمسلك معنوي . وإذا صحت الروايات ، فلا وجه إلا قبول جميعها ، ولم يصح عندنا ترجيح رواية على رواية ، بوجه يوجب الترجيح في الروايات .

وحكم الأئمة عن الشافعي أنه إذا كان لا يتأتى منه رفع اليد على النظم الذي ذكرناه ، وكان يتمكن من مجاوزة الحد الذي ذكرناه في الرفع ، فليرفع يديه على ما يمكن منه ، وإن كان مجاوزاً للحد .

### فصل

قال : « ولا يكبر حتى يسوى الصفوف خلفه »<sup>(٢)</sup> .

٤٨٠٥ - ينبغي أن يعتني الناس بتسوية الصفوف قبل تكبير الإمام ، ثم لا يكبر الإمام حتى يظن أن الصفوف قد استوت .

(١) ساقط من الأصل ومن (ط) .

(٢) ر . المختصر : ٧٠ / ١ .

ثم يقع قيام الناس ، وهم الإمام بالتكبير بعد فراغ المؤذن عن الإقامة .

وأبو حنيفة يقول : يسرون الصفوف عند قوله : « حي على الفلاح » ، وقال : يكبر

قبل قوله : « قد قامت الصلاة »<sup>(١)</sup> إلا أن يكون المؤذن هو الإمام ، فلا وجه إلا أن

يرغب في ذلك / ١١٣

### فِصْنَالُكُمْ

« ثم يأخذ كوعه اليسرى . . . إلى آخره »<sup>(٢)</sup>

٨٠٦- ينبغي للمصلحي أن يضع يمناه على يسراه ، وكيفيته أن يأخذ الكوع من يده اليسرى بكف يده اليمنى ؛ بحيث يحتوي عليه وكان شيخي يذكر لذلك صورتين ، ويحكي عن القفال التخيير<sup>(٣)</sup> فيما : إحداهما - أن يقبض بكفه اليمنى على كوعه من يسراه ، ويسهل أصابعه على عرض المفصل .

والثانية - أن يأخذ كوعه من يسراه من أعلى ، وينشر أصابعه في صوب ساعده ، وهو في الوجهين قابض على كوعه ، ويده اليمنى عالية .

وأبو حنيفة<sup>(٤)</sup> يقول : يضع بطن كفه اليمنى على ظهر كوعه من يده اليسرى من غير احتواء ، ثم يضع يديه تحت صدره .

قال الشيخ أبو بكر : لم أر ذلك منصوصاً عليه للشافعي في شيء من كتبه ، ولكن الأئمة اعتمدوا فيه نقل المزن尼 ، وقالوا : لعل ما نقله اعتمد فيه سماعه من الشافعي .

(١) ر . بدائع الصنائع : ٢٠٠/١ ، تبيين الحقائق : ١٠٨/١ ، حاشية ابن عابدين : ٣٢٢/١ ، وانظر الدرة المضية فيما وقع فيه الخلاف بين الشافعية والحنفية : مسألة رقم ٥٦ .

(٢) ر . المختصر : ٧١-٧٠/١ .

(٣) في (ت ١) ، (ت ٢) : التردد بينهما .

(٤) الذي رأيناه عند الأحناف أن وضع اليدين تحت السرة . وأماماً الأخذ والوضع وكيفيته فيها خلاف عندهم . ر . حاشية ابن عابدين : ٣٢٧/١ . مختصر الطحاوي : ٢٦ ، مختصر اختلاف العلماء : ٢٠٢/١ مسألة : ١٣٨ ، فتح القدير : ٢٤٩/١ .

### فِصْنَابٌ

« ثم يقول : وجهت وجهي . . . إلى آخره »<sup>(١)</sup> .

٨٠٧- ينبغي إذا عقد الصلاة أن يعقب عقدها بقراءة : وجهت وجهي . . . إلى آخره ، ثم يستعيد قبل قراءة الفاتحة ، واختلف قول الشافعى في الجهر بالتعوذ في الصلاة الجهرية ، [فنصّ في القديم على أنه يجهر في الصلاة الجهرية]<sup>(٢)</sup> ، ونص في الجديد على أنه لا يجهر بالتعوذ أصلًا .

ثم اختلف أئمتنا في أنّ هل نستحب التعوذ في مفتتح كل ركعة ، أو يقتصر على التعوذ في أول الركعة الأولى ؟ وفيه وجهان مشهوران : والأصح - أنه يتغدو في أول كل ركعة ، متصلًا بقراءة القرآن فيها .

### فِصْنَابٌ

« ويقرأ فاتحة الكتاب . . . إلى آخره »<sup>(٣)</sup> .

٨٠٨- قراءة الفاتحة محتملة على كلّ مصلٍّ يحسن القراءة . ولا يقوم غير الفاتحة من سور مقامها ، ويجب افتتاحها بقراءة باسم الله الرحمن/ الرحيم . فمذهبنا أن ١١٥ بسم الله الرحمن الرحيم آية من الفاتحة . وقد روى محمد بن إسماعيل البخاري : « أن النبي صلى الله عليه وسلم عَدَ فاتحة الكتاب سبع آيات ، وعد بسم الله آية منها »<sup>(٤)</sup> ، ثم التسمية من القرآن في أول كل سورة ، خلا سورة التوبية ، وهي محسوبة

(١) ر. المختصر : ٧١/١ .

(٢) ساقط من الأصل ، ومن (ط) .

(٣) ر. المختصر : ٧١/١ .

(٤) الذي رواه البخاري أن النبي صلى الله عليه وسلم فسر « السبع المثاني » بسورة الفاتحة ، وقال : « هي السبع المثاني والقرآن العظيم الذي أوتيته » ( ر . البخاري : ١٤٦/٥ ، ٢٢٢ ، كتاب التفسير : تفسير سورة الفاتحة ، ح ٤٤٧٤ ، وتفسير سورة الحجر ، ح ٤٧٠٣ ) وليس فيها أنه صلى الله عليه وسلم عدّها سبع آيات ، وعدّ البسمة آية منها . وللهذا قال الحافظ في =

آية في أول الفاتحة ، وهل تكون آية من كل سورة ؟ فعلى قولين : أحدهما - أنها آية تامة حيث كتبت في أوائل السور كسوره الفاتحة .

والثاني - أنها مع صدر السورة آية ، وليس آية تامة إلا في أول الفاتحة ، وهذا القائل استدل بما روي عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « سورة تجادل عن ربها ، وهي ثلاثون آية ، ألا وهي سورة الملك »<sup>(١)</sup> ، ثم تلك ثلاثون آية دون التسمية ، فإذا ذكرنا على هذه الطريقة التسمية من القرآن في أول كل سورة ، وإنما اختلف القول في أنها تُعد آية بنفسها أم لا ؟

١١٦      وذكر الشيخ أبو علي عن بعض الأصحاب طريقة أخرى ، وهي أن التسمية من القرآن في أول الفاتحة ، وهل هي من القرآن في أوائل السور ؟ فعلى قولين ، وال الصحيح الطريقة الأولى .

وذكر العراقيون خلافاً في أن كون بسم الله من القرآن في أوائل السور معلوم أو مظنون ، وهذا غاوة عظيمة ؛ لأن ادعاء العلم - حيث لا قاطع - محال .

التلخيص : « إن الإمام نسب هذا الحديث للبخاري وتبعه الغزالى في الوسيط ، ومحمد بن يحيى في المحيط ، وهو من الوهم الفاحش ، قال النووي : لم يروه البخاري في صحيحه ، ولا في تاريخه » ١. هـ (ر . التلخيص : ٢٣٣/١) هذا . والمحيط المذكور في شرح الوسيط .

أما الحديث على نحو ما ساقه إمام الحرمين فقد رواه البيهقي والدارقطني ، وابن خزيمة في صحيحه ، (ر . المجموع : ٣٣٣/٣ ، والسنن الكبرى : ٥٨/٢ ، وتلخيص الحبير : ٢٣٣/١ ، والدارقطني : ٣٠٧/١ ، وصحيح ابن خزيمة : ٤٩٣ ح ٤٩٨/١ باب رقم ٩٧ ص ٢٥١ ح ٥٠٠ باب رقم ١٠١ ، والطحاوى : ١٩٩-٢٠٠/١ ، والحاكم : ٢٣٢/١ وقال : هذا صحيح على شرط الشعدين ، ولم يوافقه الذهبي ) .

(١) حديث سورة الملك .. صحيح . رواه أبو داود : الصلاة ، باب في عدد الآي ، ح ١٤٠٠ ، وصححه الألباني : ١٢٤٧ . وأخرجه الترمذى : فضائل القرآن ، باب ما جاء في فضل سورة الملك ، ح ٢٨٩١ ، وقال أبو عيسى هذا حديث حسن . وأخرجه ابن ماجة : الأدب ، باب ثواب القرآن ، ح ٣٧٨٦ ، والألباني : ٣٠٥٣ ، وعند أحمد : ٣٢١/٢ ، وصحح الشيخ شاكر إسناده : ح ٧٩٦٢ ، ٨٢٥٩ . وأخرجه النسائي في عمل اليوم والليلة : ح ٧١٠ . وابن حبان في صحيحه : ٣ ح ٦٧ ، ٧٨٧ ، وحسن شعيب الأرناؤوط إسناده . والحاكم ، وقال : صحيح الإسناد ، ولم يخرجاه ، ووافقه الذهبي . وانظر تلخيص الحبير : ٢٣٣ ح ٣٤٩ .

ثم قراءة الفاتحة ركناً في صلاة الإمام والمفرد ، وأما المأموم ، فإنه يقرأ الفاتحة خلف الإمام ، وهو حتماً واجب عليه ، ولا فرق بين أن تكون الصلاة جهرية أو سرية . وحكي المزن尼 قوله آخر عن الشافعي : أنه إن أسر الإمام ، قرأ المأموم حتماً ، وإن جهر القراءة ، سقطت القراءة عن المأموم . وهذا مذهب مالك<sup>(١)</sup> ، والمزنني لم ينقل بنفسه عن الشافعي إلا هذا القول ، ونقل القول الأول عن الأصحاب عن الشافعي .

فهذا قواعد المذهب في القراءة ، ونحن الآن نبتدىء تفصيل المذهب في القراءة في فصلين : أحدهما - في قراءة القارئ القادر على القراءة . والثاني - في قراءة العاجز عن قراءة الفاتحة . فأما

## الفصل الأول

٨٠٩- من تمكّن من قراءة الفاتحة ، لزمته . وقد ذكرنا التفصيل في المأموم . ثم يجب / الإتيان بحروف الفاتحة من مجاريها ، ولو أخل بحرف ، لم تصح الصلاة ، ١١٧ ومن الإخلال تخفيف المشدّد ؟ فإن المشدّد حرفان مثلاً أولهما ساكن ، وإذا خفّ ، فقد أسقط حرفاً . وكان شيخي يتعدد في إبدال الضاد ظاء في قوله ( ولا الضالين ) ؛ فإن هذا لا يتبيّن إلا للخواصّ ، وهو مما يتسامح فيه عند بعض أصحابنا . والصحيح القطع بأن ذلك لا يجوز ؛ فإن الظاء والضاد حرفان متغيران ، فإذا حصل الإبدال ، فالذى جاء به ليس الحرف المطلوب .

٨١٠- ثم لو ترك الفاتحة من أوجبناها عليه عامداً ، لم تصح صلاته ، ولو تركها ناسياً ، فالمنصوص عليه في الجديد - وهو المذهب - أن الركعة التي خلت عن قراءة الفاتحة لا يعتد بها ، وترك القراءة ناسياً كترك الركوع والسجود .

ونسب إلى الشافعي قول قديم : أنه يُعذر التارك ناسياً ، وتصح الركعة ، وجعل النسيان بمثابة إدراك المقتدي الإمام راكعاً ؛ فإنه يصير مدركاً للركعة وإن لم يقرأ . وهذا قول متروك ، لا تفرّع عليه ، ولا يعتد به .

(١) ر . جواهر الإكيليل : ٥٠ / ١ .

٨١١- ثم يجب على القارئ رعاية الترتيب في القراءة ، ولوقرأ الشطر الأخير من الفاتحة أولاً ، لم يعتد به ؛ فإن القرآن معجزٌ ، والركن الأبين في الإعجاز يتعلق ١١٨ بالنظم / والترتيب .

ولو<sup>(١)</sup> قدم أواخر التشهد ، وأخر أوائله ، فإن غيره تغيراً يبطل به معناه ، فلا شك أن ما جاء به ليس محسوباً . وإن تعمد ذلك ، بطلت صلاته ؛ فإنه جاء بكلام غير منتظم عمداً ، وإن كان تقديمًا وتأخيراً - وكل كلام مفید في نفسه - فالذي ذكره الأئمة : أن ذلك لا يضر ؛ فإنه جاء بالتشهد ، وليس الكلام معجزاً في نفسه ، فيؤثر فيه تبديل الترتيب ، والمعنى لم يختلف .

وذكر شيخي في التشهد - إذا غير ترتيبه تغيراً تقديمًا أو تأخيراً - وجهين ، وليس ذلك بعيداً ، وهو بعينه الخلاف المذكور فيه ، إذا قال الأكبر الله ؛ فإنه في تغيير الترتيب تارك لطريق الاتباع ، وقد ذكرنا أن معتمد الشافعي في العبادات البدنية التي لا تتعلق بأغراض جزوية<sup>(٢)</sup> مفهومه - الاتباع<sup>(٣)</sup> .

وهنذا تفصيل القول في رعاية الترتيب .

٨١٢- وذكر العراقيون وجهاً أن ترك المowala بالسکوت الطويل قصدًا عمداً ، لا يبطل القراءة ، وهنذا مزيف متrox ، وإن كان لا يبعد توجيهه .

وتحب أيضاً رعاية المowala في القراءة ، فلا ينبغي أن يخلل القارئ بين قراءته سکوتاً طويلاً يقطع الولاء ، أو ذكرًا ليس من القراءة ، فإن تخلل سکوت طويل -

(١) هنذا استطراد للحديث عن الترتيب في التشهد ، ليظهر الفرق بين ما تجب رعاية النظم فيه ، وما يكتفى فيه بأداء المعنى .

(٢) كذلك في الأصل ، وفي (ت١) ، وفي (ت٢) : حزوبيه ، وفي ط : جزءية (كذا) : واضح من السياق أن المعنى المقصود هو الأغراض الجزئية في مقابلة القضايا الكلية للشريعة ومصالحها ، فالمعنى : أن قراءة الفاتحة وقراءة التشهد من العبادات التي لا تتعلق بمقاصد خاصة بها يمكن إدراكيها ، ولذا فالمنذهب فيها الاتباع .

(٣) خبر (أن) . في قوله : «أن معتمد الشافعي...» .

والمعتبر فيه أن يسكت سكوتاً / يُشعر مثله بأن القراءة قد انقطعت ، إما باختيار أو بمانع - ١١٩ فهذا هو السكوت القاطع للولاء .

وأما تخلل الذكر ، فالذى ذكره الأئمة أنه إذا أدرج القارئ في أثناء القراءة ذكرأً تسببيحاً ، أو تهليلاً ، فتنقطع موالة القراءة ، وإن كان ذلك الذكر قليلاً واقعاً في زمان لا ينقطع الولاء بالسكوت في مثله .

وقد صح عندنا أنّا وإن كنا نشترط اتصال الإيجاب بالقبول في العقود ، فلو تخلل بين الإيجاب والقبول كلام من أحدهما قريب لا يضر تخلله ، على تفصيل وضبط سيأتي في موضعه ، ونص الشافعي دالٌّ على ذلك ، فإنه قال في كتاب الخلع : « لو قال لأمرأته : خالعتكما ، فارتدا ، ثم قالنا : قبلنا ، ثم عادنا إلى الإسلام ، قبل انقضاء العدة ، فالخلع صحيح »<sup>(١)</sup> ، وقد تخللت كلمة الردة .

ولو تخلل بين الإيجاب والقبول سكوت طويل ، لم ينعقد العقد . فتخلل السكوت استوى فيه القراءة والعقد ، وافتراقا في تخلل الذكر ، والسبب فيه أن من أدرج ذكرأً في أثناء القراءة ؛ فإنه يجري في انتظام القراءة حتى كأنه منها ، وذلك يغيّر النظم والترتيب والإعجاز . والإيجاب والقبول صادران من شخصين ، وقد ورد التبعد باتصال الجواب بالإيجاب ؛ فإن للجواب اتصالاً - في مطرد العرف - بالخطاب يكون لأجله جواباً ، ١٢٠ والسكوت الطويل إذا تخلل يقطع الجواب عن الإيجاب . وإذا صدر كلامٌ يسير عن أحد المتعاقدين ، لم يُشعر مقداره بإضراب المخاطب عن الجواب - لم يضر تخلله . وفي القراءة يختلط الذكر بالمقروء ، ويجري في أدراجه ، وليس هذا من قبيل ما ذكرناه من رعاية الاتصال بين الإيجاب والقبول .

فيخرج من ذلك أن تخلل الذكر ليس مؤثراً في القراءة من حيث يقطع ولاءها ، ولكن من حيث يغير نظمها .

ولو فرض سكوت في أثناء القراءة لا يقطع مثله الولاء ، وفرض فيه ذكرٌ يسير ، لا بصوت القراءة ، بحيث لا يتنظم بالقراءة ، فلست أبعد في هذه الصورة أن يقال : لا ينقطع القراءة ، والله أعلم .

٨١٣- وقد ظهر اختلاف الأئمة في أنه إذا أتم الإمام في آخر الفاتحة ، وكان المأمور في أثناء قراءة فاتحته ، فأمّن عند تأمين الإمام ، فهل تقطع قراءته بهذا؟ فذهب ذاهبون إلى أن القراءة تقطع ، وهذا قياس ما ذكرناه .

وصار صائرون إلى أنها لا تقطع ، وليس يتجه عندي هذا الوجه إلا بما رمزت إليه من أن المحذور ألا ينتظم الذكر بالقراءة ، وإذا جرى في أثناء الكلام شيء هو محمل الذكر ، ويظهر به/ أن الذكر لم يجر في نظم القراءة ، كالتأمين عند تأمين الإمام ، فهذا يبيّن انقطاع الذكر عن الانتظام ، فلذلك جرى الخلاف فيه .

٨١٤- وكذلك كان شيخي يذكر خلافاً في أن الإمام لو كان يقرأ السورة ، والمأمور في أثناء الفاتحة ، فانتهى الإمام إلى آية الرحمة ، وطلب للرزق ، فقال المأمور : اللهم ارزقنا - وهذا مما نستحبه كما سيأتي - فهل تقطع القراءة؟ فعلى وجهين . وهو ملتحق بالمعنى الذي ذكرناه في مسألة التأمين ؛ فإن ارتباط ما تخلل بما طرأ من الإمام يقطعه عن تخلل الانتظام بالقراءة .

٨١٥- وإذا انتهى الإمام إلى آية فيها سجدة والمأمور في خلال القراءة ، فيسجد ، والمأمور يسجد متابعاً لا محالة ، وهل تقطع القراءة؟ فعلى ما ذكرناه من الوجهين ، وهذا وجه الكشف في تحقيق القول في ذلك .

٨١٦- ومن تمام القول في هذا ، أن العراقيين حكوا عن نص الشافعى ما يدل على أنه لو ترك المowala ناسياً ، لم يضر ، وهذا مفرغ على أنه لو ترك القراءة أصلاً ، ناسياً ، لم يعتد بالركعة ، ومع هذا حكوا النص في أن ترك الولاء ناسياً غير ضائر . وهذا غير سديد عندي ؛ فإن ترك الولاء إذا كان<sup>(١)</sup> تخلل به القراءة ، فإذا جرى على حكم النسيان ، فهو بمثابة ترك القراءة ناسياً .

٨١٧- وقد ذكر شيخي ما ذكره/ العراقيون وزاد كلاماً ، فقال : لو ترك الترتيب في قراءة الفاتحة ناسياً ، لم يعتد بقراءته ، ولو أخل بالمولاة ناسياً ، احتسب بالقراءة ، وقال

(١) «كان» هنا تامة بمعنى (وُجد) و(حدث) .

في تحقيق الفرق : ولو أخل الرجل بترتيب الأركان ناسياً ، فسجد قبل الركوع ، لم يعتد بالسجود ، ولو طول ركناً قصيراً ، وأخل بالموالاة بهذا السبب ، لم يضر ، واعتدى بما جاء به ، فكذلك يفرق بين ترك الترتيب والموالاة على حكم النسيان في القراءة . وهذا صحيح ؛ فإن ترك الولاء يدخل بالقراءة إخلالاً ترك الترتيب كما تقدم .  
فهذا نقل ما قيل ، مع ما فيه من الاحتمال .

٨١٧- ولو كرر القارئ الفاتحة [أو كلمة من الفاتحة]<sup>(١)</sup> كان شيخي لا يرى بذلك بأساساً إذا كان سبب ذلك شك من القارئ ، في أن تلك الكلمة هل أتت على ما ينبغي أم لا ؟ ، فإنه معذور ، وإن كرر الكلمة منها قصداً من غير سبب ، كان يتعدد في إلحاد ذلك بما لو أدرج في أثناء الفاتحة ذكرأ .

٨١٨- والذي أراه أن ولاء الفاتحة لا ينقطع بتكرر الكلمة منها ، كيف فرض الأمر ؟ فإن الذي عليه المعمول في إدراج الذكر ما قدمناه من انتظام الذكر بالقراءة ، وإفضاء ذلك إلى اختلاف النظم ، وإذا كرر القارئ / شيئاً من الفاتحة ، لم يؤدّ التكرير إلى ما أشرنا ١٢٣ إليه .

والعلم عند الله .

فهذا مجامع القول في قراءة الفاتحة في حق من يحسنها .

فأما :

## الفصل الثاني فهو في تفصيل القول في الأُميِّ

٨١٩- والأُمي في اصطلاح الفقهاء من لا يحسن الفاتحة ، أو لا يحسن بعضها ، ويحسن بعضها .

فأما إذا كان لا يحسن منها شيئاً ، فلا يخلو إما إن كان يحسن شيئاً من القرآن ، أو

(١) ساقط من الأصل ، ومن (ط) .

كان لا يحسن شيئاً من القرآن ، [فإن كان يحسن من القرآن سورة أو سوراً ، فعليه أن يقول من القرآن]<sup>(١)</sup> ما يقع بدلاً عن الفاتحة .

٨٢٠ - ثم قال الأئمة : الفاتحة سبع آيات ، فليأت بسبع آيات ، ثم إن كانت قصاراً بحيث لا يبلغ عدد حروفها عدد حروف الفاتحة ، ففي المسألة وجهان : أحدهما - أنه يجزئ ما جاء به نظراً إلى مقابلة الآي ، ولا مؤاخذة بالحروف وعدها .

ومنهم من قال : لا بد من رعاية أعداد الحروف ؛ إذ بها حقيقة المقابلة والمماثلة ، وأجزاء القرآن كالأسابيع وغيرها تعتمد الحروف .

ولوقرأ آية طويلة بلغ عدد حروفها عدد حروف الفاتحة ، واقتصر عليها ، فقد حكى الأئمة أن ذلك لا يجزئ ولا يكفي .

١٢٤ وللمأثور في الطرق / في ذلك خلافاً ، فعدد الآي مرعي إذن ، وفي عدد الحروف خلاف ، ولعل سبب الوفاق في عدد الآي ، ما روى «أن النبي صلى الله عليه وسلم عد فاتحة الكتاب سبع آيات»<sup>(٢)</sup> ، وقال تعالى في ذكرها «سَبْعًا مِّنَ الْمُثَانِي وَالْفَرَءَاتِ الْعَظِيمَ» [الحجر : ٨٧] فاقتضى اعتماد الكتاب والسنة بآياتها عدد الآي بدلالها . والحروف على التردد كما حكينا .

٨٢١ - وكان شيخي يقول : إذا رأينا مقابلة الحروف ، فيجب رعاية الترتيب ، كما نصفه : وهو أن يأتي في مقابلة الآية الأولى بآية تشتمل على عدد حروف تلك الآية أو تزيد ، وإن كان لا يحسن إلا الآيات القصار ، فيقابل الآية بالأيتين ، وهكذا إلى تمام الفاتحة .

وكان يقول : لوقرأ ست آيات من القصار التي لا تتفق حروفها بعدد حروف الآيات الست الأولى ، ثمقرأ آية طويلة تجبر ما كان من نقصان ، وتقابل حروف الآية الأخيرة ، وقد يزيد - قال : هذا لا يجوز ؛ فإنه لم يراع في الآيات الست المقابلة

(١) ساقط من الأصل ، ومن (ط) .

(٢) سبق الكلام عن هذا الحديث آنفاً .

المشروطه ؛ فصارت الآية الأخيرة في حكم آية واحدة يقابل حروفها حروفها جميع الآيات . وكان رضي الله عنه يقطع بهذا .

والذى أراه أن هذا / لا معنى لاشتراطه بعد ما حصلت مقابلة الآي ورعايتها عدد ١٢٥ الحروف على الجملة .

٨٢٢ - ولو كان يحسن سبع آيات متفرقات ، فيأتي بها وتجزئه . ولو كان يحسن سبع آيات على الولاء ، فأراد أن يأتي بسبع متفرقة ، كان رضي الله عنه يمنع ذلك ، وهو ظاهر لا يتوجه غيره . وفي الإتيان بسبع آيات متفرقات إذا كان لا يحسن غيرها نظر في صورة واحدة ، وهي أن [الآية الفردة]<sup>(١)</sup> قد لا تفيد معنى منظوماً ولو قرئت وحدتها مثل قوله تعالى : ﴿ثُمَّ نَظَرَ﴾ [المدثر : ٢١] ، فيظهر ألا يكفى بإفراد هذه الآيات ، فيرد إلى الذكر ، كما سندكره .

٨٢٣ - وما يتعلق بهذا ، أنه إذا كان لا يحسن من القرآن إلا آية واحدة مثلاً ، فقد ظهر اختلاف أئمتنا في أن الواجب في بدل الفاتحة ماذا ؟ فقال بعضهم : يكرر تلك الآية سبعاً ، وي كيفية ذلك ، وقال بعضهم : يأتي بها مرة واحدة / ، ويأتي بالأذكار في ١٢٦ مقابلة ست آيات .

ولم يوجب أحدُ الجمع بين التكرار والذكر ؛ فإن التكرار إن وجب فعله مقابلة الآيات الباقية ، ولا يجب على مقابلتها بدلان : الذكر وتكرير الآية ، وهذا مع الالتفات إلى رعاية الحروف .

والخلاف في هذا كله إذا كان يحسن شيئاً من القرآن .

٨٢٤ - وأما إذا كان لا يحسن من القرآن شيئاً ، فإنه يأتي بدلاً عن الفاتحة بأذكار ، وينبغي أن تكون أذكاراً عربية إن كان يحسنها ، ثم ذكر الأئمة التسبيح والتهليل ، ولاشك أن المراعي مقابلة الحروف ؛ فإنه ليس في الأذكار مقاطع وغایات على مقابلة الآيات ، فليس إلا اعتبار الحروف ، ثم كان شيخي يقول : إن جرد التسبيح والتهليل جاز ، وإن جرد الدعاء ، ففيه احتمال ، هكذا كان يقول رضي الله عنه ، ولعل الأشبه

(١) في جميع النسخ : «آيات القراءة» والمثبت مما أفادتنا به (ل) .

أن الدعوات التي تتعلق بأمور الآخرة تنزل منزلة التسبيح ، وأما بما في الدنيا ، فيبعد  
الاعتداد به مع القدرة على غيره<sup>(١)</sup> .

**فَيُنْجِعُ :** ٨٢٥- إذا كان يحسن آية من غير الفاتحة ، فهل يكفيه أن يكررها سبعاً ؟ أم  
١٢٧ يأتي بها مرة واحدة ، ويأتي / بالذكر بدلاً عن الست ؟ فعلى وجهين مشهورين ،  
لا يخفى توجيههما .

٨٢٦- ولو كان يحسن آية واحدة من الفاتحة ، فهل يكفيه أن يكررها أم يأتي بها ،  
ويأتي بست آيات إن كان يحسنها من غيرها ؟ فعلى وجهين أيضاً .

فإن قلنا : يكفي التكرير ، فإن كان يحسن آيتين مثلاً ، ففي التكرير احتمال ، يجوز  
أن يقال : يكررها أربعاء ، وقد كفى ؛ فإنه أتى بالسبعين ، وزاد ، فليتأمل الناظر ذلك ،  
 فهو محل النظر . فهذا الفرع ملحق بما تقدم . فهذا كله إذا كان لا يحسن الفاتحة ،  
ولا شيئاً من القرآن .

وذكر العراقيون : أن النبي صلى الله عليه وسلم علم أعرابياً كان لا يحسن [الفاتحة  
ولا]<sup>(٢)</sup> شيئاً من القرآن أن يقول بدل القراءة : « سبحان الله والحمد لله ، ولا إله  
إلا الله ، والله أكبر ، ولا حول ولا قوة إلا بالله »<sup>(٣)</sup> .

(١) انتهى إلى هنا الجزء الثاني من تجزئة النسخة التي نرمز لها (ت ٢) . وجاء في خاتمة الجزء  
ما نصه : « تم الجزء الثاني بحمد الله وعونه ، وصلى الله على محمد نبيه ، وعلى آله وصحبه  
وسلم ، وشرف وكرم . يتلوه في الجزء الثالث : فرع إذا كان يحسن آية من غير الفاتحة ، فهل  
يكفي أن يكررها » .

(٢) زيادة من (ت ٢) .

(٣) حديث « أن النبي صلى الله عليه وسلم علم أعرابياً... » صحيح . رواه أبو داود ، وأحمد ،  
والنسائي ، وابن الجارود ، وابن حبان والحاكم ، والدارقطني ، واللفظ له من حديث ابن أبي  
أوفى (ر . التلخيص : ١/٢٣٦ ح ٣٥١ ، أبو داود : الصلاة ، باب من رأى القراءة إذا لم  
يجهر ، ح ٨٣٢ ، وصحيحة أبي داود : ١٥٧/١ ح ٧٤٢ ، النسائي : الافتتاح ، باب ما يجزئه  
من القراءة لمن لا يحسن القرآن ، ح ٩٢٤ ، وصحيحة النسائي : ١/٢٠١ ح ٨٨٥ ، المسند :  
٤/٣٥٣ ، ٣٥٦ ، ٣٨٢ ، المتنقى لابن الجارود : ح ١٨٩ ، ابن حبان : ح ٦٨٠٥ ، الحاكم :  
١/٢٤١ ، الدارقطني : ١/٣١٣-٣١٤ ، والإرواء : ٣٠٣) .

ثم ذكروا وجهين في أن هذه الأذكار تتبعن أم لا . وتعيّنها بعيداً عنـنا .

٨٢٧- فاما إذا كان يحسن بعض الفاتحة ، فيلزم الإتيان بما يحسنه ، فإن كان من صدر الفاتحة أتى به أولاً ، ثم أتى بالبدل عما لا يحسنه . وإن كان يحسن النصف الأخير ، فيلزمـه أن يأتي بالبدل أولاً . ثم يأتي بما يحسن ، ورعاية الترتيب / في هذا واجب ، اتفق عليه أئمتنا . وليس علة الترتيب في هذا علة الترتيب في تلاوة الفاتحة في حق من يحسنها ؟ فإن الترتيب يراعى في قراءة الفاتحة محافظة على نظمها ، وليس بين الأذكار التي قدّرت بدلاً عن النصف الأول ، وبين النصف الثاني انتظام . ولكن هذا الترتيب يُتلقى من اشتراط الترتيب في أركان الصلاة ؛ فعليه فرض قبل النصف الثاني ، فليقِمه . ثم ليأتِ بالنصف الثاني . ويجوز أن يقال : يأخذ البدل حكم المبدل ، والترتيب شرط في فاتحة الكتاب لعينها ، فنزل بدل النصف الأول منزلته في رعاية ترتيب النصف الآخر عليه .

فهذه قواعد المذهب في الفاتحة : ونحن نرسم بعدها فروعاً تستوعب ما شدّ ، وتقرّر القواعد .

**فَيَعْلَمُ :** ٨٢٨- الأمي إذا تعلم الفاتحة في أثناء الركعة ، نظر ، فإن تعلّمـها قبل أن يخوض في البدل ، فعليه قراءة الفاتحة ، وإن فرغ من البدل ولم يركع بعد ، ففي المسألة وجهان : أحدهما - أنه يلزمـه قراءة الفاتحة ؛ فإن وقت القراءة ومحلـها باقٍ قائم .

والثاني - لا يلزم ؛ لأنـ البدل قد تم ، وسقط / الفرض فيه ، فلا معنى لعود الفرض بعد سقوطـه ، وهو كما لو أتى من لزمهـ الكفارـة بالبدل ، فلا أثر لوجودـ المبدل . والسائل الأول يقول : كونـ الأذكارـ بدلاً ووقعـها كذلكـ يتوقفـ علىـ انقضاءـ القيام ؟ فإنـ منـ كانـ يحسنـ الفاتحةـ قدـ يُوقعـ أذكارـاًـ قبلـ القراءـةـ ، فلاـ يتبيـنـ وقعـ الذكرـ بدلاًـ إلـاـ عندـ الاكتفاءـ [بهـ]<sup>(١)</sup>ـ والتلبـسـ بالـركـوعـ ، والـصـيـامـ الـوـاقـعـ بدلاًـ فيـ الـكـفـارـ مـصـرـوفـ بـالـنـيـةـ . وأحادـ الأذـكارـ لاـ تـتـناـولـ الـنـيـةـ تـخـصـيـصـاًـ .

(١) زيادة من (ت ٢) .

٨٢٩- وما يتعلّق بهذا ، أن الأمي إذا افتح الصلاة ، وقصد إقامة دعاء الافتتاح بدلاً عن الفاتحة ، فإنه يقوم مقامها . ولو قصد أن يقع مسنوناً كما شُرِع ، فيجب القطع بأن الفرض لا يسقط والقصد كما ذكرناه ؛ فليأتِ عن الفاتحة بدلٍ .

ولو أتى بأذكارٍ سوى دعاء الاستفتاح ، ولم يقصد إقامتها بدلاً ، فقد تردد صاحب التقريب في هذا ، وهو محتمل<sup>(١)</sup> حسن . والذي ذكرته من تعليل أحد الوجهين في أول هذا الفرع يشير إلى هذا ، فإني قلت : لا يقع الذكر في عينه بدلاً إلا بانقضاء وقته<sup>(٢)</sup> ، فلا يمتنع أن يقال : لا بد من قصدٍ في إيقاعه بدلاً .

٨٣٠- ولو اشتغل بالذكر ، ولم يتضمن بعدُ ، حتى تعلم الفاتحة ، فالأصح الذي يجب القطع به أنه يجب قراءة الفاتحة .

وأبعد بعض أصحابنا ، فقال : لا يجب قراءة الفاتحة ؛ فإن الاشتغال بالبدل يُسقط رعاية المُبدل ؛ فإن من شرع في صيام الشهرين المتتابعين ، ثم وجد الرقبة ، لم يلزم إعتاق الرقبة .

وهذا الوجه أطلقه الناقلون . وهو خطأ صريح عندي ؛ فإننا قد ذكرنا أن من كان يحسن نصف الفاتحة ، لزمه الإتيان بما يحسن والبدل عما لا يحسن ، فالقراءة إذن تتبعض في هذا الحكم ، فالوجه القطع بأنه إذا أتى بنصف الأذكار مثلاً ، وتعلم الفاتحة ، فيتعين الإتيان بالنصف الأخير من الفاتحة وجهاً واحداً ، وفي قراءة النصف الأول تردد ، وليس ذلك كالأصل والبدل في الكفاره ؛ فإن بعض الرقبة لا يسد مسداً ، وهذا واضح .

ولو تعلم الفاتحة بعد الركوع ، فلا شك أن تيك الركعة مضت معتمدةً بها .

<sup>فَيَجْعَلُ</sup> ٨٣١- إذا كرر فاتحة الكتاب في ركعة مرتين قصداً ، والذي ذهب إليه معظم الأصحاب أن الصلاة لا تبطل / وذهب أبو الوليد النيسابوري<sup>(٢)</sup> إلى أن الصلاة تبطل

(١) ما بين القوسين ساقط من (ت ٢) .

(٢) أبو الوليد النيسابوري : حسان بن محمد بن أحمد بن هارون بن حسان - القرشي الأموي . أحد أئمة الدنيا ، تلميذ ابن سريج ، مذكور في الروضة في الوتر . توفي سنة ٣٤٩ هـ . (طبقات

بهذا ، واحتاج بأن من زاد في الركعة ركوعاً قصداً ، بطلت صلاته ، والقراءة ركناً ، فإذا تكررت ، كان كالركوع يكرر ، وعد الأصحاب هذا من غوامض محال الاستفراغ<sup>(١)</sup> ، والأمر في ذلك قريب .

فنقول : إنما بطل الصلاة بزيادة ركوع ، من حيث إن ذلك يُظهر خروج الصلاة عن النظم ، والذي يوضح ذلك أن الفعل القليل لا يبطل الصلاة ؛ لأن النظم لا يفسد به ولا يختل ، وإذا زيد ركن ، ظهر به الاختلال ، وإن كان رکوع واحد لا يبلغ مقدار الفعل الذي يفسد الصلاة لكثرته ، ولكن كالفعل الكثير من جهة اختلاف نظم الصلاة به ، ونظم الصلاة لا يختلف بتكرير الفاتحة ، فلا يؤثر في بطلان الصلاة .

**فِيَّ** : ٨٣٢- ذكر العراقيون عن نص الشافعي : «أن الآخرين الذي لا ينطق لسانه بالفاتحة ، يلزمهم أن يحرك لسانه بدلاً عن تحريكه إياها في القراءة ، [والتحريك من غير قراءة كالأيماء بالركوع والسجود] ، وهذا مشكل<sup>(٢)</sup> عندى ؛ فإن التحرير بمجرده لا يناسب القراءة ولا يدانيها ، فاقامته بدلاً بعيدٌ ، ثم يلزم على قياس ما ذكروه أن يلزموا التصويب/ من غير حروف مع تحريك اللسان ، وهذا أقرب من التحرير المجرد . ١٣٢ وعلى الجملة ، فلست أرى ذلك بدلاً عن القراءة لما ذكرته ، ثم إذا لم يكن بدلاً ، فالتحريك الكثير يتحقق بالفعل الكثير ، على ما سيأتي مشرحاً في الأفعال .

### فِيَّ

٨٣٣- ذكر صاحب التقريب أن المصلي إذا كان في أثناء قراءة الفاتحة ، فنوئ قطعها عقداً ، ولم يقطعها فعلاً ، فلا أثر لهذنه النية . وليس كما لو نوى قطع الصلاة ؛ فإن ذلك يتضمن قطع نية الصلاة وهي رابتها ، فإذا عمد قطعها بطلت . وهذا ظاهر لاشك فيه ، ولكني أحببت نقله منصوصاً .

الشافعية : ٢٢٦/٣ ، وتهذيب الأسماء واللغات : ٢٧١/٢ رقم ٤٤٢ ) .

(١) «الاستفراغ» : طلب الفرق .

(٢) زيادة من (ت ١) ، (ت ٢) .

## فِصَابُ الْمُؤْمِنِ

قال : فإذا قال الإمام : «**وَلَا أَضَالَّينَ**» [الفاتحة : ٧] ، قال : «آمين»<sup>(١)</sup> .

٨٣٤- آخر الفاتحة ، «**وَلَا أَضَالَّينَ**» ، فإذا انتهت استحبينا لمن أنهاها أن يقول : آمين ، وفيه لغتان : القصر والمد ، والميم مخففة على اللتين ، وال الصحيح أنه من الأصوات ، وضع لتحقيق الدعاء ، والمراد به : «ليكن كذلك» كما أن المراد من قوله : «صه» أي اسكت ، فيؤمن من المنفرد والإمام والمأموم . وإذا قال الإمام «**وَلَا أَضَالَّينَ**» / آمن ، ويؤمن المقتدون به .<sup>(٢)</sup>

٨٣٥- ثم الإمام في الصلاة الجهرية - وفيها الفرض<sup>(٣)</sup> - يؤمن ، ويرفع صوته بالتأمين ، ويتبع التأمين القراءة ، وكما يجهر بها يجهر بالتأمين ، وهذا يقوي أحد الوجهين في العجر بالتعوذ ، فإنه تابع للقراءة كالتأمين .

والمأموم يؤمن وإن لم يكن ذلك آخر تلاوته للفاتحة ؛ فإنه كان يستمع ، وأخر الفاتحة دعاء ، والتأمين بالمستمع المشارك في الدعاء أولى في سجية الداعين منه بالداعي نفسه ، فإذا كان الإمام يؤمن آمن من خلفه ، ولهذا قال أبو حنيفة<sup>(٤)</sup> : لا يؤمن الإمام ويؤمن المقتدي ، ويسرّ .

٨٣٦- ثم إذا ثبت أن الإمام يجهر بالتأمين ، فالمقتدي هل يجهر بالتأمين ؟ اختلف نص الشافعي : فقال في موضع : يجهر ، وقال في موضع : لا يجهر ، واختلف الأئمة ، فذهب الأكثرون إلى أن المسألة على قولين ، ثم اختلف هؤلاء : فذهب جمهورهم إلى طرد القولين في كل صورة ، أحدهما - أن المقتدي لا يجهر ، كما لا يجهر بالقراءة وشيء من أذكار صلاته ، وإنما الجهر للإمام .

(١) ر . المختصر : ٧١/١ .

(٢) المعنى أن الإمام يؤمن في الصلاة الجهرية ، فرضاً كانت ، أو نفلاً كالعيدين ، والقيام وغيرها .

(٣) ر . مختصر الطحاوي : ٢٦ ، رؤوس المسائل : ٥٤ مسألة : ٥٩ ، مختصر اختلاف العلماء : ٢٠٢ مسألة : ١٣٩ ، الهدایة مع فتح القدیر : ٢٥٦/١ ، حاشیة ابن عابدین : ٣٣١/١ .

والقول الثاني / أنه يجهر لما روي عن أبي هريرة أنه قال : « كان إذا أمن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، أمن من خلفه ، حتى كان للمسجد ضجة ، وروي لجة »<sup>(١)</sup>

(١) حديث أبي هريرة في التأمين . متفق عليه . ولغظ البخاري « إذا أمن الإمام ، فأمنوا ، فإن الملائكة تؤمن ، فمن وافق تأمينه تأمين الملائكة غفر له ما تقدم من ذنبه » (اللؤلؤ والمرجان : رقم ٢٣١ / ٨٣).

\* أما على نحو سياقة إمام الحرمين ، فقد قال الحافظ : « لم أره بهذا اللفظ ، لكن روى معناه ابن ماجة ، عن أبي هريرة ، وكذلك أبو داود أيضاً ». ١. هـ ملخصاً .

هذا : وقد تعقب ابن الصلاح في الكلام على الوسيط الإمام الغزالى قائلاً : « أورد هذا الحديث ، تبعاً لإمام الحرمين في النهاية ، وهو غير صحيح مرفوعاً ، وإنما رواه الشافعى من حديث عطاء : كنت أسمع الأئمة : ابن الزبير ، فمن بعده يقولون : آمين حتى إن للمسجد للجة ». ١. هـ نقاًلاً عن الحافظ في تلخيصه .

ثم قال الحافظ : وقال النووي مثل قول ابن الصلاح ، وزاد - أبي النووي - : « وهذا غلط منها ». ١. هـ بنصه .

هذا ولم أصل إلى هذا الذي قاله النووي في المجموع عند كلامه على أحاديث الباب : ٣٦٩-٣٧٠ . فلعله قاله في مكان آخر .

ملاحظة : ذكر الحافظ تنبئاً حول هذا الحديث ، قال فيه : « ذكر الغزالى في الوسيط ، وفي الوجيز زيادة « ما تقدم من ذنبه ، وما تأخر » ، قال ابن الصلاح : وهي زيادة ليست بصحيبة » . ثم عقب الحافظ قائلاً : « وليس كما قال ، كما بيته في طرق الأحاديث الواردة في ذلك » انتهى كلام الحافظ .

قلت (عبد العظيم) : مراد الحافظ : ليس الأمر كما قال ابن الصلاح بالنسبة للجزء الأول من الزيادة : « ما تقدم من ذنبه » أما زيادة « ما تأخر » ، فقد وصفها الحافظ نفسه في الفتح بأنها شاذة من بعض الطرق ، وغير صحيحة في البعض الآخر (ر . فتح الباري : الأذان - باب جهر الإمام بالتأمين ج ٢ ص ٢٦٢ حديث ٧٨٠ ، وتلخيص الحبير : ٢٣٨ / ١ ، ٢٣٩ ح رقم ٣٥٦٣٥٤) .

\* تنبئه واستدراك : كنا قد كتبنا التعليق السابق قبل أن يطبع مشكل الوسيط لابن الصلاح ، وتنقيح الوسيط للنووي ، وبعد أن رأينا الكتاين تبين لنا ما يأتي : ١- الكلام الذي نقله الحافظ في التلخيص عن النووي ، وقلنا : إننا لم نجده في المجموع ، وجدرناه في التنقيح . ٢- كلام ابن الصلاح بشأن زيادة « ما تقدم من ذنبه وما تأخر » وأنها زيادة غير صحيحة ، والتعليق عليه بعد ذلك ، نقول : عبارة ابن الصلاح نقلناها من التلخيص للحافظ ، لكننا رأينا العبارة في مشكل الوسيط تختلف ، فابن الصلاح يقول عن هذه الزيادة : « إنها غير صحيح منها قوله (وما تأخر) ». ولم يتكلم عن « ما تقدم » ، وهذا بخلاف عبارة الحافظ التي نقلها عن ابن

والمعنى أن المقتدي متابع لإمامه في التأمين ؛ فإنه ليس يؤمن لقراءة نفسه ، وإنما يؤمن بسبب انتهاء قراءة إمامه ، فليتبعه في الجهر ، كما يتبعه في أصل التأمين .

واعتمد أئمتنا من القولين هذا ، ولم يرَوا في حديث أبي هريرة متعلقاً ؛ فإن الناس إذا كثروا وأسمعوا كل واحد نفسه معاً ، فيحصل من مجموع أصواتهم هينمة<sup>(١)</sup> وضجة ، فيمكن أن يحمل الحديث على ذلك .

ومن أصحابنا من قال : إن لم يجهر الإمام بالتأمين في الصلاة الجهرية ، جهر به المقتدي قولًا واحدًا . وإن جهر الإمام ، فهل يجهر المأموم ؟ فعلى قولين ، وهذا التفصيل ذكره العراقيون ، وكان شيخي لا يراه ولا يذكره .

ويمكن توجيه ما فصلوه من القاعدة التي نبهنا عليها في التأمين ، وما فيه من رعاية التبعة .

٨٣٧- ذكر العراقيون طريقة أخرى ، وقالوا : من أئمتنا من قال : ليست المسألة على قولين ، والنصان متلازمان على حالين ، فحيث قال : « لا يجهر المأموم » ، إذا

قل المقتدون ، وقربوا من الإمام ، أو صغر المسجد ، وكان القوم يبلغهم صوت الإمام ، فإذا سمعهم ، كفى ذلك لمن سمعوه ، كأصل القراءة . وإن كبر المسجد ، وكان صوت الإمام لا يبلغ الجمع ، فنؤثر للمقتدين أن يرفعوا أصواتهم حتى تبلغ أصوات الأقربين الأبعد . ثم لا يختص استحباب الرفع بقوم ، بل نؤثر للجميع .

فهذا منتهى القول في ذلك .

٨٣٨- ثم كان شيخي يقول : ينبغي للمقتدي أن يترصد فراغ الإمام عن قوله : « ولا الصالين » ، فيبادر التأمين حينئذ ، فيقع تأمينه مع تأمين الإمام ، وكان يقول : لا تستحب مساواة الإمام ومقارنته في شيء إلا في هذا ؛ فإن النبي صلى الله عليه

الصلاح ، والتي تفيد أن ابن الصلاح يضعف الزيادة كاملة . (ر . التنقح للنووي ، ومشكل الوسيط لابن الصلاح - كلاماً بهامش الوسيط : ١٢٠ / ٢ ، ١٢٢) .

(١) « الهينمة » الكلام الخفي ، غير البين ، من قولهم : هيئم فلان . إذا دعا الله ، وأخفى كلامه . (المعجم) .

وسلم قال في حديث صحيح : « إِذَا قَالَ الْإِمَامُ « وَلَا الضَّالِّينَ » ، فَقُولُوا : أَمِينٌ ، فَإِنِّي  
الْمَلَائِكَةُ تَؤْمِنُ عَلَى ذَلِكَ ، وَمَنْ وَافَقَ تَأْمِينَهُ تَأْمِينَ الْمَلَائِكَةِ غُفرَانٌ لِمَا تَقْدِمُ مِنْ ذَنَبِهِ »<sup>(١)</sup> .  
وَمَا ذَكَرَهُ مِنْ اسْتِحْبَابِ الْمَقَارَنَةِ ، يُمْكِنُ تَعْلِيلَهُ بِأَنَّ الْقَوْمَ لَا يُؤْمِنُونَ / لِتَأْمِينِهِ ، حَتَّىٰ  
يَرْعَوْا فِي هَذَا مَلَابِسَتِهِ لِتَأْمِينِ أَوْلَآءِ ، وَإِنَّمَا يُؤْمِنُونَ لِقَرَاءَتِهِ ، وَقَدْ نَجَزَتْ قَرَاءَتِهِ ، فَإِذَا  
وَقَعَ التَّأْمِينُ بَعْدَ نِجَارِ الْقِرَاءَةِ ، كَانَ فِي أَوَانِهِ وَحْيَنِهِ .

### فِصْكٌ

٨٣٩ - قراءة الفاتحة واجبة عندنا في كل ركعة ، وقال أبو حنيفة<sup>(٢)</sup> : لا تجب في الركعتين الآخرين ، وإنما تجب في الركعتين الأوليين ، وطرد مذهبه في جميع الحالات : منفرداً كان المصلي ، أو إماماً ، أو مقتدياً .

٨٤٠ - ثم قراءة السورة بعد الفاتحة مسنونة في حق المنفرد والإمام في الركعتين الأوليين ، وفي ركعتي الصحيح ، وهل تستحب قراءة السورة في الثالثة من المغرب ، والركعتين الآخرين من الصلوات الرباعية ؟ فعلى قولين من موصيin : أحدهما - وإليه ميل النصوص الجديدة - أنها مستحبة في كل ركعة على إثر الفاتحة ، لما روى عن أبي سعيد الخدري أنه قال : « حَزَرْنَا قِرَاءَةَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي الرَّكْعَتَيْنِ الْأَوَّلَيْنِ مِنَ الظَّهَرِ ، فَكَانَتْ قَدْرُ سَبْعِينِ آيَةً ، وَحَزَرْنَا قِرَاءَتَهُ فِي الرَّكْعَتَيْنِ الْآخِرَيْنِ ، فَكَانَ عَلَى النَّصْفِ مِنْ ذَلِكَ »<sup>(٣)</sup> .

(١) تقدم الكلام عن هذا الحديث ، اقرأ التعليق قبل السابق كاملاً .

(٢) ر. مختصر الطحاوي : ٢٨ ، مختصر اختلاف العلماء : ٢١٦/١ ، مسألة ١٥٥ ، بدائع الصنائع : ١١١/١ . حاشية ابن عابدين : ٣٠٧/١ .

(٣) حديث أبي سعيد الخدري رواه مسلم بلفظ : كان يقرأ في صلاة الظهر في الركعتين الأوليين ، في كل ركعة قدر ثلاثين آية ، وفي الآخرين قدر خمس عشرة آية ، أو قال نصف ذلك . وأما لفظ إمام الحرمين : « قدر سبعين آية ، فقد قال عنه ابن الصلاح : « هُوَ وَهُمْ تَسْلِسلٌ ، وَتَوَارِدُوا عَلَيْهِ » كذا حكاه الحافظ عنه (ر. مسلم : الصلاة ، باب القراءة في الظهر والعصر ، ح ٤٥٢ ، وأبو داود : الصلاة ، باب تخفيف الآخرين ، ح ٨٠٤ ، التلخيص : ٢٣٩/١ . ح ٣٥٦ ) .

١٣٧ والقول الثاني - وعليه العمل - إن قراءة السورة / لا تستحب بعد الركعتين الأوليين ؛ فإن بناء ما بعدهما من الركعات على التخفيف ، ويشهد له أنه لا يستحب فيهما الجهر في الصلوات الجهرية ، ومن يرى قراءة السورة في الركعتين الآخريين يؤثر أن تكون أخفّ من الركعتين الأوليين ، ويشهد له حديث أبي سعيد الخدري .

#### ٤٤١. ومن تمام البيان في ذلك تفصيل القول في المقتدي :

فإن كانت الصلاة جهرية ، وكان المأموم يسمع صوت الإمام ، فلا يستحب له قراءة السورة ، بل يقتصر على قراءة الفاتحة ، والأصل فيه ما روي عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « إذا كتم خلفي ، فلا تقرؤوا إلا بفاتحة الكتاب ؛ فإنه لا صلاة إلا بها » ، وتمام الحديث أن أعرابياً اقتدى برسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقرأ رسول الله صلى الله عليه وسلم « والشَّمْسِ وَضُحَاهَا » فراسله الأعرابي ، فتعسرت القراءة على رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فلما تحلل عن صلاته ، قال : إذا كتم خلفي ، فلا تقرؤوا إلا بفاتحة الكتاب ، فإنه لا صلاة إلا بها »<sup>(١)</sup> .

(١) حديث « أن أعرابياً راسل النبي صلى الله عليه وسلم قراءة سورة الشمس وضحاها ، فتعسرت عليه القراءة . . . » قال الحافظ : « لم أجد هنكذا ، وروى الدارقطني من حديث عمران بن حصين . كان صلى الله عليه وسلم يصلي بالناس ، ورجل خلفه ، فلما فرغ قال : من ذا الذي يخالفني سورة كذا ؟ فنهاهم عن القراءة خلف الإمام . وعيّن مسلم في صحيحه ، هذه السورة « سبع اسم ربك الأعلى » ولم يذكر فنهاهم عن ذلك . بل قال فيه : قال شعبة : قلت لقناة : كأنه كرهه ، قال : لو كرهه لننهى عنه . قال البيهقي : وهذا يدل على خطأ الرواية الأولى » .

١. هـ بنصه من التلخيص .

هذا وقد روي عن عبادة بن الصامت حديث بمعناه . من غير تعين الرجل والسترة ، رواه أحمد ، والبخاري في جزء القراءة خلف الإمام محتاجاً به ، وصححه أبو داود ، والترمذى ، والدارقطنى ، وابن حبان والحاكم والبيهقي . (ر . مسلم : الصلاة ، باب نهي المأموم عن جهره بالقراءة خلف إمامه ، ح ٣٩٨ ، أبو داود : الصلاة ، باب من ترك القراءة في صلاته بفاتحة الكتاب ح ٨٢٣ ، ٣٢٤ ، والترمذى أبواب الصلاة ، باب ما جاء في القراءة خلف الإمام ، ح ٣١١ نحوه ، قال أبو عيسى حديث حسن ، وصححه الألبانى : ١٩٩ / ١ والمستند : ٥ / ٣١٣ ، ٣١٦ ، والدارقطنى : ١ / ٣١٨ ح ٥ ، وابن حبان : ١٧٩٢ ، ١٧٨٥ / ٥ ، وقال الأرناؤوط : إسناده قوي . والبيهقي في السنن : ١٦٤ / ٢ ، والحاكم : ٢٣٨ / ١ ، وتلخيص الحبير : ١ / ٢٣٠-٢٣١ ، ٣٤٢ ح ٢٤٠-٢٣٩ ، ٣٤٣ ، ٣٥٧ ) .

ولو كانت الصلاة سرية أو بعدها موقف المأمور وكان لا يسمع صوت الإمام ، فهل / ١٣٨ يقرأ السورة ؟ فعلى وجهين : أحدهما - أنه يقرأ ، وهو القياس ؛ فإن المقتدي بالمنفرد عندنا ، غير أنه حيث يسمع يقدم الاستماع في السورة على القراءة ، فإذا كان لا يستمع ، فلا معنى لترك قراءة السورة .

والوجه الثاني - أنه لا يقرأ ، فإنه صلى الله عليه وسلم قال : « إذا كنتم خلفي ، فلا تقرؤوا إلا بفاتحة الكتاب » ولم يفصل بين صلاة وصلاة .

والسائل الأول يؤكّل قوله على الحكاية المروية في مراسلة الأعرابي إيه ، ويخصّص النهي عن قراءة السورة بالسامع في الصلاة الجهرية . وكان شيخي يقول : صح ، أنه كان لرسول الله صلى الله عليه وسلم سكتة بين الفراغ من الفاتحة وافتتاح السورة ، فليتذرّها المقتدي ، فإن انتجزت فيها قراءة الفاتحة ، فذاك ، وإن بقيت استتمها مع أول السورة .

### فِصْلٌ

قال : « وإذا فرغ منها وأراد أن يركع . . . إلى آخره »<sup>(١)</sup> .

٨٤٢ - ذكرنا تفصيل القول في المفروض والمستون من القراءة . ولاشك أن السورة تقرأ بعد الفاتحة ، ولو قرأ المصلي السورة أولاً ، ثم الفاتحة ، فقراءة الفاتحة مجزئة ، ولكن هل يعتد بقراءة السورة ؟ فعلى وجهين ، ذكرهما العراقيون وغيرهم ، ولا يخفى توجيههما على من يحاوله .

٨٤٣ - والقيام ركن في صلاة المفترض ، ثم لا يضر خفض الرأس على هيئة الإطراف ، ولكن يجب نصب الفقار ، ولو ثني شيئاً من حقوه ومحل نطاقه ، لم يجز ، وإن ثني فقار ظهره ، ولم يكن معقد الطاق - إن أمكن ذلك - فلا يسوغ أيضاً .

المعتبر فيه أنا سنذكر أن الاعتدال عن الركوع واجب ، والاعتدال الانتصار التام ، ولو لا ما صرّح من هيئة الإطراف ، لأوجبنا رفع الرأس للاعتدال .

(١) ر . المختصر : ٧٢ / ١

٨٤٤- ثم القدر الذي تقع قراءة الفاتحة فيه من القيام مفروض ، وإذا مد المصلّى القيام ، وزاد على ما يحوي قراءة الفاتحة ، فقد ذكر الشيخ أبو علي وجهين في أنا هل حكم بأن جميع القيام فرض أم لا ؟ وبين هذين الوجهين على الوجهين ، في أن من يستوعب رأسه بالمسح ، فهل نقول : جميع المسح وقع فرضاً ، أم لا ؟

١٤٠ وهذا عندي كلام خارج عن ضبط الفقه ؛ فإنه إذا جاز الاقتصر على ما يقع عليه اسم المسح ، فكيف ينتظم القول بأن الزائد عليه فرض ؟ ولو لا تعرض هذا الإمام لحكاية هذا ، وإن كنت لا أرى ذكره .

ثم إن تخيل متخيل ذلك ، فشرطه عندي ، أنه لو أوصل الماء إلى رأسه دفعه واحدة بحيث لا يفرض تقدّم جزء على جزء ، فليس جزء من هذا أولى من جزء بأن يضاف الفرض إلى المسح الواقع به ، فاعتقدون أن جميعه يقع فرضاً ، وهذا بعيدٌ في هذه الصورة التي تكلّفنا في تصويرها أيضاً .

فاما إذا أوصل الماء شيئاً إلى رأسه حتى استوعبه بالمسح ، فتخيل الفرضية في الأجزاء التي وصل الماء إليها بعد الجزء الأول محال .

فأما القيام ، فإذاقرأ المصلّى الفاتحة قائماً ، ثم مدّ القيام بعد ذلك ، فوصف القيام بعد تقدّم القراءة بالفرضية لا يقبله محصل ، وكيف يوصف بالفرضية ما جاز تركه ، وهو تميّز عما تقدّم محلّاً للقراءة المفروضة ؟

١٤١- نعم إن خلاً أول القيام من قراءة الفاتحة ، ثم افتح المصلّى القراءة / ، فما هو محل القراءة مفروض أعني : قراءة الفاتحة ، وما تقدّم عليه فيه احتمال ، من جهة أنه كان يتّأطّي إيقاع قراءة الفاتحة فيه ، وكان لا يسوغ قطعه قبل جريان القراءة . فأما ما يقع بعد القراءة من القيام ، فلا معنى لوصفه بالفرضية .

٨٤٥- ومما نذكره في القيام ، أن بعض الناس قد يعتاد أن يتحرك قليلاً في صوب الركوع ، وينحنى قليلاً ، ثم يرتفع ، فمهما زايل الاعتدال ، وأوقع في حال زواله حرفاً من قراءته الواجبة ، فلا يعتد بذلك الواقع خارجاً عن اعتدال القيام . ولو كان يفعل ذلك ، ويعود قبل اشتغاله بالقراءة المفروضة ، فإن كان ينتهي إلى حد الركوع ويعود ،

فهذا يفسد الصلاة عمداً؛ فإنه زيادة ركوع في الصلاة، وسيأتي شرح ذلك. وإن كان يزايِل حد اعتدال القيام ويُعود، وكان لا ينتهي إلى حد الراکعين، فهذا فيه تردد عندي، والظاهر أنه يُبطل الصلاة، وإن لم يبلغ حد الكثرة في الأفعال؛ لأنَّه يُعَدُّ القومات في ركعة واحدة، فيصير / كما لو عدد الركوع في ركعة؛ فإنَّ من خرج عن ١٤٢ الاعتدال، فليس قائماً القيام المعتمد به، فإذا عاد، كان ذلك قياماً جديداً، وهو يقرب عندي من انحراف الرجل قصداً عن قُبَّالة القبلة، وقد ذكرت أنَّ ذلك مبطلاً<sup>(١)</sup> للصلاة؛ فالخروج عن السمت المرعى في القيام ينزل هذه المتنزلة.

وسمعت شيخي يجعل الانحناء الذي لا ينتهي إلى الركوع بمثابة الأفعال، فإنَّ قلَّ زمانه، لم يضر، وإن كثر، فهو كال فعل الكثير، وهذا بعيد جداً.

٨٤٦ - ونحن نبتدئ الآن تفصيل القول في الركوع، فنذكر أقله، ثم نذكر أكمله وأفضله.

فأما الأقل، فإنه يعتمد أمرين: أحدهما - الانحناء إلى الحد الذي نذكره، والثاني - الطمأنينة، أما الانحناء، فأقله أن ينحني حتى ينتهي إلى حد لو مدد يديه نالت راحته ركبتيه، وينبغي أن ينتهي إلى هذا في الانحناء، ولو كان بلوغه لانحناسه وإخراجه ركبتيه وهو مائل شاخص، فهذا ليس برکوع، ولا يخفى ذلك، ولكن مزاج انحناءه بهذه الهيئة، ولم يجرد/ انحناءه، فوصل إلى ما ذكرناه بهما، فلم يعتد بما جاء به، ١٤٣ فليكن بلوغ الحد المذكور بالانحناء.

٨٤٧ - فاما الطمأنينة في الركوع، فلا بد منها، ولا تصح الصلاة دونها، ثم ليس المعنى منها لبناً ظاهراً، ولكن ينبغي أن يفصل الراکع منتهی هُويه عن حركاته في ارتفاعه، ولو بلحظة؛ فإذا فعل ذلك، فقد اطمأن، وإن لم ينفصل آخر حركات هُويه عن أول حركات ارتفاعه، بل اتصل الآخر بالأول، فهذا رجل لم يطمئن.

ومما يتم به هذا التحقيق، أن الراکع لو جاوز أقل الحد في الهوي والمخض،

(١) كذا في النسخ الأربع. مبطلاً، ولا أدرى له وجهاً إلا على تقدير سقوط لفظة مثل: يُعَدْ. ثم جاءتنا (ل) وفيها: «مبطل».

وأتصلت حركاته ، فإن ظن ظانٌ والحالة هذه أن زيادة حركاته وراء أقلَّ حد الركوع يحسب طمأنينة ، قيل له : ليس كذلك ، والرجل غير مطمئن ؛ والسبب فيه أنا نشرط الطمأنينة ليتميز الركن بها بانفصاله عما قبله وبعده ؛ فإنه إذا كان كذلك ، كان ركناً معيناً متميزاً ، فإذا تواصلت الحركات ، فلا يحصل لهذا الغرض ، فهذا بيان الأقل .

٨٤٨- ولا يجب عندنا ذكرُ في الركوع / - خلافاً لأحمد بن حنبل<sup>(١)</sup> - فإن الركوع في نفسه مخالف للهيئة المعتادة ، فلم يُشترط فيه ذكر ، بخلاف القيام ، فإنه واقعٌ في الأعياد ، فخصص بقراءة في العبادة .

٨٤٩- فأما بيان الأكمل ، فنذكر ما يتعلق بالهيات ، ثم نوضح الذكر المشروع فيه .

فينبغي للراكع أن يجاوز الحد الذي ذكرناه في الأقل ، ويسمى ظهره في الركوع ، وينصب قدميه من موظئهما إلى حقوبيه ، ويختس ركبتيه إلى وراء ، ولا نرى له أن يشي ركبتيه ، بل ينصب الرجلين ، ويثنى ما فوقهما على استواء .

وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يمدّ ظهره وعنقه في الركوع على استواء ، بحيث لو صب الماء على ظهره ، لاستمسك ، ويضم راحتيه على ركبتيه والأصابع على حليتها<sup>(٢)</sup> متوسطة في التفريج ، وينبغي أن يوجهها نحو القبلة ، وإذا انتهى إلى المتهى الذي ذكرناه ، فيجافي مرافقه عن جنبيه ، ولا نؤثر له أن يتجاوز في الانحناء الاستواء الذي وصفناه .

٨٥٠- فأما الذكر المشروع ، فينبغي أن يقول إذا / ابدأ الهوي : الله أكبر ، ثم اختلف قول الشافعي ، فقال في قوله : يحذف التكبير حذفاً ، ولا يمدّه ، ولا يبسطه ، وليس المراد بحذفه أن يوقعه قائماً ثم يبتدىء بالهوي ، بل يكبر في هويه ، ولكن لا يحاول البسط .

(١) ر . كشف النقاع : ١/٣٩٠ ، الإنصاف : ١/١١٥ ، غاية المتنهى : ١/١٤١ .

(٢) حليتها أي خلقتها وصفتها . وفي (ت١) : جلبتها . والمعنى واحد . أما في (ت٢) فحرفت إلى حيلتها . (المعجم) .

والقول الثاني - أنه يمد التكبير ، ويبيسطه على انتقاله من القيام إلى الركوع .

وقد طرد الشافعي القولين في جميع تكبيرات الانتقالات ، فمن رأى الحذف حاذر من البسط التغيير ، ومن رأى البسط ، لم يحب أن يخلِّي حالَةً عن الذكر .

ثم إذا انتهَى إلى الركوع قال : سبحان ربِّي العظيم . روى حذيفة بن اليمان : « أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ يَقُولُ ذَلِكَ فِي رَكْوَعِهِ »<sup>(١)</sup> ، وروى أبو هريرة أنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ يَقُولُ : « اللَّهُمَّ لَكَ رَكِعْتُ ، وَبِكَ آمَنْتُ ، وَلَكَ أَسْلَمْتُ ، أَنْتَ رَبِّي خَشِعْ سَمِعِي ، وَبَصَرِي ، وَمَخِي ، وَعَظِيمِي ، وَعَصَبِي ، وَمَا اسْتَقْلَّتْ بِهِ قَدْمِي لَهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ »<sup>(٢)</sup> .

فإن سبَّحَ ثلَاثَةً وأَتَى بالذكر الذي رواه أبو هريرة ، فحسْنٌ ، وإن اقتصر على أحدهما ؛ فالتسبيح أولى وأأشهر ، وعليه/ العمل .

١٤٦

ثم كان شيخي يقول : إنَّ كَانَ إِمَامًا لَمْ يَزِدْ عَلَى التَّسْبِيحِ ثلَاثَةً ، وَإِنْ كَانَ مُنْفَرِدًا ، فَكُلُّمَا زادَ ، كَانَ حَسْنًا .

## ٨٥١- وقد اعتمد الشافعي في الطمأنينة وبيان الأقل في الركوع والسجود ، ما رواه

(١) حديث حذيفة : رواه الدارقطني ، وروي نحوه عن ابن مسعود ، وأصل هذا الحديث عند أبي داود ، وابن ماجة ، والحاكم ، وابن حبان من حديث عقبة بن عامر . (ر . الدارقطني : ٣٤١/١ ، أبو داود : الصلاة ، باب ما يقول الرجل في ركوعه وسجوده ، ح ٨٦٩ ، ابن ماجه : إقامة الصلاة ، باب التسبيح في الركوع والسجود ، ح ٨٨٧ ، الحاكم : ٢٢٥/١ ، التلخيص : ٢٤٢/١ ، ٢٤٣ ح ٣٦٥) .

(٢) حديث أبي هريرة : رواه الشافعي ، وليس فيه : ومخي وعصبي ، ورواه مسلم من حديث علي رضي الله عنه على نحو ما ساقه إمام الحرمين تماماً إلا : (أنت ربِّي) (وما استقلت به قدمي) وهي عند ابن خزيمة ، وابن حبان ، والبيهقي ، ورواه النسائي عن جابر . (ر . مسلم : ٥٣٤/١ ، كتاب صلاة المسافرين ، باب الدعاء في صلاة الليل وقيامه ، ح ٧٧١ (جزء منه) ، وأبو داود عن علي : الصلاة ، باب ما يستفتح به الصلاة من الدعاء ، ح ٧٦٠ ، وصحيف أبي داود للألباني : ح ٦٨٨ ، والترمذى : كتاب الدعوات عن علي كذلك ، باب ٣٢ ح ٣٤٢١ ، ٣٤٢٢ ، والنسائي عن جابر : التطهير ، باب (١١٤) نوع آخر من الذكر في الركوع ، ح ١٠٥٢ ، وعن علي ، ح ١٠٥١ ، والشافعي في الأم : ١١١/١ ، وأحمد في المسند عن علي : ٩٥/١ ، ١٠٢ ، ١١٩ ، والبيهقي : ٨٧/٢ ، تلخيص الحبير : ٢٤٣/١ ، ح ٣٦٥) .

رفاعة بن رافع : أن أعرابياً دخل المسجد وصلّى ، فأساء الصلاة ، ثم جاء فسلم على النبي صلى الله عليه وسلم ، فرد عليه السلام ، فقال : « ارجع فصلّ ؛ فإنك لم تصلّ » فرجع وصلّى ، ثم عاد ، فسلم ، فرد عليه السلام ، وقال : ارجع وصلّ ؛ فإنك لم تصلّ ، فرجع وصلّى ، ثم عاد فسلم ، فرد عليه ، وقال : ارجع وصلّ فإنك لم تصلّ . فقال الأعرابي : والذى بعثك بالحق لا أحسن غيرها ، فعلّمني !! فقال : تَوَضَّأْ كما أمرك الله ، ثم استقبل القبلة ، فقل : الله أكبر ، ثم اقرأ ما معك من القرآن ، ثم اركع حتى تطمئن راكعاً ، ثم ارفع رأسك حتى تعتدل قائماً ، ثم اسجد حتى تطمئن ساجداً ، ثم ارفع حتى تعتدل جالساً ، ثم اسجد حتى تطمئن ساجداً ، ثم افعل ذلك في كل ركعة <sup>(١)</sup> ولم يأمره بذلك في الركوع والسجود .

٨٥٢- ثم ينبغي للمصلّى أن يقيم شعار رفع اليدين ، فيرفع يديه عند الركوع ، وعند رفع الرأس من الركوع ، كما يرفع يديه عند تكبيرة العقد . ١٤٧

ثم الذي نذكره هنا وقت الرفع والخفض ، فيرفع يديه عند ابتداء الهوي ، ثم يبتدىء الهوي ، ويبتدىء خفض اليدين مع الهوي ، فينتهي إلى الركوع ، وقد انتهت يداه إلى ركبتيه ، وإذا أراد رفع الرأس من الركوع ، ابدأ رفع اليد مع الارتفاع ، فيعتدل وقد انتهت يداه في الارتفاع إلى متهاها ، ثم يخفض يديه بعد الاعتدال ، فهذا بيان الرفع عند الركوع ، وعند رفع الرأس من الركوع .

ثم يقول الرافع من الركوع : سمع الله لمن حمده ، ربنا لك الحمد . ولا فرق بين

(١) حديث المسيء صلاته متفق عليه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه ، البخاري : كتاب الأذان ، باب وجوب القراءة للإمام والمأموم في الصلوات كلها ح ٧٥٥ ، وأطرافه في ٧٩٧ ، ٦٢٥٢ ، ٦٦٦٧ ، وأخرجه مسلم : كتاب الصلاة ، باب وجوب قراءة الفاتحة في كل ركعة ، ح ٣٩٧ .

وأما من حديث رفاعة بن رافع ، الذي ذكره إمام الحرمين ، فقد أخرجه أبو داود : الصلاة ، باب من لا يقيم صلبه في الركوع والسجود ، ح ٨٥٨ ، والنمسائي : التطبيق ، باب الرخصة في ترك الذكر في الركوع ، ح ١٠٥٤ ، والحاكم : ٢٤٢/١ ، وقال : صحيح على شرط الشيفين ، ووافقه الذهبي ، والشافعي في الأم : ٨٨/١ ، وأحمد : ٣٤٠/٤ ، وقال الألباني : رواه البخاري في جزء القراءة : ١٢-١١ ، انظر الإرواء : ٣٢١/١ ، ح ٣٢٢ ، ٢٨٩ .

أن يكون إماماً ، أو مأموماً ، أو منفرداً ، وقد روي أنه صلى الله عليه وسلم قال : « سمع الله لمن حمده ، ربنا لك الحمد ملء السموات والأرض ، وملء ما شئت من شيء بعد ، أهل الثناء والمجد حق ما يقول العبد ، كلنا لك عبد ، لا مانع لما أعطيت ولاعطي لما منعت ، ولا ينفع ذا الجَدِّ مِنْكَ الْجَدُّ »<sup>(١)</sup> .

ولعل هذه الدعوات تليق بالمنفرد ، فأماما الإمام ، فيقتصر على قوله : « سمع الله لمن حمده ربنا لك الحمد » ؟ فإنه / مأموم بالتحفيف على من خلفه .

١٤٨

٨٥٣ - ثم ذكر الأئمة أنه يجب الطمأنينة في الاعتدال ، كما يجب ذلك في الركوع والسجود ، وفي قلبي من الطمأنينة في الاعتدال شيء ؛ فإن النبي صلى الله عليه وسلم في حديث الأعرابي ذكر الطمأنينة في الركوع والسجود ، و[أما]<sup>(٢)</sup> الاعتدال قائماً وجالساً ، فلم يتعرض للطمأنينة ؛ فإنه قال : « ثم ارفع رأسك حتى تعتدل قائماً ، ثم اسجد حتى تطمئن ساجداً ، ثم ارفع رأسك حتى تعتدل جالساً »<sup>(٣)</sup> . وهذا الركن من

(١) دعاء الرفع من الركوع روي مختصراً ، وكاملاً على نحو ما ساقه إمام الحرمين ، والمحتصر « سمع الله لمن حمده ، ربنا ولك الحمد » متفق عليه (اللؤلؤ والمرجان : ٨٠ / ١ ح ٢٢٠) ويتمامه عند مسلم من حديث أبي سعيد الخدري وابن عباس (مسلم : ٣٤٧ / ١ ، باب ٤٠) ما يقول إذا رفع من السجود من كتاب الصلاة ، ح ٤٧٧ ، ٤٧٨ ) ووقع في (المذهب) و(الوجيز) كما هنا في النهاية (حق) بدون الهمزة ، وحذف الواو في (كلنا لك عبد) وتعقب التوسيع ذلك بأن الذي عند المحدثين يائياهما . وأجاب الحافظ بأنه عند النسائي بحذفهما أيضاً . (ر . تلخيص العجيز : ٣٦٨ ، ٣٦٧ ح ٢٤٤ / ١) .

(٢) زيادة من : (ت ٢) .

(٣) نقل الرافعي في الشرح الكبير : ٤٠٣ / ٣ عن إمام الحرمين عبارته هذة : « في قلبي من الطمأنينة في الاعتدال شيء ؛ فإنه صلى الله عليه وسلم قال . . . إنخ » وقال الحافظ في التلخيص : « ولم يتعقبه الرافعي ، وهو من المواقع العجيبة التي تقضي على هذا الإمام بأنه كان قليل المراجعة لكتب الحديث المشهورة ، فضلاً عن غيرها ؛ فإن ذكر الطمأنينة في الجلوس بين السجدين ثابت في الصحيحين . . . أما الطمأنينة في الاعتدال ، ثابت في صحيح ابن حبان ، ومسند أحمد ، من حديث رفاعة بن رافع ، ولفظه : « فإذا رفعت رأسك ، فأقم صلبك حتى ترجع العظام إلى مفاصلها » . ورواه أبو علي بن السكن في صحيحه وأبو بكر بن أبي شيبة من حديث رفاعة في مصنفه بلفظ : « ثم ارفع حتى تطمئن قائماً » ١ . هـ : التلخيص : ٢٥٦-٢٥٧ .

الأركان القصيرة أيضاً ، ولو وجبت الطمأنينة فيه ، لما امتنع مده كما في الركوع والسجود .

ولم يتعرض للطمأنينة في الاعتدالين الصيدلاني<sup>(١)</sup> ، ولكن سماعي من شيخي ، وما ذكره بعض المصنفين اشتراطُ الطمأنينة في الاعتدالين ، وهو محتمل من طريق المعنى ، وسيأتي من بعد ذلك كلام يدل على تردد الأصحاب في أن الاعتدال ركن مقصود في نفسه ، أم الغرض هو الفصل بين الركوع والسجود وبين السجدتين ؟ فإن ١٤٩ جعلناه مقصوداً ، فيظهر فيه اشتراط الطمأنينة ، وإن لم نجعله مقصوداً ، فلا يبعد / ألا تشرط الطمأنينة فيه ، والعلم عند الله . وما ذكرته احتمال . والنقل الذي أثق به اشتراط الطمأنينة .

### فِضْلَكَ

قال : « أول ما يقع على الأرض منه ركبته . . . إلى آخره »<sup>(٢)</sup> .

٨٥٤- نجز القول في الركوع والاعتدال عنه .

ثم يهوي المصلي ساجداً مكيراً ، والقول في حذف التكبير وبسطه على ما ذكرناه .

ثم لنا أن نقول : إن الحافظ - على جلالته وبحره في العلم بالسنة ، يعترف أنه لم يعرف أن الطمأنينة في الاعتدال عند ابن ماجة ، حتى أفاده بها شيخ الإسلام جلال الدين (ر. التلخیص : ٢٥٧ / ١ سطر ٦) .

ثم بعد كل هذا نقول : إن إمام الحرمين أنهى تردد قائلأً : « وما ذكرته احتمال ، والنقل الذي أثق به اشتراط الطمأنينة » ١ . هـ .

فهل بعد هذا يستحق أن يعنف به الحافظ كل هذا العنف ؟ رضي الله عنهمَا ، وتقبلهما مع الشهداء والصديقين .

ومما يمكن أن يسجل أيضاً أن الحافظ لم يلتفت أدنى التفاتات إلى تسليم الرافعي بما نقله عن إمام الحرمين ، وصب كل لومه وتعنيفه على الإمام وحده . فلماذا ؟ الله أعلم .

(١) عبارة (ت ٢) : . . . ولم يتعرض للطمأنينة في الاعتدالين . وللصيدلاني إشارة إلى ذلك ، ولكن سماعي من شيخي . . .

(٢) ر. المختصر : ٧٣ .

ثم مذهب الشافعي أن الأولي أن يقع منه على الأرض أولاً ركبته ، ثم يداه . وأبوا حنيفة<sup>(١)</sup> يعكس ذلك . وقد روي مثل ما ذكرناه عن النبي عليه السلام .  
ثم الكلام في السجدة يتعلق ببيان الأقل ، ثم بعده بالأكميل الأفضل .

٨٥٥ - وأما الأقل ، فنذكر هيئة البدن فيه ، وما يجب وضعه على الأرض ، فيجب وضع الجبهة ، وفي وجوب وضع اليدين والركبتين وأطراف أصابع الرجلين قولهان : أحدهما - لا يجب وضعها ، وما يوضع منها فلضرورة الإتيان بهيئة السجود ، وهذا القائل يقول : المقصود نهاية الخشوع بوضع أشرف الأعضاء الظاهرة على الأرض .  
والقول الثاني - أنه يجب / وضع هذه الأعضاء ، لما روي عن النبي عليه السلام أنه ١٥٠ قال : «أُمِرْتُ أن أسجدَ عَلَى سَبْعَ آرَابِ»<sup>(٢)</sup> وعنى بها الوجه واليدين والركبتين والقدمين .

وذكر بعض أئمتنا أنه لا يجب وضع الركبتين والقدمين قولهاً واحداً ، وإنما القولان في وجوب وضع اليدين .

ثم إذا أوجبنا وضع اليدين ، فهل يجب كشفهما في السجود ؟ فعلى قولين .  
ولا يجب كشف الركبتين والقدمين وفاما ؛ أما الركتبان ، فمتصلتان بالعورة ، فلا يليق برعاية تعظيم الصلاة كشفهما ، وأما القدمان ، فلا يتوجه وجوب كشفهما مع تجويف الصلاة مع الخفين .

توجيه القولين في اليدين : من قال : يجب كشفهما ، احتاج بما روي عن خباب بن الأرت رضي الله عنه أنه قال : «شكونا إلی رسول الله صلى الله عليه وسلم حرّ رمضان

(١) الذي رأيناه عند الحنفية أنهم يقولون بوضع الركبتين أولاً مثل الشافعية . (ر . مختصر الطحاوي : ٢٧ ، مختصر اختلاف العلماء : ١/٢١١ مسألة ١٤٩ ، والبحر الرائق : ١/٣٣٥ .  
وابن عابدين : ١/٣٣٥) .

(٢) حديث أمرت أن أسجد على سبعة آراب . متفق عليه من حديث ابن عباس : بلفظ : (سبعة أعظم) (ر . المؤلو والمرجان : ١/٩٩ ، باب (٤٤) أعضاء السجود ، ح ٢٧٦ .  
التلخيص : ١/٢٥١ ح ٢٧٦) .

\* و«الآراب» جمع (إرب) بكسر فسكون ، وهو العضو . (المعجم) .

في جيابها وأكفنا ، فلم يشكنا <sup>(١)</sup> معناه : لم يعطنا شكونا .

ومن لم يوجب كشفهما ، احتج أن الغرض المعقول من السجود إظهار صورة التواضع ، وذلك يحصل بكشف الجبهة ، ولا ينحرم <sup>(٢)</sup> بترك الكشف في اليدين .

ومن قال بالأول ، فله أن يقول : ترك كشف اليدين يحكي صورة الكسلى <sup>(٣)</sup> ويفوز بالتنعيم الذي يناقض الغرض .

فالأعضاء على مراتب ثلاثة : أما الركبتان ، ففي كشفهما خروج عن هيئة ذوي المروءات ، وليس في كشف القدمين معنى يليق بالسجود ، أما الجبهة ، فكأنها المقصودة بالسجود ، فلابد من كشفها ، على ما ستفصل ذلك ، والكفاف على التردد ؛ فليس في ترك كشفهما إخلال بالخصوص ، ولكن في ذلك إثبات تنعم وترفة ، فاقتضى ذلك اختلاف القول ، كما ذكرناه .

٨٥٦ - ونحن نذكر الآن أمرتين آخرين : أحدهما - تحقيق القول في الوضع ومعناه ، والثاني - تفصيل القول في الكشف .

فاما الوضع ، فقد قال الأئمة : لو أمس جبته الأرض وهو مقل لها ، لا يرسلها ، لم يجز ، ولم يصح السجود ، وقال صلى الله عليه وسلم : « مَكِّنْ جبتك من الأرض يا رياح » <sup>(٤)</sup> ، وطريق المعنى فيه وهو مدار تفصيل المذهب في السجود ،

(١) حديث خباب بهذا السياق قال الحافظ : « رواه الحاكم في الأربعين له » ، وأصله في مسلم وغيره من دواوين السنة ، ولكن بغير « جيابها وأكفنا » وهي موضع الاستشهاد والاستدلال .

ملاحظة : قال الحافظ : هو عند مسلم ليس فيه : « جيابها » و« أكفنا » و« حرّ » . وهو كما قال في النظرين الأولين . أما (حرّ) فهي عنده . (ر . مسلم : المساجد ومواضع الصلاة ، ح ٦١٩ ، والبيهقي ٤٣٨ / ١ ، والإحسان في تقرير صحيح ابن حبان : ٤٤٨٠ / ٤ ، التلخيص : ٢٥٢ / ١ ح ٣٧٧) .

(٢) في (ت١) ، (ت٢) : يتحرج .

(٣) جمع : كسل ، وكسلان (المعجم) .

(٤) حديث مَكِّنْ جبتك من الأرض رواه ابن حبان في حديث طويل ، عن ابن عمر ، ورواه الطبراني ، وقال النووي : لا يعرف ، وذكره في الخلاصة في فصل الضعف . هذا . ولذا نصل إلى (رياح) المخاطب بهذا الحديث . (ر . ابن حبان : ١٨٨٧ ح ٢١٥ / ٥ ، والطبراني =

فهو<sup>(١)</sup> أن نهاية التواضع / لا يتأتى إلا بتمكن الجبهة من الأرض ، والإمساسُ المجرد في حكم الإمام<sup>(٢)</sup> بافتتاح التواضع ، وتمامه التمكّن ، ثم التمكّن عندنا فيه نظر ؛ فإن ظاهره يشعر بأن الساجد متبعد بأن يتحامل على موضع سجوده ، بحيث يظهر أثر تحامله .

وأنا أقول فيه : إن لم يكن موضع سجوده وثيراً محشوأ ، فيكفي أن يُرخي رأسه ولا يُقلل ثقله ، والسر فيه أن الغرض منه إبداء هيئة التواضع ، والاسترسال في المصلي كالشيء الملقي ، وهو<sup>(٣)</sup> أليق بالتواضع من تصنّع التحامل على موضع السجود ، والأصل في طلب نهاية التواضع أن الذي يكتفي بإمساس جبهته ، الأرض ، وهو يقلل ثقل رأسه ، كأنه يتفرّز<sup>(٤)</sup> بإقلاله ، كالضنين به ، والذي يتكلف تحاماً ليس يحصل بما يأتي به إظهار تواضع ، فالأقرب إرخاء الجبهة ، قالت عائشة رضي الله عنها : « رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم في سجوده كالخرقة البالية »<sup>(٥)</sup> .

وإن كان الموضع الذي يسجد عليه محشوأ بقطن أو غيره ، فكان شيفخي يوجب التحامل في مثل هذه/ الصورة ، فيقول : ينبغي أن يتحامل تحاماً يتبيّن أثراه على يد لو فرضت تحت ذلك المحسو ، ولست أرى الأمر كذلك ، بل يكفي إرخاء الرأس كيف

في الكبير ١٣٥٦٦ ، والبيهقي في دلائل النبوة : ٢٩٣ ، التلخيص : ٢٥١/١ ح ٣٧٤ .  
هذا . وقد أورده إمام الحرمين موقفاً على علي كرم الله وجهه ، في الدرة المضية - مسألة رقم ٧٥ .

(١) كذا « فهو » بالفاء ، مع أنها خبر لقوله : « وطريق المعنى ... » ثم جاءتنا (ل) مخالفته النسخ الأربع بحذف لفظ « فهو » والاستغناء عنها ، فصار الخبر « أن » ومعمولها .

(٢) في (ل) : الاهتمام .

(٣) ساقطة من (ل) .

(٤) في (ل) : يتعرّز .

(٥) حديث عائشة رضي الله عنها ، قال الحافظ : لم أجده هكذا ، وقال ابن الصلاح : لم أجده له بعد البحث صحة ، وتبعه الترمي ، فقال في التبيّغ : « منكر لا أصل له » ١. هـ . ثم قال الحافظ : نعم قد روى ابن الجوزي نحو هذا في حديث عائشة ليلة النصف من شعبان .. قوله : « فانصرفت إلى حجرتي فإذا أنا به كالثوب الساقط على وجه الأرض ساجداً » (ر) . التلخيص : ٢٥٤/١ ، ح ٣٧٨ ، والعلل المتناهية لابن الجوزي : ٢/٦٧ ح ٩١٧ .

فرض محل السجود ، فهذا متهى القول في معنى الوضع والتمكين .

٨٥٧ - فأما الكشف ، فيجب كشف شيء من الجبهة ، ثم قال الأئمة : لا يجب وضع جميعها ، بل يكفي وضع ما ينطلق عليه الاسم منها ، ويجب أن يكشف شيئاً وإن قلّ من جبهته ، ول يكن ذلك الموضوع مكشوفاً ، ولو كشف شيئاً ولم يضعه ، لم يعتد به ، ولو كان بعض ما وضعه مكشوفاً ، كفى ؛ فإن الفرض يسقط بذلك المقدار المكشوف الموضوع ، والباقي لا أثر له .

ثم لو سجد على كُور<sup>(١)</sup> عمامته ، ولم يضع بشرة جبهته على محل سجوده ، لم يجز . وكذلك لو كان على جبهته طرة<sup>(٢)</sup> ولم يُبعدها وإنما مسها الأرض ، لم يسقط الفرض حتى يُنحِّيها ويمس بشرة جبهته المصلَّى .

١٥٤ ولو سجد على طرف كم نفسه أو ذيله ، فإن كان / يتحرك ما يسجد عليه إذا ارتفع وانخفض ؛ فإنه لا يجوز ؛ فإنه منسوب إليه . وإن طول طرف كمه ، وكان بحيث لا يرتفع بارتفاعه ، فإذا سجد على ذلك الطرف أجزاءً ؛ فإن ذلك الطرف في حكم المنفصل عنه في هذا .. وسيأتي في أحكام التجassات أمرٌ يخالف هذا في ظاهره ، وإذا ذاك نُوضّح الفرقَ .

ولو سجد على ذيل غيره ، لم يضر ؛ فإن ذلك الشيء غير منسوب إليه ، وكذلك لو سجد على ظهر إنسان وقف في منخفض من المكان ، بحيث لا يفسد هيئة السجود ، فيجوز لما ذكرناه ، ثم قد نص الشافعي عليه كما تقدم ذكره .

وإذا أوجبنا وضع اليدين وكشفهما ، فيكشف من كل يد شيئاً ، ويكتفي الشيء القليل من كل واحدة منهما ، ول يكن المكشوف موضوعاً ، كما ذكرناه في الجبهة .

(١) كُور عمامته : أي : الدور من لفائف العمامة ، والمراد هنا سجد على عمامته . (المصباح) .

(٢) الطرة : طرف كل شيء ، وما تطرأ المرأة من الشعر ، وتصفنه على جبهتها . وهذا هو المعنى المراد هنا ، ولو لا أنه سبق مقابلته بكور العمامة ، لاحتمل أنه طرف كل شيء يكون على الرأس .

ملاحظة : لم يرد لفظ الطرة في غريب ألفاظ الشافعي . ولم يورد المصباح هذا المعنى ، بل ذكره الخطابي في غريب الحديث : ٦٦/٢ ، والمعجم الوسيط .

فهذا بيان الوضع والكشف .

ثم لا يقوم غير الجبهة مقامها ، فلو وضع الأنف ، ورفع الجبهة ، ولم يضعها ، لم يجز عندنا .

٨٥٨- وما بقي / في ذلك الكلام في هيئة الساجد ، فيما يتعلق بالأقل : وكان ١٥٥ شيخي يقول : إن تنكس المرء في سجوده ، فتسفلتْ أعلايه ، واستعلتْ أسافله ، فهذا الهيئة هي المطلوبة . وإن وضع جبهته على شيء مرتفع ، وكان موقع رأسه أعلى من حقوه ، لم يكن ساجداً ، ولم يكن ما جاء به معتمداً به ، ولو كان مستوياً منبطحاً بحيث يساوي موضع رأسه حقوه ، فهذا كان يتردد فيه ، وهو موضع التردد .

وأنا أقول : إن تقبض وانخنس ، ووضع رأسه بالقرب من ركبته ، فهذا ليس هيئه السجود ، ولا يشعر أيضاً بالتواضع المطلوب ، وإن بعد رأسه عن موضع ركبته ، فإن موضع جبهته ينخفض عن كتفه لا محالة ، فلا يخلو الساجد في المكان المستوي عن هذا الضرب من الانخفاض . والظاهر عندي هنا الإجزاء ؛ فإن الانخفاض والتواضع ظاهر .

وإن كان موضع الرأس مرتفعاً قليلاً ، بحيث يساوي الرأس الكتف واليدين / ، ١٥٦ وبسبب الاستواء ما ذكرناه من الارتفاع ، فالظاهر المنع هنا ، وإن لم يكن موضع الرأس أعلى مما وراءه .

وكان شيخي يذكر التردد مطلقاً في صورة الاستواء ، ويعتبر التسوية بين الحق ووضع الرأس .

ومما يتعلق بهذا أنه لو سجد على وسادة ، فإن كان متنيساً مع ذلك ، جاز ، ولاشك فيه . وإن ارتفع الرأس لهذا السبب ، لم يجز أصلاً ، وإن كان هنا سبب الاستواء ، ففيه التردد الذي ذكرته .

ولو كان في مرض يمنعه من التنفس ، وكان لا يتأنى منه هيئة الاستواء أيضاً ، ولكن لو وضعت وسادة ، لوضع جبهته عليها ، ولو لم يكن ، لانتهي الرأس إلى ذلك الحد من غير وضع على شيء ، فهل يجب الوضع على وسادة ، أو يدنى الرأس جهده

ولا يلزمه الوضع ؟ تردد أئمتنا في ذلك ، فمنهم من لم يوجب الوضع ؛ فإنّه وإن وضع فليس متّهياً إلى الحد المطلوب في السجود ، ومنهم من أوجب ، وقال : على الساجد ١٥٧ وضع وهيئة ، فإن تعرّرت الهيئة / ، وجّب عليه الوضع .  
وهذا كله كلام في هيئة الساجد في بيان الأقل .

فاما الطمأنينة ، فلا بد منها في السجود [كما ذكرناه في الركوع .  
وقد تم بذكرها بيان الأقل المقصود من السجود]<sup>(١)</sup> .

٨٥٩- فأما بيان الأكمل ، فيتعلّق بالهيئة والذكر : أمّا الهيئة ، فإنّ كان الساجد رجلاً ، فينبعي أن يخوي<sup>(٢)</sup> في سجوده ، فيفرق ركبتيه ويُجافي مرفقيه عن جنبيه ، بحيث يُرْأى عُفرة<sup>(٣)</sup> إبطيه لو كان مكتفياً برداء ، ويُقلّ بطنّه عن فخذيه ، ويضع يديه منشورة الأصابع على موضعهما في رفع اليدين ، وأصابعه مستطيلة في جهة القبلة مضمومة غير مفتوحة ، بخلاف حالة العقد والرفع ، وعند الركوع ، فلا موضع يؤمر فيه بضمّ الأصابع مع نشرها طولاً إلا في السجود .

هكذا ذكره بعض المصنّفين وهو سمعائي عن شيخي ، ولم أعرّفي هذَا على خبر ،  
ولا يثبت مثله بطريق المعنى والله أعلم .

وقد روّي عن البراء بن عازب أنه قال : « كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا سجد خوى في سجوده »<sup>(٤)</sup> و[تفسير]<sup>(٥)</sup> التخوية ما ذكرناه ، ومنه يقال : خوى<sup>(٦)</sup>

(١) زيادة من (ت ١) ، (ت ٢) .

(٢) خوى يخوي من باب رمي ، وخوى الرجل في سجوده خوياً : رفع بطنّه عن الأرض ، وقيل جافى عضديه . (المصباح) .

(٣) العُفرة : بياض ليس بالخاص . (المعجم) .

(٤) حديث البراء بن عازب رواه أحمد في مسنده ، ورواه النسائي وابن خزيمة ، وغيرهما بلفظ مغایر ، ومعناه متفق عليه بلفظ مغاير ، روّي عن عدد من الصحابة رضوان الله عليهم . (ر . مسنّد أحمد : ٤/٣٠٣ ، النسائي : التطبيق ، باب صفة السجود ، ح ١١٥ ، ابن خزيمة : ح ٦٤٧ ، تلخيص العبير : ١/٢٥٥ ح ٣٨٣) .

(٥) زيادة من (ت ٢) .

البعير ؛ إذا برک على وفاز<sup>(١)</sup> ولم يسترح ، ومعناه في اللسان ترك خواً بين الأعضاء .

٨٦٠- وما يتعلّق بالهيئة ، أن ظاهر النص أنه يضع أطراف أصابع رجليه على الأرض في السجود ، ونقل المزنني أنه يضع أصابعه بحيث تكون مستقبلة للقبلة ، وهذا يتضمن أن يتحامّل عليها ، ويوجه رؤوسها إلى قُبَّالة القبلة . والذى صحّحه الأئمّة أنه لا يفعل ذلك بل يضع أصابعه من غير تحامّل عليها .

والمرأة لا تؤمر بالتخوّيـة ، بل تؤمر بضـدهـا ، فلتضمـ رـجـليـهاـ وتـلـتصـقـ بـطـنـهـاـ بـفـخـذـيـهـاـ ؛ـ فإنـ ذـكـ أـسـتـرـ لـهـاـ ،ـ وـرـعـاـيـةـ الـسـتـرـ أـهـمـ الـأـشـيـاءـ لـهـاـ .

ومما نذكره في الأكمـلـ لا يقتصر على وضع الجبهـةـ ،ـ بل يضع الأنـفـ معـ الجـبـهـةـ .

وأما الذـكـرـ ،ـ فيـقـولـ فيـ سـجـودـهـ ثـلـاثـاـ :ـ سـبـانـ رـبـيـ الـأـعـلـىـ ،ـ إـنـ كـانـ إـمـاماـ ،ـ وـلـاـ يـزـيدـ ،ـ لـيـخـفـفـ عـلـىـ مـنـ خـلـفـهـ ،ـ فـهـلـذـاـ بـيـانـ السـجـودـ فـيـ الـأـقـلـ وـالـأـكـمـلـ .

### فِصْنَدِيقٌ

٨٦١- الاعتدال من السجود فرض ، كما يجب الاعتدال من الركوع ، ووجوب الطمأنينة في الجلوس كوجوبها في الاعتدال من الركوع ، وقد سبق القول فيه .

ثم تكون هيئة الجالـسـ بيـنـ السـجـدـتـيـنـ فـيـ يـدـيـهـ وـرـجـليـهـ كـهـيـثـةـ الجـالـسـ فـيـ التـشـهـدـ ١٥٩ـ الأولـ ،ـ عـلـىـ ماـ سـيـأـتـيـ إـنـ شـاءـ اللهـ تـعـالـىـ ،ـ وـيـضـعـ يـدـيـهـ مـنـشـورـتـيـ الأـصـابـعـ عـلـىـ ماـ يـتـصلـ بـرـكـيـتـيـهـ مـنـ فـخـذـيـهـ ،ـ وـلـوـ انـعـطـفـ أـطـرـافـ أـصـابـعـ عـلـىـ الرـكـبـةـ ،ـ فـلـأـبـاسـ ،ـ فـلـيـسـ فـيـ ذـكـ ثـبـتـ .ـ أـمـاـ أـصـلـ وـضـعـ الـيـدـيـنـ عـلـىـ الـفـخـذـيـنـ مـحـبـوبـ<sup>(٢)</sup> ،ـ وـلـوـ تـرـكـ يـدـيـهـ عـلـىـ الـأـرـضـ مـنـ جـانـبـيـ فـخـذـيـهـ ،ـ فـهـوـ بـمـثـابـةـ مـنـ يـرـسـلـ يـدـيـهـ فـيـ الـقـيـامـ .

٨٦٢- ثم يستحب أن يذكر الله تعالى في الجلوس بين السجدين .

وقد روـيـ عنـ ابنـ عـبـاسـ أـنـ النـبـيـ صـلـىـ اللهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ كانـ يـقـولـ بـيـنـ السـجـدـتـيـنـ :

(١) في (ت١) : «إذا ترك على وفان» بهذا الضبط وهذا الرسم ، والوفاز : العجلة ، وعدم الاطمئنان . (المعجم) .

(٢) جواب أما بدون الفاء .

« اللهم اغفر لي واجبرني واعفني وارزقني ، واعف عنِي »<sup>(١)</sup> .

ثم يسجد سجدة أخرى مثل السجدة الأولى ، ثم يرتفع .

إإن كانت الركعة تستعقب تشهدًا ، جلس للتشهد كما سنصفه ، وإن كانت تستعقب قياماً ، فينبغي أن يجلس على إثر السجدة الثانية جلسة خفيفة ، ثم يتهض منها قائماً ، وهذه الجلسة تسمى جلسة الاستراحة ، وهي مسنونة عندنا . والأصل فيه ما رواه مالك بن الحويرث ، قال : « كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا كان في الركعة الأولى [والثالثة]<sup>(٢)</sup> لم يتهض حتى يستوي قاعداً »<sup>(٣)</sup> .

ولا يسن في هذه الجلسة ذكر مخصوص .

٨٦٣ - ولكن اختلف أئمتنا في وقت افتتاح التكبيرة التي ينتقل بها ، فمن أصحابنا/ من قال : يبتدئ التكبيرة محدوفة أو ممدودة مبسوطة مع رفعه الرأس من السجود ، ويتهي - وإن مدت - مع انتهاء الجلسة ، ثم يقوم غير مكبر .

ومن أئمتنا من قال : يعتدل جالساً من غير تكبير ، ثم يتهض في جلوسه مكبراً إلى القيام . ونص الشافعي رضي الله عنه يدل على هذا في كتاب صلاة العيد ، كما سندكره ثم إن شاء الله تعالى<sup>(٤)</sup> .

(١) حديث ابن عباس : رواه أبو داود ، والترمذى ، وابن ماجة ، والحاكم ، والبيهقي ، مع تفاوت في اللفظ ، وصححه الألبانى عند الترمذى وابن ماجة ، وصححه الحاكم ، ووافقه الذهبي (ر . أبو داود - كتاب الصلاة ، باب الدعاء بين السجدين ، ح ٨٥٠ ، صحيح أبي داود : ح ٧٥٦ ، والترمذى : أبواب الصلاة ، باب ما يقول بين السجدين ، ح ٢٨٤ ، صحيح الترمذى : ٢٣٣ ، وابن ماجة : إقامة الصلاة ، باب ما يقول بين السجدين ، ح ٨٩٨ ، والحاكم : ٢٦٢/١ ، ٢٧١ ، البيهقي : ١٢٢/٢ ، التلخيص : ١/٢٥٨ ح ٣٨٧) .

(٢) زيادة من (١) .

(٣) حديث مالك بن الحويرث : رواه البخاري : ١٩٤/١ ، كتاب الأذان ، باب من استوى قاعداً في وتر من صلاته ثم نهض ، ح ٨٢٣ ، الشافعى في مسنده ص ٤١ . بنحو ما ساقه إمام الحرمين .

(٤) قال النووي في التبيين في شرح الوسيط : إن الإمام الغزالى في الوسيط ، وفي البسيط ، وشيخه في (النهاية) والصيدلاني ، ومحمد بن يحيى ، تركوا وجهاً ثالثاً في المسألة : أنه يرفع مكبراً ، ويمد التكبير إلى أن يتتصب قائماً ، حتى لا يخلو شيء من الصلاة عن ذكر ، وهذا

٨٦٤- ثم إذا أراد الانتهاض من الجلوس قائماً ، فالأحسن أن يعتمد على الأرض بيده ؛ فإن ذلك أحزن وأقرب إلى الخضوع ، وروي عن ابن عباس : « أن النبي صلى الله عليه وسلم كان إذا قام في صلاته وضع يديه على الأرض كما يضع العاجز »<sup>(١)</sup> .

### فِصْلٌ

٨٦٥- إذا هوئ ليسجد ، فسقط ، نظر : فإن سقط على وجهه على الهيئة المطلوبة في السجود ، فقد نص الشافعى رضي الله عنه أن السجود معتمد به ، وإن لم يوجد فيه وفي الطريق إليه حركات اختيارية من المصلى ، واتفق أئمتنا على ذلك .

ولو سقط على جنب ، ثم استدأ ، واعتمد على جبهته ، قال رضي الله عنه : إن قصد باستدائه / واعتماده أن يأتي بالسجود ، وقع ما جاء به سجوداً معتمداً به ، ولا نظر ١٦١ إلى وقوع الهوى ضرورياً<sup>(٢)</sup> لما سقط وخر ، وإن قصد باستدائه أن يستوي ويستقيم ، ولم يخطر له السجود ، بل جرد قصده إلى الاستقامة ، فلا يعتد بما وقع منه عن السجود .

وهذا الذي ذكره الشافعى رضي الله عنه يناظر ما إذا أفضى الناسك ، ودخل وقت طواف الزيارة ، فلو أفلت منه إنسان ، فأخذ يتبعه طائفاً حول الكعبة ، مما يقع من ترداده على قصد اتباع غريميه لا يعتد به عن الطواف .

وقد ذكرت نظير هذا في كتاب الطهارة ، فيمن تعزب عنه النية ، فيغسل رجليه مجرداً قصده إلى التنظيف ، وهو ذاهل عن النية . ذكرت أن من أئمتنا من صحيح

الوجه الثالث هو الصحيح عند جمahir الأصحاب . (التنقیح - بهامش الوسيط : ١٤٢/٢) .

(١) حديث ابن عباس : قال عنه ابن الصلاح : لا يصح ، ولا يعرف ، ولا يجوز أن يحتاج به ، وقال النووي في شرح المذهب : هذا حديث ضعيف ، أو باطل لا أصل له ، وقال في التنقیح : ضعيف باطل (ر. تلخیص الحبیر : ٣٩١ ح ٢٦٠/١) . مشكل الوسيط لابن الصلاح ، والتنقیح للنووی - بهامش الوسيط : ١٤٣/٢) .

(٢) أي ليس إرادياً و اختيارياً .

الوضوء ، وهنؤلاء طردوا ذلك في الطائف أيضاً ، وطردوه في الذي يتهض من سقطته .

وهذا الخلاف على بعده يجري في صورة مخصوصة ، وهي أن تجري صورة ركن ١٦٢ مع القصد إلى صرفه عن غير جهة العبادة ، بسبب الذهول / عن العبادة ، فلو لم يكن ذاهلاً عنها ، بل كان ذاكراً لها ، وقد مع ذلك صرف ما جاء به إلى غير جهة العبادة ، كأنه يستثنى عن سَنَ العبادة ، ويستخرجها من حكم نظامها . فإذا كان كذلك ، فالوجه القطع بأنه لا يقع ركناً معتقداً به ، وذلك الوجه بعيد مخصوص بالذاهل - في وقت وقوع صورة الركن منه - عن أمر العبادة .

فلو استد الساقط ، ولم يخطر له الانتهاض ولا السجود ، فالذي جاء به معتقد به وفاماً .

٨٦٦ - فقد ترتب مما ذكرناه صورٌ ثلاثة : إحداها - أن يقصد الركن ، فيقع ركناً ، وإن لم تقع حركات هُويه اختيارية .

والثانية - ألا يقصد شيئاً ، بل يقع منه صورة السجود ، فيعتقد بها أيضاً قطعاً .

والثالثة - أن يجرد قصده إلى الانتهاض ، وهذا ينقسم ، فإذا كان ذاكراً للعبادة ، وقد استثناء هذا عن نظامها ، فلا يعتقد بما يأتي به ركناً ، وإن كان ذاهلاً ، فالنص أنه لا يعتقد به ، وفيه وجه مخرج ، كما ذكرته وطردته ، أنه يعتقد به ، ثم إذا كان ذاهلاً ، فلا يبطل الصلاة بما يأتي به ، وإن استثنى / وهو ذاكر للعبادة ، فهذا رجل أتى بصورة ركن عمداً ، وسنذكر أن ذلك يبطل الصلاة .

٨٦٧ - وقد بقي الآن في إتمام ما نحاول شيئاً : أحدهما - أن الذي سقط على جنبٍ إذا استوى ساجداً ، وقد الاستقامة ، وجرينا على النص في أنه لا يعتقد بما جاء به ، فإن أراد أن يسجد ، لم تقطع صلاته ، ولو أراد أن يديم صورة السجود عن السجود الذي عليه الآن باستدامه تلك الحالة ، لا يسقط عنه فرض السجود ؛ فإن هذا سجود لم يحتسب أوله ، ولا بد من ابتداء سجود معتقد به ، فكيف السبيل إلى الإتيان به ؟

هذا يتعارض فيه أمران : أحدهما - أن يقال : يقوم ، ثم يهوي ساجداً من قيام ،

ووجه ذلك أنه كما صرف صورة السجود عن الصلاة ، فيصرف الهوي عن الصلاة ، فليُبعَد إلى ما كان ، فكأنه لم يهُو ، ولبيتديء الهوي ، فهذا وجه في الاحتمال .

والالأظهر عندي أن يعتدل جالساً ، ثم يسجد ، وعلة ذلك أن الجلسة كافية في الفصل بين السجدين ، فليقع الاكتفاء بها الآن ، والذي يسجد السجدة الثانية ، يسند سجنته الثانية إلى فاصل يبني عليه / ابتداء السجود الثاني .

١٦٤

وكان من الممكن أن يؤمر بالقيام والهوي منه إلى السجدة الثانية ، فلما لم يرد الشرع بهذا دلّ أن القعود كافٍ ، فعلى هذا لو قام - ونحن نكتفي بالقعود - فهذا زاد قياماً في صلاته من غير حاجة ، وسألت هذا إن شاء الله تعالى عند ذكري زيادة الأركان قصدأً في أدرج ذكر الأفعال الكثيرة والقليلة إذا جرت .  
فهذا أحد الأمرين في تتمة الفصل .

الثاني - أنه قد يتخالج في نفس الفقيه أن المصلي مأمور بأفعاله ، فإذا جرت حركات الهوي ضرورية ، فيستحيل أن تقع مأموراً بها ؛ فإن المأمور به يجب قطعاً أن يكون فعلاً للمكلّف .

فالوجه في التفصي<sup>(١)</sup> عن هذا ، أن هذه الحركات غير مقصودة ، وإنما الغرض الإتيان بالسجود ، ثم يقال عند ذلك : فالسجود لم يقع أيضاً مقصوداً ، وهو مقصود قطعاً . وقد مضى في صدر الكلام أن استدامة السجود لا يقع موقع ابتدائه .

١٦٥

فالذى أراه - وإن نقلت ما ذكره الأصحاب - أنه لا يعتد بهذا السجود ، ولا يكفي ، فليعتدل / قائماً ، ويُسجد<sup>(٢)</sup> سجدة عن الاعتدال .

والشافعي رحمه الله فرض المسألة فيه إذا سقط على جنب ، ثم استقام واستدأ ، فقد حكى ما ذكره الأئمة ، ثم اختتمت الكلام بما عندي فيه . والله المستعان .

(١) « التفصي » : أي الخروج عن هذا الاعتراض المفهوم من الكلام ، من قولهم : تَفَصَّى من الشيء ، وعنه ، إذا تخلص منه ( المعجم ) .

(٢) في ( ت ١ ) ، و ( ت ٢ ) : ولبسجد ، و ( ت ٢ ) بدون « قائماً » . ومثلها جاءت ( ل ) بدون « قائماً » .

## فِصْلُ الْمُكَبَّلَاتِ

٨٦٨— قد ذكرنا تفصيل القول في صفة ركعة واحدة ، ولم يبق في كيفية الصلاة<sup>(١)</sup> إلا التشهد والسلام .

أما التشهد ، فنذكر أولاً كيفية الجلوس ، وهيئة اليدين فيه ، ثم نذكر التشهد وما يتصل به ، فنقول : ذهب مالك<sup>(٢)</sup> إلى أن المصلي يتورك في القعودين جميعاً . وقال أبو حنيفة<sup>(٣)</sup> : يفترش في القعودين .

وقال الشافعي رحمه الله : يفترش في التشهد الأول ، ويتورك في التشهد الثاني . واعتمد مالك خبراً مطلقاً عنده في التورك ، واعتمد أبو حنيفة خبراً بلغه في الافتراض .

واعتمد الشافعي رحمه الله في الفصل ما روی أن أبي حميد الساعدي قال : «رأيت النبي صلى الله عليه وسلم إذا جلس في الركعتين ، جلس على رجله اليسرى ، وإذا جلس في الركعة الأخيرة ، قدم رجله اليسرى ، وجلس على / مقعده»<sup>(٤)</sup> .

وإذا ورد في النفي والإثبات خبران مطلقان في واقعة ، وورد فيها خبر مفصل ، فالمطلقان محمولان على المفصل ، لا محالة .

(١) إلى هنا انتهت الصفحات التي كتبت بخط حديث في أول الجزء الثاني من نسخة (ت ٢) . وهو خط مغاير لخط النسخة كلها مما يدل على أن هذا الجزء (من أول : فرع إذا كان يحسن آية من غير الفاتحة) إلى هنا كان ساقطاً مخروماً من النسخة ، واستلحقه مالك النسخة بهذا الخط الحديث من نسخة أخرى .

(٢) ر. الإشراف للقاضي عبد الوهاب : ٢٥٠/١ مسألة : ٢٥٣ ، حاشية العدوبي : ٢٤٠/١ ، جواهر الإكيليل : ٥١/١ .

(٣) ر. حاشية ابن عابدين : ٣٢١/١ ، ٣٤٤ ، ومحتصر اختلاف العلماء : ٢١٢/١ مسألة : ١٥٠ ، فتح القدير : ٢٧١/١ ، ٢٧٤ .

(٤) حديث أبي حميد الساعدي : رواه البخاري : ٢٠١/١ ، كتاب الأذان ، باب سنة الجلوس في التشهد ، ح ٨٢٨ .

٨٦٩- فإذا ثبت أصل المذهب فنذكر الآن كيفية الافتراض والتورك .

أما المفترض ، فهو الذي يفرش رجله اليسرى ، ويجلس عليها ، والقدم من الرجل اليسرى مضجعة ، وظهر القدم إلى القبلة ، والرجل اليمنى منصوبة ، وأطراف الأصابع على الأرض متتصبة [والعقب متتصبة]<sup>(١)</sup> . هذه صفة الافتراض .

وأما التورك ، فصفته أن يضع رجليه على هذه الصفة ، ثم يخرجهما من جهة يمينه ، فرجله اليسرى مضجعة ، واليمين منصوبة ، ثم يمكن وركه ومقدعته من الأرض .

ثم الذي يلوح في الفصل بين الجلستين من جهة المعنى أن المفترض في الجلسة الأولى سيقوم ، والقيام عن الافتراض هيئٌ ، وهو عن التورك عسر ، فأماماً الجلسة الأخيرة فليس بعدها عمل ، فيليق بها التورك ، والركون إلى هيئة السكون .

٨٧٠- فإذا بان/ كيفية الجلوس ، فنذكر صفة اليدين وموضعهما من الفخذين . ١٦٧

أما اليد اليسرى ، فينشر أصابعها مع التفريج المقتصد ، وتكون أطراف الأصابع مسامتة للركبة .

وأما اليد اليمنى ، فإنه يقبض أصابعه على ما نفصله ، فيقبض الخنصر والبنصر والوسطي ويطلق المسبيحة .

ثم اختلف الأئمة وراء ذلك : فقال قائل : يضم الإبهام إلى الوسطى المقبوضة كالعقد ثلاثة وأربعين .

وقال آخرون : يضم الإبهام كالعقد ثلاثة وخمسين . [ومنهم من قال : يطلق الإبهام والمسبيحة كالعقد ثلاثة]<sup>(٢)</sup> . ومنهم من قال : [يحلق]<sup>(٣)</sup> الإبهام والوسطى ، والخنصر والبنصر مقوبستان ، والمسبيحة مطلقة .

وهذا الاختلاف الذي ذكره الأئمة لم يبلغني فيه اختلاف روایات عن الذين نقلوا

(١) زيادة من : (ت ١) ، (ت ٢) .

(٢) زيادة من : (ت ١) .

(٣) في الأصل : يطلق .

كيفية صلاة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فإن كان صدراً<sup>(١)</sup> ذلك عن روایات ، فذاك ، وإن لم تكن روایات ، فلعلهم تتحققوا صحة إطلاق المسبحة ، ولم يتحققوا هيئة الإبهام ، فينشأ هذا الاختلاف منه . وأثبتت كلُّ أمراً قريباً عنده / .

٨٧١- ثم يؤثر للمصلى أن يرفع مسبحته عند انتهائه إلى قول : لا إله إلا الله ، فيرفعها مع الهمزة في « إلا » ، وهل يستحب أن يحركها عند الرفع ؟ فعلى وجهين : وهذا الاختلاف متلقى من الرواية ، فروي أنه عليه السلام لم يحركها ، وروي أنه حركها ، فقال الكفار : إنه يسحر بها<sup>(٢)</sup> .

ثم يقرب يده اليمنى من ركبته . فهذا بيان هيئة اليدين .

فرع : ٨٧٢- المسبوق إذا جلس مع الإمام في تشهده الأخير ، فالمسبوق سيقوم إلى استدراك ما فاته إذا سلم الإمام ، والإمام متورك ، فالمسبوق يفترش ؛ فإن هذا ليس آخر صلاته ؛ فالافتراض هو الذي يليق بحاله<sup>(٣)</sup> .

وذكر شيخي : أن من أئمننا من قال : إنه يتورك متابعة للإمام . وهذا عندي غلط غير معدود في المذهب ، فلا أثر لتفاوت الهيئة في القدوة .

### فَصَلَّاكُمْ

٨٧٣- إذا انتهى الإمام إلى التشهد الأخير ، وكان قد جرى ما يتضمن سجدة السهو ، فالذى قطع به الأئمة أن الإمام يفترش ؛ لأن عليه شغلاً بعد السهو ، والسجود / عن هيئة التورك أيسر من القيام .

وقال قائلون : يتورك ؛ فإن الذي نقله الرواية التورك في الجلسة الثانية مطلقاً ، والتعويل الأعظم في العبادات على الاتباع ، ومجال الاستنباط ضيق جداً .

٨٧٤- وقد حان الآن أن نذكر التشهد والقول في ذلك :

(١) « صدر » أي صدور كما يستخدم الإمام لهذا الوزن كثيراً .

(٢) انظر هذه الروایات في السنن الكبرى للبيهقي : ٢ / ١٣٠ - ١٣٣ .

(٣) من هنا بدأ خرم في نسخة (ت ٢) .

فالتشهد الأخير مفروض عندنا ، خلافاً لأبي حنيفة<sup>(١)</sup> .

والصلاوة على رسول الله صلى الله عليه وسلم ركنٌ أيضاً في الجلسة الأخيرة .

وفي الصلاة على الآل قولان : أحدهما - أنها ركنٌ ، والثاني - أنها سنةٌ تابعة للصلاحة على النبي صلى الله عليه وسلم مؤكدةٌ .

والتشهد الأول سنة مؤكدة وهو من الأبعاض ، وهل تشرع الصلاة في التشهد الأول ؟ فعلى قولين : أحدهما - بلى<sup>(٢)</sup> ؛ فإن ما يقع فرضاً في التشهد الأخير ، فهو مشروع في الجلسة الأولى كالتشهد ، والثاني : لا يشرع ؛ فإن الجلسة الأولى مبنية على رعاية التخفيف . ثم إن أوجبنا الصلاة على الآل في التشهد الأخير ، ففي شرعها في الجلسة الأولى ما ذكرناه من القولين : إن قلنا إنها لا تجب في الثانية ، فلا تشرع في الأولى .

ثم نذكر ما رأاه الشافعي رضي الله عنه الأفضل والأكمل في التشهد ، ونذكر بعده الأقل .

٨٧٥ - فأما الأكمل ، فما رواه ابن عباس قال : « كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يعلمنا التشهد ، كما يعلمنا السورة من القرآن : « التحيات المباركات ، الصلوات الطيبات لله ، سلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته ، سلام علينا وعلى عباد الله الصالحين أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمداً رسول الله »<sup>(٣)</sup> .

(١) ر . مختصر الطحاوي : ٢٩ ، حاشية ابن عابدين : ٣١٣/١ ، فتح القدير : ٢٧٤/١ .

(٢) بلى هنا بمعنى نعم . وهذا الاستعمال صحيح ، عليه شواهد من الحديث الصحيح ، منها ما في البخاري (٦٦٤٢) : « أترضون أن تكونوا ربع أهل الجنة ؟ قالوا : بلى » . وسنذكر مزيداً من الأمثلة في مواضع أخرى سبقتكر فيها استعمال بلى بمعنى نعم .

(٣) حديث ابن عباس في التشهد رواه مسلم على نحو ما ساقه إمام الحرمين تماماً (لكن) بتعريف (السلام) : الصلاة ، باب (١٠٠) التشهد في الصلاة ، ح ٤٠٣ ، والشافعي في مسنده : ٤٢ ، والترمذى : أبواب الصلاة ، باب ما جاء في التشهد ، ح ٢٩٠ ، والدارقطنى : ٣٥١/١ ح ٨ ، وابن ماجة : إقامة الصلاة ، باب ما جاء في التشهد ، ح ٩٠٠ ، وانظر تلخيص الحبير : ح ٢٦٤/١ .

واختار أبو حنيفة<sup>(١)</sup> رواية ابن مسعود<sup>(٢)</sup> . والروايتان صحيحتان ، وقد ذكرنا في مسائل الخلاف ما نرجح به رواية ابن عباس<sup>(٣)</sup> ، فهذا هو الأفضل .

وذكر العراقيون في الأفضل عند الشافعي رضي الله عنه طرفيين : أحدهما - التحيات المباركات ، الصلوات الطيبات لله ، سلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته ، سلام علينا وعلى عباد الله الصالحين<sup>(٤)</sup> / أشهد أن لا إله إلا الله ، وأشهد أن محمداً رسول الله .

والطريقة الثانية في الأفضل - التحيات المباركات الصلوات الطيبات لله ، السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته ، السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين ، أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله . فأثبتوا الألف واللام في الطريقة الأخيرة ، ومحذفوا « وأشهد » عند قوله : « وأن محمداً رسول الله » .

والطريقان جميعاً مردودان عند المراوزة . والصحيح ما ذكرناه قبل حكاية طريقي العراقيين ، وهو الذي نقله الصيدلاني وشيخي ، فهذا بيان الأفضل .

١٧٦ - فأما الأقل ، فقد ذكر الشافعي الأقل على وجه ، وذكره ابن سريح على وجه : فأما ما ذكره الشافعي ، فهو : التحيات لله ، سلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته ، سلام علينا وعلى عباد الله الصالحين ، أشهد أن لا إله إلا الله ، وأشهد أن محمداً رسول الله .

هذا ما ذكره الصيدلاني .

١٧٧ - وذكر العراقيون [في]<sup>(٥)</sup> طريقة الشافعي / هذا ، ونقضوا كلمة واحدة وهي « وأشهد » في الكراة الثانية ، فقالوا « أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله » .

(١) ر . مختصر اختلاف العلماء : ١/٢١٤ مسألة : ١٥٢ ، فتح القدير : ١/٢٧٢ ، حاشية ابن عابدين : ١/٣٤٢ .

(٢) رواية ابن مسعود في التشهد متافق عليها . (ر . تلخيص الحبير : ١/٢٦٤ ح ٤٠٨) .

(٣) ر . الدرة المضية : ص ١٣٢ مسألة رقم : ٨٠ .

(٤) إلى هنا انتهى الخرم في نسخة (ت ٢) .

(٥) في الأصل : وفي (ط) : فيه .

والذى ذكروه من إسقاط « وأشهد » فإنها أمثل وألائق بذكر الأقل ، فههذه طريقة الشافعى .

وأما ابن سريج فإنه قال : التحيات لله ، سلام عليك أيها النبي ، سلام علينا وعلى عباد الله الصالحين ، أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله .

فقال الأئمة كان الشافعى اعتبر في ذكر الأقل ما اتفقت الأخبار عليه ، ولم يخل عن حدث ، وجعل ما انفرد به الأحاديث غير معدود من الأقل ، ولكنه اتبع مع هذى الخبر دون المعنى .

وكان ابن سريج راعى الأقل بطريق المعنى بعض المراعاة ، وحذف من الألفاظ ما رأى الباقي مشمراً به ، فحذف قوله : « رحمة الله » واكتفى بقوله : « سلام عليك أيها النبي » فإن السلام يدل على الرحمة لا محالة ، ولم يذكر « علينا » ، واقتصر على قوله : « سلام على عباد الله الصالحين » .

وفي بعض التصانيف : « سلام على عباد الله » من غير ذكر « الصالحين » في ١٧٣ طريقة ابن سريج . وهذا غلط لا يعتد به .

هذا تفصيل الأكمل والأقل في طريق أئمتنا والله أعلم .

٨٧٧ - أما الصلاة على رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وعلى الآل ، ففيما ذكرناه قبل مقنع . ثم قال الصيدلاني : يستحب الإتيان بالصلاحة كما ورد في الحديث ، وقد روى : أنه لما نزل قوله تعالى : ﴿يَسْأَلُهُ الَّذِينَ آمَنُوا صَلَوَاتُهُ عَلَيْهِ﴾ [الأحزاب : ٥٦] قال أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم : عرفنا السلام عليك ، فكيف الصلاة عليك ؟ قال : قولوا : « اللهم صل على محمد ، وعلى آل محمد ، كما صللت على إبراهيم ، وعلى آل إبراهيم ، وببارك على محمد ، وعلى آل محمد ، كما باركت على إبراهيم ، وعلى آل إبراهيم ، إنك حميد مجید »<sup>(١)</sup> .

(١) حديث الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم ، متفق عليه من حديث كعب بن عجرة . ( ر . المؤلو والمرجان : ١/٨٢ ح ٢٢٧ ، تلخيص الحبير : ١/٤١٢ ، ٤٠٥ ح ٢٦٣ ، ٢٦٨ ) .

هذا هو الذي ورد في الحديث ، ثم قال<sup>(١)</sup> : وما يزيد الناس من قولهم : « وارحم محمداً ، وأل محمد كما رحمت على إبراهيم » ، فليس له ثبت في الحديث ، ثم الذي يتلفظ به الناس / ركيك في اللغة ؛ فإن من الناس من يقول : كما رحمت على إبراهيم ، وهذا ركيك ؛ فإن العرب تقول : رحمته ، ولا تقول : رحمت عليه ، ومن الناس من علم ، فقال : كما ترحمت على إبراهيم إلى آخره ، وهذا فيه خلل آخر ، وهو أن الترحم يدل على تكليف في الرحمة وتصنع ، وهذا مستحيل في نعم الإله تعالى ، وليس له ذكر في الأحاديث<sup>(٢)</sup> .

٨٧٨ - ثم قال الصيدلاني : الإمام ينبغي ألا يزيد على التشهد والصلاه ، بل يقتصر ، وأراد الصلاة التامة مع ذكر الآل وذكر إبراهيم ، وزعم أن الأولى ألا يذكر دعوة بعد الصلاة ، بل يبادر السلام رعاية للتخفيف على من خلفه ، ثم قال : فإن أراد الدعاء ، فينبغي أن يكون ذلك الدعاء في مقدار أقل من التشهد .

والذي ذكره من الاقتصار على التشهد والصلاه في حق الإمام ، لم أره لغيره ، فأماماً إذا كان منفرداً ، فيأتي بالدعاء بعد الصلاه ، وإن أراد أن يزيد على مقدار أقل<sup>(٣)</sup> ١٧٥ التشهد / ، فلا معارض عليه ، ولم يصح دعاء معين بعد الصلاه ، بل روي أنه صلى الله عليه وسلم ذكر التشهد والصلاه ، ثم قال : « ليتخير أحذكم من الدعاء أحبه ، أعجبه إليه »<sup>(٤)</sup> . كذلك رواه الصيدلاني .

فهذا تفصيل القول في التشهد وما يتبعه .

(١) أبي الصيدلاني .

(٢) هذا كله كلام الصيدلاني .

(٣) ساقطة من : (ت ١) ، (ت ٢) .

(٤) حديث الدعاء عقب التشهد : رواه البخاري من حديث عبد الله بن مسعود بلفظ : « ثم ليتخير أحذكم من الدعاء أحبه إليه ، فيدعوه به » وأخرجه مسلم : بلفظ : « ثم يتخير من المسألة ما شاء » . (ر . البخاري : الأذان ، باب ما يتخير من الدعاء بعد التشهد وليس بواجب ، ح ٨٣٥ ، مسلم : الصلاة ، باب التشهد في الصلاة ، ح ٤٠٢ ، تلخيص العبير : ٢٦٨/١ ح ٤١٣) .

### فصل

هذا الفصل يشمل السلام والتحلل وما يتعلق به . فنقول :

٨٧٩ - التحلل عن الصلاة بالتسليم ، ولا يقوم غير التسليم مقامه ، والخلاف فيه مشهور ، والمعتمد فيه ما روي عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « تحرير الصلاة التكبير وتحليلها التسليم »<sup>(١)</sup> .

ثم الكلام في أقل السلام وأكمله .

فأمّا الأقل ، فهو أن يقول : « السلام عليكم ». فهذا المقدار لا بد منه ، ولا يجب إلا مرةً واحدةً ، فإن التحلل يقع بواحدة ، ولو قال : « سلامٌ عليكم » ففي المسألة وجهان : أحدهما - لا يجزئ ، ولا يقع التحلل على الصحة به ؛ فإن الأصل الاتباع ، ولم ينقل التسليم إلا مع الألف واللام ، فلزم الإتيان به على وجهه .

ومن أثمننا من قال : يُجزيه ؛ فإن التنوين في قول القائل : « سلامٌ » يقوم مقام الألف واللام ، وليس ذلك مخالفة وخروجًا بالكلية عن الاتباع .

ولو قال : « عليكم السلام » فمن أثمننا من قطع بالإجزاء ، ومنهم من خرج بذلك على الخلاف ، من حيث إنه بالتقديم والتأخير خرج عن حكم الاتباع .

وقد ذكرنا أنه إذا قال في عقد الصلاة : « الأكبر الله » أو « أكبر الله » ، فهل تعتقد صلاته أم لا ؟ فظاهر نص الشافعي يشير إلى الفرق بين التسليم والتكبير في التقديم والتأخير ، فإنه لو قال : « عليكم السلام » كان مُسْلِمًا ، ومن قال : « أكبر الله » لم يكن مُكَبِّرًا .

(١) حديث تحرير الصلاة . . : رواه الشافعي ، وأحمد ، والبزار ، وأصحاب السنن إلا النسائي ، وصححه الحاكم وأبن السكن عن علي كرم الله وجهه . (ر . أبو داود : الطهارة ، باب فرض الوضوء ، ح ٦١ ، والترمذى : أبواب الطهارة ، باب ما جاء أن مفتاح الصلاة الطهور ، ح ٣ ، وأبن ماجة : ١٠١/١ ، كتاب الطهارة وستنها ، باب مفتاح الصلاة الطهور ، ح ٢٧٥ ، وترتيب مستند الشافعى : ٧٠/١ ح ٢٠٦ ، ومستند أحمد : ١٢٩/١ . وصحح الشيخ أحمد شاكر إسناده ح ١٠٦ ، ١٠٧٢ ، تلخيص الحبير : ٢١٦/١ ح ٣٢٣) .

وقد جمع الأئمة بين التكبير والتسليم إذا فرض التقديم والتأخير فيهما ، فقالوا :  
 ١٧٧ أوجه : أحدها - أنهما لا يجزيان ، والثاني - أنهما يجزيان ، والثالث - يجزيء  
 التسليم ولا يجزيء التكبير .

٨٨٠ - ومما يتعلق بيان الأقل في التحلل نية الخروج عن الصلاة ، وقد ظهر اختلاف أئمتنا في اشتراطها ، فقال الأثرون : لا يجب ولا يلزم ، اعتباراً بسائر العبادات ، والنيات تعنى للإقدام على عبادة الله ، فأماماً نجازها وانقضاؤها ، فإنما هو انكفاء عن العبادة ، والنية تليق بالإقدام لا بالترك .

وقال قائلون : لا بد من نية الخروج ؛ فإن السلام في وضعه مناقض للصلوة ؛ فإنه خطاب للأدميين ، ولو جرى في أثناء الصلاة قصداً ، لأبطل الصلاة ، فإذا لم يقترن بالتسليم نية تصرفه إلى قصد التحلل ، وقع مناقضاً مفسداً .

وسائل العبادات تنقسم ، فأماماً الصوم ، فينقضي بانقضاء زمان ، والحجّ لا يقع التحلل عنه بما هو من قبل المفسدات .

ثم إن لم نشترط النية ولم نوجبها ، فلا كلام . وإن أوجبنا ، فنشترط اقتراحها  
 ١٧٨ بالتسليم ، فلو تقدمت عليه على جزم وبيت ، بطلت الصلاة ؛ فإننا قدمنا / أن نية الخروج عن الصلاة تقطعها ، ولو نوى قبل السلام الخروج عند السلام ، لم تقطع الصلاة بهذا ، ولكن لا يكفي هذا ، فليأت بالنية مع السلام .

ثم قال علماؤنا : لا يشترط في نية الخروج تعين السلام ، وإنما يشترط التعين حالة العقد ، فإن الغرض من هذه النية صرف السلام إلى قصد الخروج [ولا يخرج المرء إلا عن الصلاة التي شرع فيها ، فووقيعت نية الخروج]<sup>(١)</sup> بناء على ما تقدم ، ونية العقد ابتداء ، فيجب تعين المنوي .

٨٨١ - وما يدور في النفس من هذا ، أن المناقض للصلوة قول المسلم «عليكم» ، فينبغي أن يقع الاعتناء بجمع النية مع هذه الكلمة ، ويجوز أن يقال : «السلام» وإن لم يكن خطاباً ، فإنه بنفسه لا يستقل مفيداً ، والكلام الذي لا يفيد لو

(١) زيادة من : (ت ١) ، (ت ٢) .

جري في أثناء الصلاة ، أبطل الصلاة ، فإذاً هو كلام لا يستقل ، وإنما خطاب ، فكان الجميع في حكم الخطاب .

٨٨٢- وقد تردد الأئمة في تقديم نية العقد وقرنها بالتكبير ، وأجمعوا في نية الخروج على أنها تُقرن ولا تقدم ؛ فإن نية الخروج إذا تقدمت ، فهي مناقضة مفسدة ، وهذا فيه نظر ، فإني قد ذكرت / في تحقيق نية العقد ، أن الذي يتقدم ليس بنية ، وإنما هو إحضار علوم بصفات المبني ، فعلى هذا لو جرى ذكر الصلاة قبيل السلام ، ثم قرن القصد إلى الخروج بالسلام ، مما أرى ذلك ممتنعاً . وفيما مهدته من حقائق النيات ما يوضح هذا .

٨٨٣- ومما يليق بتمام القول في هذا أن الأئمة قالوا : السلام من الصلاة ، كما أن التكبير العاقد من الصلاة . وأنا أقول : إن لم نشترط نية الخروج ، فالسلام في موضعه من الصلاة . وإن قلنا : لا بد من نية الخروج ، فيبعد عندي أن يكون قصد الخروج مع خطاب هو منافق للصلاحة . والعلم عند الله .  
فهذا تفصيل القول في الأقل .

٨٨٤- فأما القول في الأفضل والأكمل ، فأول ما نذكر فيه الكلام في [عدد السلام]<sup>(١)</sup> فالذى نص عليه الشافعى رحمة الله في القديم ، أن المصلى يقتصر على تسليمة واحدة . ونقل الربيع : أن الإمام إن كان في مسجد صغير وجماعٍ قليل ، اقتصر على تسليمة واحدة ، وإن كثر الجمْع ، فيسْلِم / تسليمتين .  
والنص الظاهر أنه يسلّم تسليمتين أبداً من غير تفصيل .

فحصل من مجموع النصوص ثلاثة أقوال : أحدها - وهو الذي عليه العمل - أنه يسلم تسليمتين ، وهذا [هو]<sup>(٢)</sup> الذي تناقله على التواتر الخلف عن السلف .

(١) في الأصل وفي (ط) : عقد الصلاة ، وفي (ت١) ، (ت٢) : عقد السلام . وعلى ذلك يكون لفظ [عدد] اختيار من ارعاية للسياق ، ولا وجود له في أي نسخة من النسخ الأربع . ولفظ [السلام] مأخوذ من : (ت١) ، (ت٢) . ثم صدقنا (ل) .

(٢) مزيدة من : (ت٢) .

والقول الثاني : وهو المنصوص عليه في القديم ، أنه يقتصر على تسلية واحدة من غير تفصيل . ومعتمد هذا القول ما روي عن عائشة أنها قالت : كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يسلم تسلية واحدة تلقاء وجهه<sup>(١)</sup> .

فأما التفصيل ، فالتعويل فيه على إبلاغ الحاضرين ، قلوا أو كثروا ، فإن قلنا : يقتصر على تسلية واحدة ، فلتكن تلقاء وجه المسلم من غير التفات . وإن قلنا يسلم مرتين ، فيلتفت في أولاهما عن يمينه ، وفي الثانية عن يساره .

ثم قال الشافعي : فيلتفت حتى يرى خداه ، فاختلَف أصحابنا في معناه ، فمنهم من قال : يرى خداه من كل جانب ، وهذا بعيد ، فإنه إسراف في الانحراف . وال الصحيح أن المعنى به أن يرى خداه من الجانبين ، / من كل جانب خد .

ثم ذكر العلماء : أنه ينوي السلام على من عن يمينه ويساره من أجناس المؤمنين : من الجن ، والإنس ، والملائكة ، ثم من على اليمين واليسار يقصدون الرد عليه عند الإقبال عليه .

وإن فرعنا على قول التفصيل ، فالمنفرد والمأمور يقتصران على تسلية واحدة .

ثم يقول المسلم في كل تسلية : السلام عليكم ورحمة الله وبركاته ، ثم التسلية الثانية تقع وراء الصلاة ، وقد تم التحلل بالأولى ، ولو فرض حديث مع التسلية الثانية ، لم تبطل الصلاة ، ولكن شرط الاعتداد بالتسليمة الثانية إذا ندناها إليها دوام الطهارة ؛ فإنها وإن كانت تقع بعد التحلل عن الصلاة ، فهي من أتباع الصلاة . فالظاهر عندي أن شرط الاعتداد بها الطهارة ، والله أعلم .

٨٨٥- ثم إن كان المصلي إماماً ، فإذا تحلل ، فلا ينبغي أن يلبث على مكانه ، بل

(١) حديث عائشة رواه الترمذى : أبواب الصلاة ، باب التسليم في الصلاة ، ح ٢٩٦ ، وابن ماجة : كتاب إقامة الصلاة ، باب من يسلم تسلية واحدة ، ح ٩١٩ ، وابن حبان : ٣٢٤/٣ ح ١٩٩٢ ، والحاكم : ١/٢٣٠ ، ٢٣١ ، والدارقطنى : ١/٣٥٨ . ورواه ابن حبان من وجه آخر : ٧٢/٤ ح ٢٤٣٣ ، وهذا إسناده صحيح على شرط مسلم ، قاله الحافظ . وأما الأول فالموقف أصح من المرفوع . وفي كل مقال ، (انظر التلخيص : ١/٤٨٥ ح ٤٢٠) .

يشب ساعة يسلم ؛ وفي الحديث : « إذا لم يقم إمامكم فانخسوه »<sup>(١)</sup> وهذا يدل على أن الجمع محتبسون إلى أن يقوم الإمام ، / ولو لا ذاك ، لما أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم بنحسنه .

ثم إذا وثب أقبل على الناس بوجهه ، واختلف أئمتنا في أنه من أي قُطْرِيه يميل ، فمنهم من قال : يولي الناس شقه الأيسر ، والقبلة شقه الأيمن في التفاته ، ومنهم من يعكس ذلك ، وإن لم يصح في هذا تعبد ، فلست أرى في ذلك إلا التخيير . ثم ينصرف من أي جهة شاء ، ولو استوى في حقه الأمران ، فالتيامن محظوظ في كل شيء .

فهذا منتهى القول في ذلك .

وإن كان في المقتدين بالإمام نسوة ، فينبغي أن يلبث ويتحبس الرجال معه ، والنسوة يبتدرن وينصرفن ؛ حتى لا يختلطن بالرجال .

### فَصَنَعَهُمْ في القنوت

٨٨٦- ذهب الشافعي إلى أن القنوت مأمور به في الركعة الأخيرة من صلاة الصبح بعد الركوع ، والأصل في ذلك ، ما روي عن أنس بن مالك قال : « قنت رسول الله صلى الله عليه وسلم شهراً يدعو عليهم ، ثم ترك ، وأما في الصبح ، فلم يزل يقنت حتى فارق الدنيا »<sup>(٢)</sup> .

(١) حديث « إذا لم يقم إمامكم ... » لم أجده بهذا الن�ظ برغم طول بحثي - فضلاً عن الكتب التسعة - في الكتب الآتية : الجامع الكبير والصغير للسيوطى ، السنن الكبرى للبيهقي ، سنن الدارقطنى ، كنز العمال ، شرح السنة ، مصنف عبد الرزاق ، تلخيص الحبير ، والعلل المتناهية ، وتذكرة الموضوعات ، والجامع الأزهر للمناوي ، ولم أجده أيضاً عند الماوردي في الحاوى ، ولا عند الرافعى في الشرح الكبير ، ولا في وسيط الغزالى .

ولكن وردت أحاديث تشير إلى أن الرسول صلى الله عليه وسلم لم يكن يجلس في مكانه بعد السلام . انظر نيل الأوطار : ٣٥٣ / ٢ .

(٢) حديث : « قنت صلى الله عليه وسلم شهراً يدعو عليهم » . المراد على رَعْل وذَكَوان ، وهما

١٨٣

فإذا ثبت / أصل القنوت في صلاة الصبح ، فالمقدار الثابت فيه ما نقله المزنني في المختصر<sup>(١)</sup> وهو : « اللهم اهدني فيمن هديت ، وعافني فيمن عافت ، وتولني فيمن توليت ، وببارك لي فيما أعطيت ، وقفي شرّ ما قضيت ، إنك تقضي ولا يقضى عليك ، وإنه لا يذلّ من واليت ، تبارك ربنا وتعالى ». <sup>(٢)</sup>

ثم الذي يجب القطع به أن تعين هذه الأذكار ، ولا يقوم غيرها مقامها ، وقال الحسن بن علي رضي الله عنهما : كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يعلّمنا القنوت كما يعلّمنا السورة من القرآن . وقد روي مثل ذلك عن ابن عباس في التشهد .

ثم القنوت شديد الشبه بالتشهد الأول ؛ فإنّهما جمیعاً من أبعاض الصلاة التي يتعلق بها السجود .

### ووقته إذا رفع المصلي رأسه من الركوع .

قييلتان من سليم ، لما قتلوا القراء . وهذا الجزء من الحديث متفق عليه من حديث أنس رضي الله عنه (ر . اللؤلؤ والمرجان : ١٣٣ / ١ ح ٣٩٣) .

أما الحديث بتمامه على نحو ما ساقه إمام الحرمين ، فقد رواه الدارقطني : ٣٩ / ٢ ح ١٠ ، ١١ ، والبيهقي : ٢٠١ / ٢ ، ورواه أحمد في مستنه . (ر . تلخيص العبير : ٤٤٤ / ١ ح ٣٧٠) .

(١) المختصر : ١ / ٧٧.

(٢) حديث القنوت بهذه الصيغة صحيح ، قال الشافعي : هذا القدر يروى عن الحسن بن علي رضي الله عنهما ، قال الحافظ : « نعم هذا القدر روي عن الحسن ، رواه الأربع ، وأحمد ، وابن خزيمة ، وابن حبان ، والحاكم ، والدارقطني ، والبيهقي ، لكن ليس فيه عنه أن ذلك كان في الصبح ، بل رواه بلفظ علمي رسول الله صلى الله عليه وسلم كلمات أقولهن في الوتر » ثم قال الحافظ : رواه الحاكم في المستدرك عن أبي هريرة ، وأنه كان في صلاة الصبح في الركعة الثانية بعد الرفع من الركوع ، وصححه (أي الحاكم) وليس كما قال ، بل هو ضعيف » ١ . هـ . (ر . أبو داود : الصلاة ، باب القنوت في الوتر ، ح ١٤٢٥ ، ١٤٢٦ ، الترمذى : أبواب الصلاة ، باب ما جاء في القنوت في الوتر ، ح ٤٦٤ ، النسائي : قيام الليل وتطوع النهار ، باب الدعاء في الوتر ، ح ١٧٤٥ ، ابن ماجة : إقامة الصلاة ، باب ما جاء في القنوت في الوتر ، ح ١١٧٨ ، التلخيص : ٢٤٧ / ٣٧١) . وقد رواه البيهقي أيضاً عن ابن عباس ، وعن محمد بن الحنفية ، وأنه كان في صلاة الصبح . (الستن : ٢٠٩ / ٢ - ٢١٠ - ٢٠٩ . باب دعاء القنوت ) .

٨٨٧- ثم قال العراقيون : إذا نزل بال المسلمين نازلةً وأرادوا أن يقتنوا في الصلوات الخمس ، ساغ ، وإن لم يكن ، وأرادوا القنوت من غير سبب ، قالوا : قال الشافعى رحمه الله في الأم : لا يقنت . وقال في الإماماء : إن شاء قنت ، وإن شاء ، لم يقنت . ثم جعلوا المسألة على قولين / .

١٨٤

(١) وكان شيخي يقلب الترتيب ويقول : إن لم تكن نازلة ، فلا قنوت إلا في صلاة الصبح ، وإن كانت نازلة ، فعلى قولين<sup>(١)</sup> .

ثم ما نقله العراقيون من الإماماء ، يشعر بأنه يتخير : إن شاء ، قنت ، وإن شاء ، لم يقنت ، وهذا يتضمن أن ترك القنوت في غير صلاة الصبح ليس من الأبعاض ، والتخيير مصرح بهلذا .

وإن كانت نازلة ، فقد رأوا القنوت عندها من غير تخيير .

ولست أرى مع ذلك القنوت<sup>(٢)</sup> من الأبعاض ، التي يتعلق بتركها سجود السهو .

٨٨٨- ومما يتعلق بأمر القنوت الجهر والإسرار ، وقد ذكر أئمتنا في هذا وجهين : أحدهما - أن الجهر به مشروع<sup>(٣)</sup> وهو الظاهر .

والثاني - لا يجهر به ، اعتباراً بالتشهد وغيره من أذكار الصلاة . ثم إن لم نر الجهر به أصلاً ، قفت المأموم ، كما يقنت الإمام ، قياساً على سائر الأذكار .

وإن رأينا الجهر بالقنوت ، فالمأموم إن كان يسمع صوت الإمام أمنَ ، ولم يقنت ، وإن كان موقفه بعيداً وكان لا يسمع ، ففي قنوتة وتأميته من الخلاف ما ذكرناه في قراءة السورة . والخلاف في قراءة المأموم / جاري في الصلاة السرية .

١٨٥

وإن رأينا الإسرار بالقنوت ، فالمأموم يقنت وجهاً واحداً ، والسبب فيه أن القنوت إذا رأينا الإسرار به ، يلتحق بسائر الأذكار . والسورة وإن كان الجهر بها في بعض

(١) ما بين القوسين ساقط من (ت ٢) .

(٢) المراد قنوت النازلة ، غير قنوت الصبح .

(٣) (ت ٢) : مشروع للإمام .

الصلوات ، فأمرها على الانقسام على الجملة ، فينزل منزلة انقسام المأمور في القرب والبعد في الصلاة الجهرية .

٨٨٩- وما يتعلّق بالقنوت ما أصفعه : كان شيخي يرفع يديه في القنوت ، ثم كان يمسح بهما وجهه <sup>(١)</sup> عند الختم ، وفي بعض التصانيف أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يرفع يديه شاهراً ثم يمسح بهما وجهه <sup>(٢)</sup> .

وقد امتنع كثير من أئمتنا من هذا ، فإن دعوات الصلاة ليس فيها رفع اليدين مثل التشهد . وقد راجعت بعض أئمة الحديث ، فلم يثبت رفع اليدين عن رسول الله صلى الله عليه وسلم <sup>(٣)</sup> .

وكان شيخي يصلّي <sup>(٤)</sup> في آخر القنوت ، ولم أر لهذا ثبّتاً ، وفيه الإثبات بما هو ركن في الصلاة منقولاً عن محله ، وفيه كلام سيأتي في باب سجود السهو ، إن شاء الله تعالى .

١٨٦ فهذا منتهى الكلام في القنوت /

### فِضْلَاتُ الْمُنْذَرِ

قال : « ومن ذكر صلاة وهو في أخرى ... إلى آخره » <sup>(٤)</sup>

٨٩٠- من فاته صلوات ، فلا ترتيب عليه في قضائها ، خلافاً لأبي حنيفة <sup>(٥)</sup> .

(١) ما بين القوسين ساقط من : (ت ٢) .

(٢) في الصحيحين من حديث أنس : كان رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يرفع يديه في كل دعاء إلا في الاستسقاء فإنه يرفع يديه حتى يرى بياض إبطيه . (اللؤلؤ : ١٧٣ / ١ ح ٥١٦) ولكن وردت أحاديث صحيحة أنه صلى الله عليه وسلم رفع يديه في غير موطن ، بل روى البيهقي : أنه رفع يديه في القنوت . قال الحافظ : « فتعين تأويل حديث أنس (أي الوارد في الصحيحين) أنه أراد الرفع البليغ ، بدليل قوله : حتى يرى بياض إبطيه » (ر . تلخيص العبير : ١ / ٥١ ح ٣٧٣ ، سنن البيهقي : ٢١١ / ٢ باب رفع اليدين في القنوت) .

(٣) أي على النبي صلى الله عليه وسلم .

(٤) ر . المختصر : ٧٩ / ١ .

(٥) ر . مختصر الطحاوي : ٢٩ ، رؤوس المسائل : ١٤٥ / ١ مسألة ٥٢ ، مختصر اختلاف

ومن فاتته صلاة الظهر ، فدخل وقت العصر ، فإن قضى ما فاته أولاً ، ثم أقام فرض الوقت ، جاز ، وإن أدى فرض الوقت أولاً ثم قضى جاز ، ولكن الأولى إن اتسع الوقت أن يقضى ما فات أولاً ، ثم يؤدى فرض الوقت . وقد روي في ذلك أخبار عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ؛ فإذا رعاية الترتيب بين صلاة مقضية وأخرى مؤداة محبوب ، والسبب فيه من طريق المعنى - والعلم عند الله في ذلك - أن الأمر برعاية الترتيب يستحث على إقامة القضاء ، ولو ابتدأ الرجل فرض الوقت ، فقد يؤخر القضاء ، وتبقى ذمته مشغولة به ، وهذا إذا اتسع الوقت ، فاما إذا ضاق الوقت ، ولو اشتغل بقضاء ما فاته ، لفافت صلاة الوقت ، فلاشك أنها توجب تقديم الأداء في هذه الصورة .

### فضيلتها

« صلاة المرأة كصلاة الرجل . . . إلى آخره »<sup>(١)</sup> .

٨٩١- لما نَجَزَ الشافعي صفة الصلاة قال : « المرأة في كيفية الصلاة كالرجل ، إلا أنها لا نأمرها بالتحوية في السجود كما سبق ؛ وكل ذلك للستر . وفي الحديث : « صلاة المرأة في قعر بيتها أفضل من صلاتها في صحن دارها »<sup>(٢)</sup> . ومما ذكره الشافعي في سياق ذلك ، أن الرجل إذا كان مقتدياً بالإمام ، فناب إمامه

العلماء : ١/٢٤٢ مسألة ٢٤٢ ، حاشية ابن عابدين : ٤٨٧/١ .

(١) ر . المختصر : ١/٨٠ . والكلام هنا بمعنى كلام المختصر ، وليس بنصه .

(٢) حديث صلاة المرأة في بيتها ( صحيح ) رواه أبو داود بلفظ : صلاة المرأة في بيتها أفضل من صلاتها في حجرتها وصلاتها في مخدعها أفضل من صلاتها في بيتها « ابن خزيمة ، والبيهقي ، والحاكم في المستدرك ، والبغوي في شرح السنة ، والطبراني في الكبير ، وعبد الرزاق في مصنفه . ( ر . سنن أبي داود : الصلاة ، باب التشديد في ذلك ( ما جاء في خروج النساء إلى المسجد ) ح ٥٧٠ ، وصحیح ابن خزيمة : ٩٤/٣ ح ١٦٨٨ ، والسنن الكبرى : ١٣١/٣ ، والمستدرك : ٢٠٩/١ ، والبغوي : ٤٤١/٣ ، والمعجم الكبير : ٣٤١/٩ ح ٩٤٨٢ ، والمصنف : ١٥١/٣ ح ١١٦٥ ، وانظر مجمع الروايات : « باب خروج النساء للمساجد وغير ذلك . . . » ) .

شيء ، فينبغي أن يسبح لينبئ الإمام ، والمرأة لا تسبح ، فإن ذلك يشهرها ، بل تصفق ، والأصل فيه ، ما روي : أن النبي صلى الله عليه وسلم خرج ليصلح بين فتتين ، فأبطأ مجئه ، فقال بلال لأبي بكر : قد استأخر مجيء رسول الله صلى الله عليه وسلم فأقيم لتصلي بالناس ، فقال أبو بكر : ما شئت ، فأقام وتقىم أبو بكر ، فلما تحرّم بالصلاحة حضر رسول الله صلى الله عليه وسلم فجعل الناس يصفقون ، وكانت الصفوف تخرق وأبو بكر لا يلتفت ، فلما علم بمكان رسول الله صلى الله عليه وسلم وأن الصفوف لا تُخرق إلا له ، استأخر ، وتقىم رسول الله صلى الله عليه وسلم في ١٨٨ قصة مشهورة . فلما تحلّل عن صلاته قال : « مالي أراكم تصفقون ؟ من نابه شيء ، فليسبح ، فإن التسبيح للرجال ، والتصفيق للنساء »<sup>(١)</sup> .

ثم قال القفال : لا ينبغي للمرأة أن تضرب الراحة ، فإن هذا تصفيق اللّـهـوـ ، ولكن تضرب كفها على ظهر كفها الأخرى .

### فضائل

قال : « وعلى المرأة أن تستر جميع بدنها . . . إلى آخره »<sup>(٢)</sup> .

٨٩٢- ذكر ما يجب ستره ، وهو الذي يسمى عورة ، ثم ذكر كيفية الستر . فنقول : أما القول فيما يجوز النظر إليه وما لا يجوز النظر إليه ، فذكره مستقصي في أول كتاب النكاح إن شاء الله عز وجل ، وإنما غرض هذا الفصل ذكر ما يسْتر في الصلاة . فنقول : أما الحرة فجملة بدنها في حكم الصلاة عورة من قرنها إلى قدمها ، إلا الوجه والكفان ، أما الوجه فواضح ، وأما الكف ، فلسنا نعني به الراحة فحسب ، ولكننا نعني به اليدين إلى الكوع ظهراً وبطناً ، فاما أخْمَص قدمها ، ففيه وجهان ، والأصل في ذلك قوله تعالى : « **وَلَا يَبْدِئنَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهُا** » [النور : ٣١] قال

(١) الحديث متفق عليه من حديث سهل بن سعد الساعدي : ر . اللؤلؤ والمرجان : ٨٨ / ١

ح ٤٣ . بالفاظ مقاربة لما ساقه إمام الحرمين .

(٢) ر . المختصر : ٨٠ / ١ .

المفسرون : الوجه والكفان ، وما سوى ما ذكرناه من الحرة ، فهو عورة ، فلو بدت  
شعرة من غير /<sup>(١)</sup> ما استثنى ، لم تصح صلاتها .

٨٩٣- فأما الرجل ، فالعورة منه ما بين السرة والركبة ، والمذهب أن السرة والركبة  
ليستا من العورة للرجل . وحکي العراقيون وجهاً غريباً عن بعض الأصحاب : أن السرة  
والركبة من العورة ، وزيفوا ما حکوه . وهو لعمري بعيد غير معدود من المذهب .

٨٩٤- وأما الأمة ، فما بين سرتها وركبتها عورة ، كالرجل ، وما يظهر منها في  
المهنة ، كالرقبة والساعد وأطراف الساق والرأس ، فهؤلئه الأشياء ليست بعورة منها ،  
فاما ما وراء ذلك مما فوق السرة وتحت الركبة ، وهو مما لا يظهر في الامتهان والخدمة  
ففيه وجهان مشهوران .

فهذا تفصيل القول فيما يجب ستره .

٨٩٥- ونحن نذكر الآن الستر ومعناه ، فنقول أولاً : وجوب الستر لا يختص  
بالصلاوة ، بل يجب إدامة الستر عموماً ، ولو استخلص بنفسه ، وتكتشف في الخلوة حيث  
يعلم أنه لا يطلع عليه أحد ، فقد ذكر الشيخ أبو علي في شرح التلخيص : أنه يحرم  
التكتشف في الخلوة من غير حاجة ، وزعم أنه يجب الستر عن الجن / والملائكة ، كما  
يجب الستر عن الإنس . وكان شيخي لا يحرم التكتشف في الخلوة ، ويقول : إذا كان  
يجوز التكتشف بسبب استحداد ، أو لقضاء حاجة من غير إرهاق وضرورة ، فإيجاب  
الستر في الخلوة لا معنى له ، لهذا في غير الصلاة .

٨٩٦- ثـم التستر بما يحول بين الناظر وبين لون البشرة ، ومن لبس ثوباً صفيقاً ، فقد  
يتراهى حجمُ أعضائه في الشمس من ورائه ، فلا يضر ذلك ، فالمرعي باتفاق  
الأصحاب ألا يبدو السواد أو البياض من وراء الثوب .

(١) سقط رقم ١٨٩ من صفحات المخطوط مع عدم وجود خرم فليلاحظ ذلك عند تتابع تسلسل أرقام  
المخطوط .

ولو وقف المصلي في ماء صافٍ يبدو منه لون بشرته ، فليس بمستورٍ . وإن كان الماء كدرًا ، فهو مستور ، ولو طلى على عورته طيناً ، فهو ستر باتفاق أصحابنا ، وهو كافي مع القدرة على الستر بالثياب .

ولو لم يكن معه ثوب ، وكان متمكناً من التسبب إلى تحصيل طين ينطلي به ، فهل يجب عليه ذلك ؟ فعلى وجهين ، ذكرهما العراقيون : أحدهما - يجب ؛ فإنه ستر ، والثاني - لا يجب ؛ لأنَّه لو وجب ، لدام الوجوب في الصلاة وغيرها ، وتکلیف ذلك عظيمٌ متىً إلى مشقة ظاهرة .

٨٩٧- ثم الستر يراعى من الجوانب ومن فوق ، ولا يراعى الستر من أسفل الذيل والإزار .

ونص أثمننا أنَّ من كان يصلّي في قميص واحد ، على طرف السطح ، فإذا راك سوأته هينٌ على من هو تحت السطح ، وصلاحاته صحيحة .

وهذا عندي فيه للتفكير مجالٌ ؛ فإنَّ من وقف هكذا فوق مكانٍ مطروق ، وكان الريح تعبث بثوبه ، فلستُ أستجيز إطلاق القول بأنه يحلّ له ذلك ، وهو معرضٌ للنظر .

فإن قال قائل : العرف هو المرعي في الستر ، والناس يستترون من فوق ومن الجوانب ، قيل : هذا كلام عريٌ عن التحصيل ؛ فإنَّ العرف لا يطرد بين العقلاء هزلاً في شيء ، وأهل العرف إنما لم يراعوا الستر من أسفل من جهة أنَّ التطلع من تحت القميص والإزار غير ممكن إلا بمعاناة وتکلف ، فإذا فرض الموقف على شخص<sup>(١)</sup> ، والأعين تتذرَّ إدراك السوأة ، فهذا لا يعُد في العرف سترةً أصلًا ، إلا أن يكون الذيل ملتقاً بالساق .

**قٌرْبَةٌ** : ٨٩٨- إذا كان في الثوب الساتر خرق ، فوضع يده عليه وكان يصلّي ، فقد ظهر الاختلاف في ذلك .

والذهب عندي تجويز الصلاة ، فإنَّ الرجل لو لم يكن في الصلاة ، وفعل

(١) شخص : مكان مرتفع (المعجم) .

ما ذكره ، فلست أرى تعصيته ، وإلحاقه بمن يبدو للناس متكشفاً ، وإذا ظهر ذلك خارج الصلاة ، فالستر لا يختلف بالصلاحة والخروج منها .

ولو كان يصلبي في قميص ساتر [ذى طوق واسع وهو]<sup>(١)</sup> مشدود الإزار ، جاز .  
ولو كان مفتوح الإزار ، وكان إذا ركع أو سجد تبدو عورته ، فإذا بدت ، بطلت  
صلاته ، فإن كانت لحيته الكثيفة تسد موضع فتح الإزار ، ففيه الخلاف المذكور ؟ فإنه  
ستر ما يجب ستره بشيء من بدنـه . وال الصحيح ما ذكرناه .

ولو كان بحيث تبدو منه العورة ، ولكنك في قيامه وانتصابه لا يبدو منه شيء ، فهل تعتقد صلاته ؟ ثم إن اتحنى وتكشف ، بطلت صلاته ؟ هذا ملتحق بما ذكرناه ؛ فإن سبب الستر وعدم التكشف التصاق / صدره في قيامه بموضع إزاره ، ففيه ما ذكرناه ، والمذهب الحكم بالستر في جميع ذلك .

**قَبْعٌ :** ٨٩٩- إذا وجد خرقه لا تستوعب جميع ما يجحب ستره ، فيجب استعمالها .  
ثم قال العراقيون : من أصحابنا من قال : يستر بها القبل ؛ فإن السوأة الأخرى مستترة  
بانضمام الإلبيتين . ومنهم من قال : يستر بها السوأة الأخرى ؛ فإنها أفحش في الركوع  
والسجود . ولا يتوجه التخيير في ذلك .

ثم الفخذ وما دون السرة من العورة ، ولا فرق عندنا في وجوب الستر بين السوأة وبين غيرها .

٨٩٩- م- وأبو حنيفة<sup>(٢)</sup> يفصل ويزعم أن الربع معفو عنه في التكشاف في كل عضو ، ويرعي في السوأة تكشف مقدار درهم . ونحن لا نرعي هذا . وإذا كان كذلك ، فلا يمتنع أن نقول : ما ذكره الأصحاب في الخرقة وترديد القول في السوأتين في حكم الأولى . ولو ستر واحدُ الخرقة بها جزءاً من فخذه ، لم يبعد جواز ذلك . وفي كلام الأصحاب ما يدل على تחתم ستر السوأتين أو إحداهما ، ولو وجه ؟ فإن المرعي هو العرف ، / وما الناس عليه في ذلك ، وليس يخفى أن من ستر شيئاً من فخذه وترك السوأة بادية ، يعد متكتشاً .

(١) زيادة من : (ت ٢).

(٢) ر . بدائع الصنائع : ١١٧ / ١ ، حاشية ابن عابدين : ١ / ٢٧٣ .

**فَتَّيْعُ** : ٩٠٠ - ذكر العراقيون نصين في العراة لو أرادوا عقد جماعة : أحدهما - أنهم إن انفردوا ، فعدرهم تمهد في ترك الجماعة ، وإن صلوا جماعة ، وغضوا أبصارهم ، فجائز .

والثاني - وهو الذي نص عليه في القديم أنهم يصلون فُرادي ؛ فإن حفظ العيون فرض ، والجماعة نقل ، وجعلوا المسألة على قولين في الأولى ، ولا خلاف أنهم لو عقدوا جماعة ، صح ذلك منهم .

ثم إمام العراة ينبغي أن يقف وسطهم ، كما سنذكر في صلاة النسوة إذا عقدن جماعة .

**فَتَّيْعُ** (١) : ٩٠١ - إذا أراد رجل أن يذلل ثوباً ، وقد حضر رجل وامرأة على العري ، فالمرأة أولى من الرجل وفaca ، ولو حضر رجلان ولو قسم الخرقه وشقها يحصل في كل واحد بعض الستر ، ولو خص أحدهما ، يحصل له الستر الكامل ، فهذا المسألة محتملة ، ولعل الأظهر أن يستر أحدهما ، وإن أراد الإنصاف ، أقرع بينهما .

**فَتَّيْعُ** : ٩٠٢ - إذا كان يصلبي في إزار ساتير ، فكشف الريح طرف إزاره عن عورته ، فإن أمكنه أن يرده على القرب ، لم يضره ما بدا ، وإن عسر الرد وطيرت الريح الإزار ، فهذا يفسد الصلاة ، وإن تعاطى بنفسه الكشف عمداً ، ثم رده على الفور ، بطلت صلاته . وهذا يطرد في الانحراف عن القبلة ، وإصابة نجاسة يابسة الثواب ، [إإن كان عن قصد ، فالفساد ، [٢] وإن كان عن غير قصد وقرب الزمان ، فلا بأس ، وإن طال الفصل ، بطل .

وإن انحل عقد الإزار وانسل ، فرده ، فهو كما لو انكشف طرف منه وأعيد ، فلا فرق .

فإن قيل : ما المعتبر عندكم في قرب الزمان وبعده ؟ وهل ترون ضبط هذا تحقيقاً

(١) هـذا الفرع ساقط كله من : (ت ٢) .

(٢) زيادة من : (ت ١) ، (ت ٢) .

أو تقريباً؟ قلنا: لعل الأقرب فيه ألا يظهر بين الانكشاف وبين ابتداء الرد مُكتَّب محسوس على حكم التكشّف.

**فتبع:** ٩٠٣ - الأمة إذا كانت تصلي مكشوفة الرأس ، فعَتَقَت في أثناء الصلاة/ فان ١٩٧ كان بالقرب منها خمارٌ ، فابتدرته وستر رأسها ، استمرت وبَتَّ ، وكان ما يجري بمثابة تكشف من غير قصد ، [تداركه]<sup>(١)</sup> المصلي على الفور . وإن كان الخمار بعيداً عنها ، وكانت تحتاج أن تمشي إليه خطوات كثيرة ، فهذا عند المحققين يتزل منزلة ما لو سبق الحدث في الصلاة ، وسيأتي ذلك على القرب .

فإن جرينا على الأصحّ ، حكمنا ببطلان الصلاة ، وإن فرعنا على القديم فلتُمِسْ هذه إلى الخمار وتستتر ، ولتبُنْ على صلاتها ، وإن لم تمش ، ولكن وقفت حتى أتاها آتٍ بالخمار ، ففي بعض التصانيف أن ذلك بمثابة ما إذا أطال الرجل السكوت في صلاته ، فإن في بطلان الصلاة وجهين ، كذلك هاهنا ، وهذا كلام ملتبس .

والوجه أن نقول : إن أتاها الخمار في مدة لو مشت فيها ، لنالت فيها الخمار ، فلا بطل الصلاة ؛ فإن السكون أولى في الصلاة من المشي والعمل ، فإن زادت مدة سكونها على مدة/ مشيها إلى الخمار لو مشت ، فإن لم تبن أمرها على أن تؤتى ١٩٨ بالخمار ، ولكن بقيت كذلك ، ثم طالت المدة ، وزادت على مدة المشي ، فالوجه القطع ببطلان الصلاة ، وإن بنت أمرها على أن تؤتى بالخمار بإشارتها إلى إنسان ، فأتى بالخمار ، فإن زادت المدة وطالت ، فهذا سكون طويل ، وترك ذلك للساتر ، وفي معارضته أنها تركت عملاً كثيراً ، وفيه احتمال ظاهر ، إذا كان كذلك ، ولعل الظاهر الحكم ببطلان ، فإننا إذا أحقنا هذه الصورة بسبق الحدث ، وقد ثبت أنه يُسرع المشي في تدارك ما وقع في القول الذي عليه التفريع ، فوجود المشي وعدمه بمثابة ، فالوجه النظر إلى التسريع إلى التدارك من غير مبالاة بالأفعال .

(١) في جميع النسخ : « تداركه » ، والمثبت من (ل) .

## فِصْلُ الْمَذَهِبِ

٩٠٤- المصلي إذا سبقه الحدث في الصلاة من غير قصد ، فالمنصوص عليه في الجديد أن الصلاة تبطل ، ووجهه بين من القياس .  
وقال أبو حنيفة<sup>(١)</sup> : لا تبطل الصلاة .

١٩٩ وهو قول الشافعي في القديم ، وقد بان أن القول القديم ليس معدوداً من المذهب ؛ فإن الشافعي رحمة الله لما نص عليه في الجديد على جزم ، رجع عما صار إليه في القديم ، ولكن أئمة المذهب يعتادون توجيه الأقوال القديمة على أقصى الإمكان ، ثم يفرعون عليه .

توجيه القديم : الحديث المدون في الصحاح ، وهو ما رواه ابن أبي مليكة عن عائشة أنه عليه السلام قال : « من قاء أو رفع ، أو أمزى في صلاته ، فلينصرف ، وليتوضأ وليتغسل على صلاته ما لم يتكلم »<sup>(٢)</sup> وإنما لم يعمل الشافعي به في الجديد لإرسال ابن أبي مليكة ؛ فإنه لم يلق عائشة ولا حجة في المراسيل عنده . وقد روى إسماعيل بن عياش في طريقه عن ابن أبي مليكة ، عن عروة عن عائشة ، فأنسد . وإسماعيل لهذا سيء الحفظ ، كثير الغلط فيما يرويه عن غير الشاميين . وابن أبي مليكة ليس من الشاميين ، فإن جربنا على القول القديم ، فكل ما يطرأ على الصلاة مما ينقض طهارة الحدث ، أو ينجز ما يجب رعاية طهارته ، فالنصيبي يسعى في إزالة

(١) ر. مختصر اختلاف العلماء : ٢٦٦/١ مسألة ٢١٨ ، البدائع : ٢٢٠/١ ، حاشية ابن عابدين : ٤٠٣/١ .

(٢) حديث ابن أبي مليكة عن عائشة . قال الحافظ : رواه ابن ماجة ، والدارقطني . (ر . الدارقطني : ١٥٤/١ ح ١١-١٧ ، وابن ماجة : إقامة الصلاة ، باب ما جاء في البناء على الصلاة ، ح ١٢٢١ ، وتلخيص الحبير : ٤٣٠ ح ٢٧٤/١ ) هنذا وقد عذر الحافظ قول إمام الحرمين عن هذا الحديث : إنه مدون في الصحاح « وهم عجيبة ، تابعه عليه الغزالى في الوسيط . لكننا لم نجد في الوسيط متابعة الغزالى لشيخه في هذه العبارة ، بل قال الغزالى عن الحديث إنه روى مرسلأ ، أما متابعة الغزالى لشيخه فكانت في البسيط ، كما ذكر التووي في التتفريح (ر . التتفريح في شرح الوسيط للنووى - بهامش الوسيط : ١٥٧/٢ ) .

ذلك / على أقرب وجه يقتدر عليه ، وإن كثرت الأفعال ، ومست الحاجة إلى استدبار ٢٠٠ القبلة ومشي فرسخاً مثلاً ، فإنه يبني على صلاته ، ولو أمن أو أمنى ، فالكل على وتبيرة واحدة .

فإن قيل : فلِمَ خصّ رسول الله صلى الله عليه وسلم بالذكر أشياء معدودة ؟ وإذا كان المذهب مبنياً على الخبر بعيداً عن القياس ، فهلا اختص بما اشتمل عليه الحديث ؟ قلنا : إنما ذكر رسول الله صلى الله عليه وسلم ما يجري في الصلاة وفاقاً ؛ فإن الرعاف وذراع<sup>(١)</sup> القيء مما يفرض جريانه في الصلاة إذا تعرّض التمسك منهما ، وكذلك الرجل المذاء قد يبتلى بالمذى في أثناء الصلاة ، فعلمانا قطعاً أن الحديث لو صحيحاً ، فإنما اختص بهذه الأشياء ؛ لأنها الجارية في العرف غالباً ، وأبو حنيفة<sup>(٢)</sup> حكم بانقطاع الصلاة بخروج المني ، ونَزَّلَ الإمام متزلة الإمناء ، وإن كان منصوصاً في الخبر ، وألحق سبق البول بالرعاف والقيء .

٩٠٥ - ولو تحريم الماسح على خفه بالصلاحة ، على طهارة المسح ، / ثم انقضت مدة ٢٠١ المسح أثناء الصلاة ، بطلت الصلاة وفاقاً - وإن فرعننا على القديم في سبق الحدث - والسبب فيه أنه قصر ، حيث لم يرع قدر المدة وانقضائهما ، وكان كالذى يتعمد إلى الحدث<sup>(٣)</sup> .

ولو تخرق خفه في الصلاة وبرز القدم ، ففي المسألة وجهان : أحدهما - ببطل الصلاة ، كان انقضائ المدة ؛ فإنه مقصّر من حيث لم يرع ضعف الخف ، وكان كتقديره في أمر المدة .

والثاني - أن التخرق كسبق الحدث ؛ فإن التقصير لا يظهر فيه .

٩٠٦ - ولو رأى المتيمم الماء ، فالمنصوص عليه في الجديد أن الصلاة لا تبطل ، وليس ذلك كسبق الحدث ؛ فإن رؤية الماء في نفسها ليست مبطلة لل موضوع حتى يتمكن

(١) كما في جميع النسخ ، والمعروف فيما بين أيدينا من المعاجم : « ذرع » فعل لها وجهاً لا نعرفه ، ثم جاءتنا (ل) وفيها : « ذرع » .

(٢) ر. البدائع : ٢٢٢/١ ، حاشية ابن عابدين : ٤٠٦/١ .

(٣) أي يقصد إلى الحدث ، وفي (ل) « كالذى يتعمد الإقدام إلى الحدث » .

الرأي من استعمال الماء [على] يسر ، والصلوة عاصمة شرعاً مانعة من استعمال الماء ، [١) فهذا - مع ما فيه من الغموض - معتمد المذهب الجديد .

٩٠٧ - ثم قال أبو حنيفة<sup>(٢)</sup> : من سبقة الحدث في المسجد ، فخرج يتوضأ ، لزمه أن يعود إلى مكانه من المسجد ، وفيه يعني ، فلو بنى في بيته على صلاته ، لم يجز ، وهذا مما انفرد به أبو حنيفة / ، وليس له فيه معتض .

ونحن نقول : إذا رفع المانع الطارئ ، وهو في منزله ، تعين عليه البناء حيث انتهى إليه ، فلو رجع إلى المسجد ، بطلت صلاته ؛ فإن هذه الأفعال تجري بعد ارتفاع المانع ، فتفقد قادحه في الصلاة ، لا محالة ، ثم تأمر الساعي في رفع المانع بأن يقتصر من أفعاله على قدر الحاجة ، ولا نكلّفه أمراً يخرج به عن مأمور اعتياده من [عدوه]<sup>(٣)</sup> وبدار إلى رفع الحدث ، ولكنّه يقتصر ، وكما يرعي تقليل الأفعال وتتنزيتها على حكم العادة ، فكذلك يرعي تقريب الزمان ؛ فإن دوام المانع مع التمكن من رفعه استصحاب لما ينافي الصلاة .

٩٠٨ - ولو سبق النحو ، ثم استكمل الذي هو صاحب الواقعة الحدث ، بطلت صلاته . وقد ذكر صاحب التقريب أنه لو قطر منه بولٌ سبقاً ، فله أن يستتم ذلك البول ، ثم يتوضأ ، وهذا عندي خطأ إذا كان يمكنه أن يتماسك ؛ فإن الذي أتي به حديث على اختيار .

ونحن نقول : لو زاد فعلاً من غير حاجة ، ويبلغ مبلغ الكثرة ، بطلت صلاته ؛ فالحدث أولى بالتأثير في الصلاة ، إذا جرى على حكم / الاختيار .

٩٠٩ - وما يتعلق بعوامض المذهب أن الأئمة قالوا : لو انكشفت العورة ، ثم رد الساتر على قرب ، لم تبطل صلاته قولًا واحدًا ، وطردوا ذلك في نظائر سبقت ،

(١) زيادة من : (ت ١) ، (ت ٢) .

(٢) ر . البدائع : ٢٢٣/١ ، حاشية ابن عابدين : ٤٠٧/١ .

(٣) في الأصل ، وفي (ط) وفي (ت ١) : غدو . وساقطة من (ت ٢) . والمثبت تقدير منا رعاية للسيق . والحمد لله ، صدقنا (ل) .

وما جرى<sup>(١)</sup> مناقض للصلاحة ، وإن قلَّ الزمان وقصر ، وكان القياس يقتضي أن ينزل ما ذكرناه منزلة سبق الحدث<sup>(٢)</sup> . ولكن الأئمة قاطعون بما ذكرته .

فليتأمل طالبُ الحقائق ما ذكرناه . ولو كان ذلك محظوظاً عن المصلحي لقرب الزمان فيه ، للزم أن يقال : لو تعمد المصلحي كشف إزاره ورده على القرب ، لا تبطل صلاته . وقد قالوا : إذا تعمد ، بطلت صلاته . ولو طيرت الريحُ الإزار وأبعدته ، وكان لا يلحق إلا بأفعال كثيرة ، فهذا أحقوه بسبق الحدث ، وخرجوه على القولين .

٤١٠ - وما فرعه أبو حنيفة<sup>(٣)</sup> على مذهبة في سبق الحدث ، أن المصلحي إذا سبقه الحدث ، وكان ملابساً ركناً من الأركان ، مثل أن كان في الركوع أو السجود ، قال : بطل ذلك الركن ، فإذا أراد البناء ، لزمه العود إلى ذلك الركن .

٤٢٤ - وهذا فيه عندي / تفصيل في مذهبنا المفرع على القديم ، فأقول : إن سبق الحدث قبل حصولطمأنينة ، فمضى إلى التدارك ، فيعود إلى الركوع ، وإن كان رکع واطمأن ثم أحده ، فإذا أراد البناء ففي إلزامه العود إلى الركوع احتمال . والظاهر أنه لا يعود ؛ فإن موجب هذا القول ، أن الحدث لا يبطل شيئاً مضى ، وأن من سبقة الحدث يبني ، ولا يعيد شيئاً قد تم على موجب الشرع .

[فَصَلَّى] [٤] : قال : « ولو تكلم أو سلم ناسياً... إلى آخره »<sup>(٥)</sup> .

٤١١ - الكلام على عمد مبطل للصلاحة ؟ قال النبي صلى الله عليه وسلم : « إن صلاتنا هذه لا يصلح فيها من كلام الآدميين شيء »<sup>(٦)</sup> ولا فرق بين أن يكون في مصلحة

(١) أي ما جرى من انكشاف العورة .

(٢) أي من جعله على قولين ، ولكنهم قاطعون بصحبة صلاة من رد الساتر على قرب قوله واحد .  
هذا هو (الغامض) .

(٣) ر . البدائع : ٢٢٣/١ ، فتح القدير : ٣٩١/١ .

(٤) في جميع النسخ (فرع) واخترنا ما جاءت به (ل) ؛ لأن هذا بالفضل أشبه .

(٥) ر . المختصر : ٨٠/١ .

(٦) حديث : « إن صلاتنا هذه... » رواه مسلم ، وأبو داود ، والنسائي ، وابن حبان ، والبيهقي ، عن معاوية بن الحكم السلمي . (ر . مسلم : كتاب المساجد وموضع الصلاة ، باب تحريم الكلام في الصلاة ، ونسخ ما كان من إباحته ، ح ٥٣٧ ، أبو داود : الصلاة ، باب تشميـت

الصلاه ، وبين ألا يكون كذلك ، خلافاً لمالك<sup>(١)</sup> ، ولو جاز الكلام في مصلحة الصلاه ، لما أمر الرجل بالتسبيح والمرأه بالتصفيق إذا ناب الإمام شيء .

ثم مضيماون لهذا الفصل يوضحه أمران : أحدهما - في كلام من ليس معذوراً ، والثاني - في المعذور وتفاصيل العذر .

فاما غير المعذور ، فمهما<sup>(٢)</sup> عمد المصلبي مع ذكر الصلاه وعلمه بتحريم الكلام كلاماً<sup>(٣)</sup> خارجاً عن مراسيم الشرع ، في القراءه والتسبيح والدعاء ، بطلت صلاته . ثم ما يأتي به ، ينقسم إلى كلام مفهم ، وإلى حروف لا تفهم : فأما ما يفهم ، فإنه على الشرائط التي ذكرناها ، بطل الصلاه وإن كان حرفًا واحدًا ، فإذا قال : (ع) أو (ق) أو (ش) من وعيٍ ووقيٍ ووشىٍ ، بطلت صلاته .

وإن كان أتى بحرف لا يفهم معنى ، فالحرف الواحد لا يبطل الصلاه ، وإن والى بين حرفين ، بطلت صلاته ؛ فإن أقل مباني الكلام في أصل اللسان حرفان .

ولو استرسل منه صوت غفل لا تقطع فيه ، ولا يسمى حرفًا ، فسماعي عن شيخي فيه أنه لا يبطل الصلاه ، ولو ذكر حرفًا ووصله بصوت غفل ؛ فإنه كان يتعدد فيه ، وهو لعمري محتمل ؛ فإن الكلام حروف ، والأصوات المرسلة من مباني الكلام .

والظاهر عندي أنه مع الحرف كحرف مع حرف ؛ فإن الصوت الغفل مدة ، والمدّات تقع أللألفاً أو الواواً أو ياءً ، وهي - وإن كانت إشباعاً لحركات - معدودة حرفًا ، وعندي أن شيخي ما تردد فيها ، وإنما تردد في / صوت غفل مع حرف إذا لم يكن ذلك الصوت مدة ، وإشباعاً لإحدى الحركات الثلاث .

**٩١٢** - وما يتعلق بهذا الكلام القول في التنخنج ، فمن تنخنج فاتحاً فاه مغلوباً

= العاطس في الصلاه ، ح ٩٣٠ ، والنسياني : السهو ، باب الكلام في الصلاه ، ح ١٢١٨ ، التلخيص : ٤٤٩ ح ٢٨١ / ١

(١) ر . الإشراف للقاضي عبد الوهاب : ٢٦٣ / ١ مسألة : ٢٧٨ ، عيون المجالس : ٣٢٣ / ١ مسألة : ١٥٢ ، حاشية الدسوقي : ٢٨٢ / ١ .

(٢) « فمهما » بمعنى ( فإذا ) .

(٣) « كلاماً » مفعول لـ « عمد » والمعنى : إذا قصد كلاماً خارجاً . . . .

فيه ، وما أتى به لحاجة ، فالذى قطع به الأئمة أنه إذا أتى بحرفين ، بطلت صلاته .  
وحكى ابن أبي هريرة نصاً عن الشافعى : أن التتحنخ لا يبطل الصلاة أصلاً ؛ فإن  
الذى يأتي به - على ما يُعهد - ليس آتياً بحروف محققة ؟ فهو كصوت غُفل . قال  
القفال : بحثت عن النصوص ، فلم أر ما ذكره ، وأنا سأعود في أثناء الكلام إلى  
هذا .

وأقول الآن : إذا صار المصلى بحيث لا يتأنى منه القراءة المفروضة ما لم يتنحنخ ،  
فكأن<sup>(١)</sup> اختنق أو اغتصب بلقمة ؛ فإنه يتتحنخ ولا يضره ذلك ، مع مسیس الحاجة التي  
وصفتها .

ولو كان في صلاة جهرية ، وقد عسر عليه الجهر لو لم يتنحنخ ، وما عسرت القراءة  
سراً ، فهل له أن يتتحنخ ليجهر ويقيم شعار الجهر وكان إماماً ؟ فيه وجهان مشهوران :  
أقيسهما : المنع ؛ فإن الجهر أدب وهيئة / ، وترك ما هو من قبيل الكلام حتم ،  
٢٠٧ ولا يتوجه وجه الجواز إلا بشيء ، وهو أن التتحنخ في أثناء القراءة يُعد من توابع  
القراءة ، ومن تردّيد الصوت بها ، ولا يُعد كلاماً منقطعاً عن القراءة . ولعل ابن أبي  
هريرة نقل ذلك القول في أثناء القراءة ، فينقدح توجيهه ، وإن لم تكن حاجة ماسة كما  
ذكرته ، وإن كان بعيداً .

فأما التتحنخ لا في حالة استياق<sup>(٢)</sup> القراءة ، فيبعد المصير إلى أنه لا يُبطل ، فكان  
مأخذ الكلام في التتحنخ الجاري في القراءة [أنه يُبطل في ظاهر المذهب ، إذا لم يتعدّر  
أصل القراءة]<sup>(٣)</sup> ، فإن تعرّد رفع الصوت ، ففيه الخلاف المعروف ، ووجهه أنه مع  
الحاجة في القراءة كأنه تابع ، وعن هذا قد يتوجه أنه إذا لم تكن حاجة أيضاً ،  
لا يُبطل ، إذا كان في خلال القراءة .

وحكى شيخي عن القفال أنه كان يقول : لو طبق شفتيه وتنحنخ ، لم تبطل صلاته ،  
وإنما التفصيل فيه إذا كان يتتحنخ فاتحاً فاه . وهذا مما انفرد به القفال ، وصار إلى أن

(١) كذلك في نسخة الأصل وحدها ، وفي باقي النسخ : « وكأن » .

(٢) في (ل) : « اتساق القراءة » .

(٣) ما بين المعقوفين زيادة من : (ت ١) ، (ت ٢) .

٢٠٨ التتحنخ مع التطبيق كجرجرة في الحلق ، أو قرقة في التجاويف . / ولست أرى الأمر كذلك ؛ فإن هذه الأصوات لا تختلف في السمع بالتطبيق والفتح ، ومن تتحنخ لا يأتي بالحروف الحلقية صريحاً ، وإنما هي أصوات تداني الحروف الحلقية ، لا يصفها الكتبة ويعرفها من يتأمل . وإذا كان كذلك ، فلا فرق بين حالة التطبيق وحالة الفتح .

٩١٣ - ولو قرأ المصلحي آيةً أو بعضاً من آية ، فأفهم بها كلاماً ، مثل أن يقول : « خذها بقوة » ، أو يقول - وقد حضر جمع فاستأذنوا - : « ادخلوها بسلام » ، فإن لم يخطر له قراءة القرآن ، ولكن جرد قصده إلى الخطاب ، بطلت صلاته .

وإن قصد القراءة ، ولم يخطر له إفهام أحد ، بحيث لو دخلوا لم يُرِد دخولهم من معنى قوله ، [فلاشك أن صلاته لا تبطل ، وإن قصد قراءة القرآن وقصد إفهامهم]<sup>(١)</sup> ، فالذى قطع به الأئمة أن الصلاة لا تبطل ؛ فإنه لا يُعد متكلماً ، والحالة هذه . وقال أبو حنيفة<sup>(٢)</sup> : تبطل الصلاة بهذا .

٩١٤ - ولو دعا بالفارسية ، بطلت صلاته ، وكذلك لو أتى بترجمة القرآن . وقد ذكرنا أن ترجمة القرآن لا تقوم مقام القراءة ، وخلاف أبي حنيفة مشهور فيه<sup>(٣)</sup> .

٢٠٩ ومعتمدنا في وجوب الرجوع إلى الأذكار / عند تعذر القراءة ، ما روي عن رفاعة بن رافع أن النبي صلى الله عليه وسلم قال : « إذا قام أحدكم إلى الصلاة ، فإن كان يحسن شيئاً من القرآن ، قرأ ، وإن كان لم يحسن شيئاً ، فليحمد الله وليركِب »<sup>(٤)</sup> . فهذا تمهيد المذهب فيما يأتي به المصلحي من الكلام من غير عذر .

(١) زيادة من : (ت١) ، (ت٢) .

(٢) ر . الهدایة مع فتح القدير : ٣٤٩/١ ، تبیین الحقائق : ١٥٧/١ ، حاشیة ابن عابدین : ٤١٧/١ .

(٣) ر . مختصر اختلاف العلماء : ٢٦٠/١ مسألة ٢١١ ، رؤوس المسائل : ١٥٧ مسألة : ٦٢ ، المبسوط : ٣٧/١ ، تبیین الحقائق : ١٠٩/١ ، فتح القدير : ٢٤٧/١ .

(٤) جزء من حديث المسيء صلاته وقد تقدم .

٩١٥ - فأما تفصيل القول في المعدور ، فببدأ بالنسيان أولاً ، فإذا نسي الرجل كونه في الصلاة وتعذر الكلام ، وهذا هو المعنى بكلام الناسي ، فهذا غير مبطل للصلاحة ، خلافاً لأبي حنيفة<sup>(١)</sup> ، والمعتمد فيه من جهة السنة قصة ذي اليدين وهي مذكورة في الخلاف .

ولو كثر الكلام في حالة النسيان ، ففي بطلان الصلاة وجهان : أحدهما - وهو القياس أنه لا تبطل الصلاة ؛ فإنه لو أبطل الصلاة [كثيره ، لأبطلها قليلاً] ، كحالة العمد ، والثاني - إذا كثر أبطل الصلاة<sup>(٢)</sup> لأمرين : أحدهما - أن هيئة الصلاة تزول بكثرة الكلام ، وينقطع نظامها ، والثاني - أن الناسي يعذر ، لأنه قد يبتلى ببادرة ، فأما الكثير ، فيبعد تصوير النسيان فيه ، فإنه يتتبأه أو يُتَبَّأَه ، وما يقع نادراً لا يعتد به ، والصائم إذا أكل ناسي الصومه/ فإن قل أكله ، لم يبطل صومه ، وإن كثر ، ففي المسألة ٢١٠ وجهان مرتبان على الوجهين في الكلام الكثير مع استمرار النسيان ، فإن قلنا : لا تبطل الصلاة ، فلأن لا يبطل الصوم أولئك ، وإن قلنا تبطل الصلاة [ففي الصوم وجهان مرتبان على المعنين المذكورين في التوجيه ، فإن قلنا ببطلان الصلاة]<sup>(٣)</sup> ، لندور النسيان الطويل ، فهذا يتحقق في الصوم أيضاً . وإن اعتمدنا في الصلاة الهيئة وانقطاع النظام ، فهذا لا يتحقق في الصوم ؛ فإنه ليس بعبادة ذات نظام ، وإنما هو انكفاء عن أمور معروفة .

٩١٦ - ولو تكلم الرجل جاهلاً بأن الكلام يحرم في الصلاة ، وكان قريباً عهداً بالإسلام ، فلا تبطل الصلاة ، وجهله يعذر . والأصل فيه الأخبار ، وقد رويتها في الخلاف<sup>(٤)</sup> .

(١) ر . مختصر اختلاف العلماء : ٢٦٩/١ ، مسألة : ٢٢٢ ، رؤوس المسائل : ١٥٩ مسألة : ٦٤ ، المبسوط : ١٧٠/١ ، فتح القدير : ٣٤٤/١ ، حاشية ابن عابدين : ٤١٣/١ .

(٢) زيادة من : (ت١) ، (ت٢) .

(٣) زيادة من : (ت١) ، (ت٢) .

(٤) لم يعرض الإمام لهذه المسألة في الدرة المضية ، فعلمه ذكرها في كتاب آخر من كتبه في الخلاف .

ولو علم أن الكلام محروم في الصلاة ، ولكن لم يعلم كونه مفسداً ، فتفسد صلاته وفاماً ، وهذا يطرد في الصوم وغيره ، وهو يناظر مسألة من كتاب الحدود ، وهي أن من شرب الخمر ، ولم يعلم تحريمها لم يحدّ ، وإن علم تحريمها ، ولم يعلم أنه يُحدّ شاربها ، حدّ ، ولم يصر جهله بالحدود دارئاً له .

٢١١ لو علم أن الكلام على الجملة يحرم ، ولكن لم يدِر / أن الذي جاء به محروم ، فقد ذكر بعض المصنفين أن الصلاة تبطل في هذه الصورة ، وهذا محتمل عندي ، ويظهر المصير إلى أنها لا تبطل الصلاة .  
فهذا بيان تمهيد عذر الناسي والجاهل .

٩١٧ - وما يلتتحق بالنسيان والجهل وهو أولى منها ، وهو أنه لو التف لسان الذاكر والقاريء ، فجرئ بكلام جنسه مبطل للصلاه ، فلا تبطل صلاته أصلاً ، وعندي أن أبا حنيفة يوافق في هذا ، مع مصيره إلى أن الناسي لا يعذر ؛ فإن سبق اللسان إلى هذا لا يزيد على سبق الحديث ، ومن سبقه الحديث ، لا تبطل صلاته .

٩١٨ - وما نذكر في المعاذير أن المصلبي لو أكره على أن يتكلم في الصلاة ، فتكلمه مكرهاً ، فهذا كما لو أكره الصائم على الأكل مع ذكره للصوم ، وفيه قولان ، سأذكر حقيقتهما في كتاب الصوم إن شاء الله تعالى ، والغرض الآن تنزيل المصلبي متزلة الصائم .

٩١٩ - وما نذكره متصلةً بالكلام السكوت ، فإذا أطّال الرجل سكوته ، وهو لا يؤمر باستماع وإصغاء ، فإن تعمّد ذلك في ركن طويل ، فقد / ذكر القفال وجهين في بطلان الصلاة ، أصحهما<sup>(١)</sup> أنه لا تبطل ؛ فإن السكوت ليس خارماً لهيئة الصلاة وما فيها من رعاية الخضوع والاستكانة .

والثاني - أنه تبطل الصلاة ؛ فإن اللائق بالمصلبي الذكر القراءة ، والسكوت في حكم الإضراب عن وظائف الصلاة وما شرعت الصلاة لأجله .

والدليل عليه أنَّ من رأى رجلاً على البعد يتكلم ، يسبق إلى اعتقاده أنه ليس في

(١) في (ت٢) : أحدهما .

الصلاه ، كذلك إذا رأه في سكته طويلاً ؛ فإنه يعتقد أنه ليس في الصلاه .

وإن سكت سكوتاً طويلاً ناسيأً للصلاه . [فالسكت الطويل إن قيل : لا يبطل الصلاه واقعه على العمد]<sup>(١)</sup> ، فلاشك أن واقعه على النسيان [لا يبطل ، وإن قلنا : عمده مبطل للصلاه ، ففي واقعه على النسيان]<sup>(٢)</sup> طريقان : منهم من قال : هو كالكلام الكثير الصادر من الناسي ، وفيه الخلاف المقدم ، فيعتبر طويل السكت بكتير الكلام ، ومنهم من قال : السكت الطويل من الناسي - حيث انتهى التفريع إليه - كالكلام اليسير ؛ فإن قليل الكلام من العايم مبطل ، وقليل السكت من العايم غير ضائز ، فاعتبرنا طويلاً السكت بقليل الكلام .

### فِصْنَاعَةُ

قال : « وإن عمل عملاً قليلاً مثل دفعه الماز بين يديه . . . إلى آخره »<sup>(٣)</sup> .

٩٢٠ - / العمل القليل على عمد وذكر الصلاه غير مبطل لها ، والعمل الكثير على وجه التوالى والاتصال عمداً - مبطل للصلاه ، والدليل على أن القليل غير مبطل للصلاه أن النبي صلى الله عليه وسلم أخذ في الصلاه أذنَ ابن عباس ، وأداره من يساره إلى يمينه<sup>(٤)</sup> .

ودخل أبو بكرة المسجد ، فصادف رسول الله في الركوع ، فخاف أن تفوته الركعة فركع منفرداً ، ثم وصل إلى الصف بخطوة ، فلما فرغ رسول الله صلى الله عليه وسلم من الصلاه ، قال : « زادك الله حرصاً ولا تَعُدْ »<sup>(٥)</sup> ولم يأمره بإعادة الصلاه .

(١) زيادة من (ت ١) ، (ت ٢) .

(٢) زيادة من (ت ١) ، (ت ٢) .

(٣) ر . المختصر : ٨١/١ .

(٤) حديث ابن عباس متفق عليه . (اللؤلؤ والمرجان : ١٤٥/١ ح ٤٣٧) .

(٥) حديث أبي بكرة : رواه البخاري : الأذان ، باب إذا رکع دون الصف ، ح ٧٨٣ ، وأبو داود : الصلاه ، باب الرجل يركع دون الصف ، ح ٦٨٤ ، والنمسائي : الإمامة ، باب الرکوع دون الصف ، ح ٣٩٥ ، وأحمد : ٤٥ ، والطحاوي : ١/٣٩٥ ، والبغوي في شرح

وروي عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « إذا مر المار بين يدي أحدكم وهو في الصلاة ، فليدفعه ، فإن أبي ، فليدفعه ، فإن أبي ، فليقاتلته ، فإنه شيطان »<sup>(١)</sup> . وقيل في تفسير قوله شيطان ، معناه المار من شياطين الإنس . وقيل : إنه ليس المقصود من دفعه منعه ، ولكن الشيطان لا يجسر أن يمر بين يدي المصلي وحده ، فإذا مر بين يديه إنسني ، رافقه ، قوله : « فإنه شيطان » معناه ، « فإن معه شيطاناً » .

٢٤٤ وروي عن النبي / صلى الله عليه وسلم أنه قال : « لو علم المار بين يدي المصلي ما فيه لوقف أربعين »<sup>(٢)</sup> وقد اختلف فيه فقيل : أربعين سنة ، وقيل : أربعين شهراً ، وقيل : أربعين يوماً ، وقيل : أربعين ساعة .

٩٢١ - فإن قيل : هل من ضبط في الفرق بين العمل القليل والكثير ؟ قلنا : لاشك أن الرجوع في ذلك إلى العرف وأهله ، ولا مطمع في ضبط ذلك على التقدير والتحديد ؛ فإنه تقريب ، وطلب التحديد في متزلة التقريب مُحالٌ ، ولكن كل تقريب له قاعدة ، منها التلقي ، وإليها الرجوع ، فمطلوب السائل إذاً القاعدة التي عليها التحريم<sup>(٣)</sup> في ذلك .

فنقول : الأدبي ذو حركات وسكنات ، ويعسر عليه تكليف السكون على وتيرة في زمان طويل ، ولاشك أن المصلي مؤاخذ بالخشوع ، والخشوع هو إسكان الجوارح ، ورأى رسول الله رجلاً يبعث بيديه في الصلاة ، فقال : « هذَا لَوْ خَشِعَ قَلْبُهُ لَخَسَعَ جَوَارِحُهُ »<sup>(٤)</sup> . فالقدر الذي يُحمل صدوره على ضرورة الخلقة والجلة ، ولا يحمل على الاستهانة بهيئة/ الخشوع والاستكانة مُحتملٌ ، بل لا بد منه ، وما فوقه إلى

السنة : ٨٢٢ ، ٨٢٣ ، وانظر ( الإحسان : ٥٦٨ / ٥ ، ٥٦٩ ، ٢١٩٤ ، ٢١٩٥ ، وتلخيص الحبير : ٤٥٧ / ١ ) .

(١) حديث : « إذا مر المار بين يدي أحدكم... » متفق عليه من حديث أبي سعيد الخدري ، في قصة له ، مع تفاوت يسير في اللفظ . ( اللؤلؤ والمرجان : ١ / ١٠٠ ح ٢٨٣ ) .

(٢) حديث : « لو علم المار » : متفق عليه ( اللؤلؤ والمرجان : ١ / ١٠١ ح ٢٨٤ ) .

(٣) ( ت ١ ) ، ( ت ٢ ) : التحرير .

(٤) « لو خشع قلب هذَا... » حديث موضوع . ( ر . إرواء الغليل : ٢ / ٩٢ ح ٣٧٣ ) .

الانسال عن الهيئة المطلوبة مضطرب ، والفعل فيه ترك للأولى ، وإذا تعدى الفعلُ هذا المسلك أيضاً ، وانتهى إلى الانسال عن السكون الذي يتميز فيه المصلي عن غير المصلي ، فهو المبطل .

وعبر القفال عن هذا ، فقال : كل مقدار من الفعل إذا رأه الناظر من بعده ، غلب على ظنه أن صاحبه ليس في الصلاة ، فهو الكثير ، فهذا هو المعتبر ، وقد ثبت في مضمون الآثار قوله للأئمة أن الصلاة لا تبطل بخطوتين متاليتين ، وتبطل بالثالثة ولاء ، وكذلك لو فرضت ضربتان ، فالضربة الثالثة كالخطوة الثالثة .

فليتخذ الناظر لهذا معتبره . وليس الرجوع في هذا التقريب إلى العدد ؟ فإن من حرك إصبعه مراراً كثيرة ، لم يقابل ذلك خطوة ، ولست أنكر أن التعديد والتقطيع أمرٌ معتبر في هذا الباب ؛ فإن الخطوة الواحدة لا تبطل ، ولو قطعها المصلي ، فجعلها ثلاثة خطوات متاليات ، لبطلت / ، فإن الخطو الواسع إن اتحد لا يعد كثيراً ، وإذا تقطع عدّ كثيراً ، ولست أنكر أنه إذا خططا خطوتين واسعتين جداً ولااء ، فإنهما في العرف قد يوازنان ثلاثة خطوات . وقد اضطرب جواب القفال في أن الحركات الكثيرة في إصبع أو كفّ كحركات من يعقد ويحل ، أو كحركات من يدبر المسبيحة هل تبطل الصلاة ؟ فقال مرة : جنس هذه الأفعال لا تبطل الصلاة ؛ فإنها في طرف وكثير البدن<sup>(١)</sup> ساكن ، وهيئة الخشوع غير مختلة .

وقال مرة : كثيرها يبطل . معتبراً برتبة الخطى والضربات .

٩٢٢ - ثم تمام القول في ذلك أن ما استبناً بلوغه حدّ الكثرة ، فمبطل ، وما استبناً وقوعه في حدّ القلة ، فهو غير مبطل ، وما ترددنا فيه ، فينقدح فيه أوجهه : أحدها - استصحاب صحة الصلاة .

والثاني - الحكم بالبطلان ؛ فإنما مؤخذون بالإثبات بهيئة مطلوبة ، ونحن شاكون في الإثبات بها وامتثال الأمر فيها .

والثالث - أنا نتبع غلبة الظن ، فإن استوى الظنان ، فالالأصل دوام صحة الصلاة ،

(١) في (ت٢) : اليدين .

والأظهر استصحاب الحكم بدوام الصلاة ؛ فإن الهيئة التي ذكرناها وبيننا الكلام عليها ليست ركناً مقصوداً في الصلاة ، كالركوع والسجود ونحوهما ، وكأنها النظام والرابطة لأركان الصلاة ، فإذا لم يتحقق انقطاعها ، دامت ، وسيأتي هذا ومثله مستقصى في باب سجود السهو ، إن شاء الله تعالى .

ثم إذا كثر الفعل في الصلاة ، ولكنك وقع مقطعاً غير متواياً ، فلا تبطل الصلاة به ، ويمكن أن يفرض في ركعة واحدة طويلة مائة خطوة فصاعداً مع تخلل الفضول الطويلة . ثم المعتبر في الفصل المتخلل بين الفعل والفعل أن يُشعر بالإضراب عن الفعل ، ويتجاوز حد الثاني في قبيل من الفعل يتمادي المرء عليه ، فهوذا كله في الفعل الكثير الواقع عمداً .

٩٢٣ - فأما إذا نسي الرجل الصلاة ، وأوقع أفعالاً كثيرة ، فللأئمة طريقان : أحدهما -  
أن القول فيها كالقول في الكلام الكثير الصادر من الناسي ، وفيه وجهان مذكوران .

٩٢٤ - ومن أئمتنا من قال : أول مبلغ الكثرة في الفعل / هو الذي يُبطل الصلاة عمده ، فإذا  
وقع هذا من الناسي ، لم تبطل الصلاة ، وهذا المبلغ من العAMD كالكلام اليسير من  
العامد ، فإنَّ يسير الخطاب يخرِّم أبْهَةَ الصلاة ، كما أنَّ كثير الفعل يخرِّمها ، وما يجاوز  
مبلغ أول الكثرة وينتهي إلى السَّرْف ، فهو من الناسي كالكلام الكثير في حالة النسيان ،  
 فهوذا تام القول في ذلك .

**قَبَعُ :** ٩٢٤ - كان شيخي يذكر في الدروس خلاف الأصحاب في أن الصوم هل  
يُشترط في الصلاة ؟ حتى لو أكل المصلي أو شرب ولم يفعل فعلاً ، تبطل صلاته ،  
وكان يصحح اشتراط الصوم في الصلاة ، وهذا الذي قطع به الأئمة في طرفهم ، ولم  
يشر إلى الخلاف كما ذكره غيرُ العراقيين .

والوجه الحكم ببطلان الصلاة ؛ فإن قليل الأكل كقليل الكلام في منافاة هيئة  
الصلاه .

وبالجملة الغرض الكلي من العبادات البدنية التي لا تتعلق بأغراض ناجزة - كسد  
ال حاجات بسبب بذل الزكوات - تجديد الإيمان ، ومحادثة القلوب بالمعرفة ، والرجوع

إلى الله ، / وأجمعها لهذا الغرض الصلاة ، ولذلك وجب فيها الانقطاع عن أفعال العادة ، والانكفار عن خطاب الأدميين ، والاستواء في صوب واحد وتلقاء واحد ، وهو القبلة ؛ فإن الانكفار عن هذه الملمحيات والانكباب على الأذكار يحصر الذهن ويذكر الحقائق ، وقليل الأكل ينافي لهذا الغرض ، فإن لم نوجب الصوم ، ألحقنا الأكل في الصلاة بالأفعال ، وقد تفضل المذهب فيها . وهذا بعيد جداً ، فإن أوجبنا الصوم ، فكل ما يفسد الصوم يفسد الصلاة ، وسيأتي تفصيل مفسدات الصوم في كتابه إن شاء الله تعالى .

٩٢٥- وما يتعلق بهذا الفصل أن المصلي لو زاد ركوعاً أو سجوداً عمداً ، بطلت صلاته عندنا ، وإن كان الركوع الواحد لا يبلغ مبلغ العمل الكثير ، وأبو حنيفة<sup>(١)</sup> لا يبطل الصلاة بزيادة ركن ، ويرى فيها كثرة الفعل وقلته ، ومعتمدنا أن الكثرة والقلة لا تُعنان لأعيانهما ، وإنما المتبوع المعنى ، فزيادة ركن يُظهر مخالفه النظم ، ويعتبر بضد الأركان ، وأما الأفعال ، فلا بد من جريان قليلها في ضرورة/ الجبلة ، والقول ٢٢٠ في كثيرها ما سبق ، وسنعود إلى هذا في باب السجود إن شاء الله تعالى .

### فصل

٩٢٦- ما أدرك المسبوق ، فهو أول صلاة المأمور ، وإن كان آخر صلاة الإمام ، وقد يخالف أبو حنيفة<sup>(٢)</sup> في هذا ، ويقول : ما أدركه محسوب له آخراً ، وهو يتدارك الأول ، وما ذكرناه له آثار ، نشير إليها ، فنقول : إذا أدرك المسبوق الركعة الأخيرة من صلاة الصبح ، وقنت الإمام فيها ، فإذا قام المقتدي واستدرك ما فاته ، قنت ثانياً ؛ فإن القنوت وقع في أول صلاته ، ولكنه وقف<sup>(٣)</sup> اتباعاً للإمام ، ووفاء بما نوأه والتزمه من المتابعة .

(١) ر . حاشية ابن عابدين : ٣١٥ / ١ ، ٣١٦ .

(٢) ر . المبسوط : ١٩٠ / ١ ، مختصر اختلاف العلماء : ٢٩٣ / ١ مسألة : ٢٥١ ، رؤوس المسائل : ١٦٦ مسألة : ٦٩ .

(٣) كذا في جميع النسخ الأربع (وقف) ولعل الصواب : « وقع » أو « قنت » .

وإذا أدرك ركعة من صلاة المغرب ، وقعد مع الإمام في التشهد الأخير ، فإذا سلم الإمام ، قام المسبوق ، وصلّى ركعة أخرى ، وجلس للتشهد ، وهذا تشهده الأول المحسوب ، ثم يصلّي ركعة ثالثة ويتشهد مرة أخرى ، وهذا مطرد واضح .

٩٢٧ - ولكن نقل المزني عن الشافعي أنه قال : إذا أدرك المسبوق الإمام في الركعتين الأخيرتين من الظهر أو العصر / أو غيرهما ، وصلّى مع الإمام ركعتين ، ولما سلم الإمام ، قام ليصلّي ركعتين ، قال الشافعي : يقرأ في الركعتين اللتين يتداركهما السورة مع الفاتحة ؟ فاعتراض المزني ، وقال : ما يدركه المسبوق أول صلاته على مذهب الشافعي ، وما يقضيه من الركعتين آخر الصلاة ، فلهم أمر المسبوق بقراءة السورة في الركعتين الأخيرتين من صلاته ؟

فاختلف أئمننا في الجواب ، فقال بعضهم : أجاب الشافعي على استحباب قراءة السورة في كل ركعة ، ولو أجاب على تخلية الأخيرتين [عن قراءة السورة] ، لما أمر المسبوق بقراءة السورة ، كما ذكره المزني<sup>(١)</sup> وهذا غير مرضي عند المحققين ؛ فإن فحوى كلام الشافعي دليل على أنه لم يفرغ على الأمر بقراءة السورة في كل ركعة ؛ فإنه اعتنى بتصوير هذه<sup>(٢)</sup> الصورة على التخصيص ، وأمر فيها بقراءة السورة ، فلو كان يأمر بها عموماً ، لما كان لاعتئاته لتخصيص هذه الصورة<sup>(٢)</sup> بالذكر معنى ، فالصحيح أنه مع التفريع على اختصاص قراءة السورة بالأوليين يأمر المسبوق في هذه الصورة بقراءة السورة . والسبب فيه أن إمامه لم يقرأ السورة في الركعتين الأخيرتين أدركهما/ المسبوق حتى يقع وقوف المأمور لقراءته واستماعه موقع قراءته في نفسه ، فقد فاتته قراءة السورة ، فليتداركها في الركعتين المقضيتين ، فهو إذن قاضٍ لقراءة السورة ، وليس مُقيماً وظيفة الركعتين الأخيرتين .

وهذا يناظر نص الشافعي في الجمعة ، حيث قال : إذا ترك الإمام قراءة سورة الجمعة في الركعة الأولى أعادها في الركعة الثانية مع سورة المنافقين .

(١) سقط من الأصل ، و(ط) .

(٢) ما بين القوسين سقط من (ت ٢) .

فإن قيل : قد قال الشافعي : لو ترك الطائف الرَّمَل في الأشواط الأولى من الطواف ، لا يتدارك الرمل في الأشواط الأخيرة ، فما الفرق ؟ قلنا : المشي على الهينة والسكنية سنة في الأشواط <sup>(١)</sup> الأخيرة ، كما أن الرمل سنة في الأشواط <sup>(١)</sup> الأولى ، فلو رمل في الأخيرة ، لترك سنة ناجزة لتدارك سنة فائته ، وترك القراءة في الركعتين الآخريتين لا نعده من السنن ، ولكنه من التخفيف الذي تأكد بالاتباع ، فليس ترك قراءة السورة هيئة مقصودة ، والمشي والسكنية في الأشواط الأخيرة هيئة مقصودة مأمور بها . فهذا متنه الإمكان في الفرق ، والاحتمال ظاهر في مسألة / المسبوق ، كما ذكره المزني وتابعه من تابعه .

### فِصْلٌ

قال : « ويصلِّي في الجماعة كُلَّ صلاة صلاتها . . . إلى آخره » <sup>(٢)</sup> .

٩٢٨- من صلى صلاة من الصلوات الخمس منفرداً ، ثم أدرك جماعة ، استحبينا له أن يعيدها في الجماعة ، ولا فرق بين صلاة وصلاة .

وقال أبو حنيفة <sup>(٣)</sup> : يعيد الظهر والعشاء ، فأما الصبح ، والعصر ، والمغرب ، فلا يعيدها ، وينبئ مذهبـه في الصبح والعصر على أنهما يستعقبان وقتاً مكروهاً ، وعنده أن الصلوات ، وإن كان لها أسباب ، لا تقام في الأوقات المكرهـة ، وأما المغرب ؟ فإنه لم ير إعادتها ؛ لأنـها وتر النهار ، وإذا أعيدت صارت شفعـاً .

وقد ذكر شيخـي في درسـه وتعليقـه وجـهاً عن بعض أصحابـنا مثلـ مذهبـ أبي حنيـفة ، في أنه لا يعيد هـذه الصلـواتـ الثلاثـ ، وإنـ انفردـ بهاـ أولاًـ وأدركـ جـمـاعـةـ ثـانـياًـ . وهـذا لـستـ أـعـدـهـ منـ المـذـهـبـ ، ولاـ أـعـتـدـ بـهـ .

فالـمـذـهـبـ القـطـعـ بـأنـهـ لوـ انـفـرـدـ بـالـصـلـاةـ ، ثمـ أـدـرـكـ جـمـاعـةـ / [أـعـادـهـ] ، ولاـ فـرقـ بـيـنـ صـلـاةـ وـصـلـاةـ .

(١) ما بين القوسـين ساقـطـ منـ (تـ ٢٠) .

(٢) رـ. المـختـصـ : ٢٨٢/١ .

(٣) رـ. حـاشـيـةـ اـبـنـ عـابـدـيـنـ : ٤٨٠/١ .

٩٢٩ - ولو صلى في جماعة ، ثم أدرك جماعة<sup>(١)</sup> فهل يعيدها مرة ثانية ؟ فيه وجهان مشهوران ، ذكرهما الصيدلاني وغيره ، أحدهما - أنه يعيدها لينال فضيلة الجماعة الثانية أيضاً .

والثاني - وهو الأصح عند الصيدلاني - أنه لا يعيدها ؛ فإن ذلك لو قيل به ، لزم مثله في إدراك جماعة ثلاثة ورابعة ، وهذا يخالف ما كان عليه الأولون .

فإن قلنا : يعيدها ، فلا فرق بين صلاة وصلوة ؛ فإننا على هذا الرأي نراها صلاة لها سبب ، والصلوات ذات الأسباب لا يكره إقامتها في الأوقات المكرورة ، وتكون كما لو انفرد أولًا ثم أدرك جماعة ، وإن لم نر إعادتها مقصودة ، فهو في حكم متنفل متقطع بصلوة لا سبب لها ، فعلى هذا لا يكره ذلك في الظهر والعشاء ، ويكره في الصبح والعصر ؛ فإنهما يستعقبان وقتاً مكروراً . والصلوة لا سبب لها فيما نفرع عليه . فأما المغرب ، فلا تستعقب وقتاً مكروراً ، ولكن التنفل بثلاث ركعات مما لا نراه في غير ٢٢٥ وتر الليل ، فليزد ركعة أخرى / حتى تصير الصلاة أربع ركعات .

ثم نقول : لا ينبغي أن ينوي الفرض أصلاً في هذا التفريع ، بل ينوي صلاة التطوع .

٩٣٠ - وإذا انفرد بالصلوة أولًا ، ثم وجد جماعة ، فأعاد الصلاة ، فالفرضية أيتهما ؟ فعلى قولين : أحدهما - أن الفرضية هي الأولى ؛ فإنها لو اقتصر عليها ، كفته .

والثاني - أن الفرضية إحداهما لا بعينها ، والله يحتسب بأكملهما . وذكر شيخي عن بعض الأصحاب أن الفرضية هي الثانية ؛ فإنها الكاملة بالجماعة ، ويتبيّن بالأخرة أن الأولى وقعت نفلاً ، وهذا مزييف مردود ، ولا أعده مذهبأً .

ثم قال الصيدلاني : إذا حكمنا بأن الفرضية هي الأولى ، فتنصب إلى الثانية في الصبح والعصر ؛ فإن هذه صلاة لها سبب ، وأما المغرب ، فإنه تُعاد أيضاً ، ولكن

(١) ساقط من الأصل ، وأثبتناه من (ت ١) ، (ت ٢) .

ينبغي أن يضم إليها ركعة أخرى ؛ فإن التنفل بالثلاث في هذا الوقت غير مأثور ولا مأمور به ، وهذا حسن بالغ .

ثم إن حكمنا بأن الفرض إحداهما لا بعينها ، فلاشك أنها نأمره بأن ينوي / الفريضة ٢٢٦ فيما جمياً ، وإن حكمنا بأن الفريضة هي الأولى ، فهل ينوي بالثانية المقامه في الجماعة الفريضة ؟ تردد الصيدلاني فيه ، واختار أن ينوي الفريضة ، وهذه هفوة ؛ فإن أمره بنية الفريضة مع القطع بأن الصلاة التي يقيمه ليست فريضة محال .

نعم الوجه أن يقال : وإن حكمنا بأن الصلاة الثانية ليست فريضة ، فينبغي أن ينوي تلك الصلاة ، وهي الظاهر والعصر ، ولا يتعرض للفريضة ، فيكون ما جاء به ظهراً مسنوناً ، كالظهور من الطفل ، وفيما ذكرته احتمال . ولو نوى النافلة ، ولم يعيّن الظاهر ، فيبعد أن يصير بالجماعة في النافلة مستدركاً لما فاته من الجماعة في صلاة الظهر ، فعلى هذا إذا كان ينوي المغرب ، مما ذكره الصيدلاني من ضم ركعة رابعة لا أصل له ؛ فإن المغرب لا يكون أربع ركعات ، ولا تبعُد صلاة المغرب غير مفروضة ، والعجب منه مع حسن إيراده في هذا الفصل أنه قال : إذا حكمنا بأن الصلاة الثانية نقل ، فيضم ركعة إلى / المغرب ، ثم قال : وعلى كلا الوجهين ينبغي أن ينوي الفرض ، وهذا خطأ وخروج عن الضبط ، وقد لاح ما يكتفي به الفطين ، والحمد لله وحده .

### فِصْلٌ ثَالِثٌ

قال : « ومن لا يستطيع إلا أن يوميء أو ما... إلى آخره »<sup>(١)</sup> .

٩٣١ - القيام في الصلاة المفروضة ركن مقصود عندنا ، فإن عجز عنه المكلف قعد ، فلو اعتمد القادر على شيء في قيامه من غير حاجة وضرورة ، أو اتكاً ، لم تصح ، فليكن مستقلاً في قيامه مقللاً نفسه ، ولو كان لا يمكن من القيام إلا متكلتاً أو معتمداً ، فلا يجوز له أن يقعد ، من حيث إنه عجز عن القيام على صفة الاستقلال ، بل

قيام المتكئ أولى من القعود ، فلا يجوز الانتقال إلى القعود إلا عند العجز عن صورة القيام ، وإذا عجز عن القيام ، قعد حينئذ ، ولا يجب في القعود هيئة مخصوصة ، فلو قعد مفترشاً ، أو متوركاً ، أو متربعاً ، أو مُقْعِيَاً رافعاً ركبتيه ، فكل ذلك جائز .

٩٣٢ - ولو قدر على القيام ولكن لا يقدر على الركوع والسجود أصلاً ، فيلزمه / ٢٢٨  
القيام ، ثم يومئ بالركوع والسجود .

وأبو حنيفة<sup>(١)</sup> يُسقط القيام في هذه الصورة ، وهذا يدل على أن مذهبه أن القيام ليس ركناً مقصوداً ، وهذا ساقط ؛ فإنه وإن اعتقد محله ، فكان يلزم ليقرأ قائماً .

أما نحن ، فنوجب القيام لنفسه وعيشه ، وإذا لم يتمكن من القيام على هيئة الانتساب ، فليقم على انحناء ، ولويتخد في هذا حديث النبي صلى الله عليه وسلم معتمده حيث قال : « إذا أمرتكم بأمر فأنتوا منه ما استطعتم »<sup>(٢)</sup> ، ولو كان لا يقدر على الارتفاع من حد الراکعين ، فالذى دل عليه كلام الأئمة أنه يقعد ، ولا يجزئه غيره ؛ فإن حد الركوع مفارق لحد القيام وحكمه ، وهو أيضاً هيئة ركن في نفسه يخالف هيئة القائمين .

٩٣٣ - ولو عجز عن الانتساب على قدميه ، لكن قدر على الانتهاض على ركبتيه ، كان شيخي يتعدد في وجوبه ، وهو محتمل من جهة أن هذا لا يسمى قياماً ، والانحناء فوق حد الراکعين يسمى قياماً .

٩٣٤ - فإذا أراد القعود عند العجز عن القيام ، فقد / اختلاف أئمتنا في الهيئة المختارة المطلوبة ، فنقل المراوازة نصين : أحدهما - يفترش كما يفترش القاعد في التشهد الأول ، والثاني - أنه يتربع ، ثم جعلوا ذلك قولين ، ووجهوا قول التربع بأنه لو افترش ، لالتبس جلوسه في التشهد الأول بقيامه ، ونحن نرى الفصل بين التشهدتين في

(١) ر . مختصر اختلاف العلماء : ١/٣٢٤ مسألة : ٢٨٨ ، الهدایة مع فتح القدیر : ١/٤٦٠ ، حاشیة ابن عابدین : ١/٢٩٩ .

(٢) متفق عليه من حديث أبي هريرة (اللؤلؤ والمرجان : ٢/٧٣ ح ٨٤٦) .

حق القادر ، بالافتراس والتورك ، فينبغي أن يقع الفصلُ بين القعود الواقع بدلاً عن القيام ، وبين القعود للتشهد .

والقول الثاني - وهو الذي ارتكب شيخي : أنه يفترش ؛ فإن التربع ليس يلقي بهيئة الخاضعين لله عز وجل في الصلاة ، وذكر بعض المصنفين أنه يتورك في القعود الواقع بدلاً ، وهذا عندي غلط صريح لا يتوجه .

وقد سمعت من أثق به أن القاضي حسين كان يرى الأولى أن ينصب ركبته اليمنى [ويحتبي عليها<sup>(١)</sup>] ، كالذي يجلس في اعتيادنا قارئاً على من يقرئه ، فهذا خارج عن الإقامة ؛ <sup>(٣)</sup> فإن النبي صلى الله عليه وسلم نهى عنه وقال : « لا تُقْعِدُوا إِقَامَةَ الْكَلَابِ » <sup>(٢)</sup> . وهو منفصل عن الافتراس والتورك ، وليس جلسة المتنعمين / ٢٣٠ ، كالتربع ، وإذا لم يرد ثبتٌ شرعي ، ورداً لأمر إلى نظرنا ، وبيان أن المطلوب الفصلُ ، وتوقّي هيئات أصحاب الترفه والنعم ، فالذى ذكره قريب في ذلك .

ولو قعد على رجليه جائياً على الركبتين ، فلست أرى به أيضاً بأساساً ، وليس ذلك إقامة<sup>(٣)</sup> ؛ فإن الإقامة هو الجلوس على الوركين ونصب الفخذ والركبتين وهكذا يكون الكلب إذا أفعى .

٩٣٥ - فإن عجز عن القعود أيضاً ، واضطر إلى الانبطاح ، فعل ذلك ، وفي كيفية هيئته اختلاف . فالمذهب المشهور الذي عليه التعويل أنه يقع على جنبه الأيمن مستقبلاً بجميع مقاديم بدنه القبلة ، كالذى يوضع في قبره .

(١) في الأصل وفي (ط) : ويحנו على اليسرى ، وفي (ت٢) ، ومحضر ابن أبي عصرون : يحيى على اليسرى . ومطموسة تماماً في (ت١) ، والمبثت في نسخة أخرى : بهامش (ت٢) . وهو الصواب - إن شاء الله - فإن الاحتباء هو أن يجلس على إلبيه ، ويضم فخذه وساقيه إلى بطنه .

(٢) حديث النهي عن إقامة الكلب على نحو ما ساقه إمام الحرمين ، رواه ابن ماجه من حديث علي وأبي موسى . وتكلم الحافظ في بعض رواياته ، وصحح الألباني حديث علي رضي الله عنه . (ر . تلخيص الحبير : ٢٢٥ ح ١/٣٣٥ . وابن ماجه : إقامة الصلاة ، باب الجلوس بين السجدتين ، ح ٨٩٥ ، وصحح ابن ماجه : ٤٧/١ ح ٧٣٠) .

(٣) ما بين القوسين ساقط من : (ت٢) . ومطموس تماماً في (ت١) ، وهو نحو سبعة أسطر .

وقال أبو حنيفة<sup>(١)</sup> : ينبغي أن يكون مستلقياً وأخْصَمَاهُ إِلَى الْقَبْلَةِ عَلَى الْهَيْثَةِ الْمُعَتَادَةِ في المحتضرين ، وصار إلى ذلك بعض أصحابنا ، وهذا الخلاف ليس راجعاً إلى الأولى ، بخلاف ما فرعنَا الآن من هيئة القاعد ، بل هو اختلاف فيما يجب ، وإنما قلنا ذلك ؛ لأنَّ أَمْرَ الْاسْتِقبَالِ يَخْتَلِفُ بِهِ اخْتِلَافاً ظَاهِرًا .

٢٣١ وفي بعض / التصانيف وجَه ثالث ، وهو أنه يكون على جنبه الأيمن ، ولكن أَخْصَمَاهُ إِلَى الْقَبْلَةِ ، وهذا غلط غير معتمد به . ولست أرى له وجهاً ، والأصل فيما ذكرناه حديث رواه من يعتمد في رؤوس<sup>(٢)</sup> مسائله عن علي عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « يَصْلِي الْمَرِيضُ قَائِمًا ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ صَلَوةً جَالِسًا ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ الْقَعْدَةَ أَوْمَأْ ، وَجَعَلَ السُّجُودَ أَخْفَضَ مِنَ الرُّكُوعِ ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ صَلَوةً عَلَى جَنْبِهِ الْأَيْمَنِ مُسْتَقْبِلَ الْقَبْلَةِ وَأَوْمَأْ بِطْرَفِهِ ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ صَلَوةً عَلَى قَفَاهِ مُسْتَلْقِيَا ، وَجَعَلَ رَجْلَيْهِ مُسْتَقْبِلَ الْقَبْلَةِ »<sup>(٤)</sup> ، فهذا حديث ساقه علي عن النبي صلى الله عليه وسلم ، فيجب القطع باتخاذه مرجعاً ، ثم الاستلقاء وإن كان مذكوراً في الحديث ، فهو بعد العجز عن الاضطجاع مع الاستقبال بجميع البدن كما نص عليه ، ولكنَّه على الجملة مذكورٌ .

وفي الاستلقاء معنى لا يبعد تخيله إذا سبق إليه من لم يبلغه الخبر ، وهو أن العاجز يومئ بالركوع والسجود ، كما سندكره ، فإذا كان مستلقياً ، وقع إيماؤه في صوب ٢٣٢ القبلة ، ولا يكون / الأمر كذلك إذا أَوْمَأَ على جنب ، <sup>(٥)</sup> فأما إذا كان على جنب

(١) ر . بدائع الصنائع : ١٠٦/١ ، مختصر اختلاف العلماء : ٢٥٦/١ مسألة : ٢٠٦ ، الهدایة مع فتح القدير : ٤٥٨/١ .

(٢) رؤوس المسائل : لعله اسم كتاب لأحد الأئمة ولم نصل إلى اسم صاحبه .

(٣) كذا في الأصل وفي ط . و(ت ١) . وفي متن الحديث : « إِذَا لَمْ يَسْتَطِعْ أَنْ يَسْجُدْ أَوْمَأْ » أما (ت ٢) فقد سقط منها ذكر حالة القعود ، وحالة الاستلقاء .

(٤) حديث علي « يَصْلِي الْمَرِيضُ قَائِمًا . . . » رواه الدارقطني : ٤٢ باب صلاة المريض ، ومن روى في صلاته كيف يستخلف . وقد ضعف الحافظ إسناده . (ر . تلخيص الحبير : ٢٢٦/١ ح ٣٣٧) .

(٥) ما بين القوسين ساقط من (ت ٢) .

وأخصمه إلى القبلة ، فليس لهذا ذكر في الخبر ، ولا يشير إليه معنى متخيّل .  
فهذا كلّه في القيام والعجز عنه وعن القعود .

٩٣٦ - ونحن نذكر بعد ذلك الإيماء بالركوع والسجود ، فأما القاعد إن قدر على الركوع والسجود ، وجب عليه الإتيان بهما ، وسجوده كسجود القادر على القيام ، فأما الركوع ، فنذكر حد أقله ، قال صاحب التقريب : يثنى مقداراً يناسب انحناءه بالإضافة إلى القيام ، فيجعل كأن قامته مقدار انتسابه في قعده ، ويعتبر نسبة انحنائه من قيامه لو كان قائماً ، ثم يثنى مثل تلك النسبة في قعوده ، وقد رأيت في حد الركوع في ألفاظ الأخبار أنه ينحني بحيث تناول ركبتيه ، وليس ذلك بيان الكمال . فإننا ذكرنا أن الأكمل وراء هذا ، فيتعين صرف هذا في الحديث إلى بيان الأقل ، ثم يعتبر اعتدال الخلقة في طول البدن وقصرها ، ثم نتخذ هذه النسبة معتبرنا في حق / القاعد .

٢٣٣

وقد ذكر بعض الأئمة في أقل رکوع القاعد أنه ينحني بحيث يقابل وجهه ما وراء ركبتيه من الأرض ، ثم بأدنى المقابلة يكون مؤدياً لأقل المفروض عليه ، وعند تحصيل هذه المقابلة يكون متشوّفاً إلى طلب الكمال . وهذا ليس مخالفًا لما ذكرناه قبل .

٩٣٧ - وتمام البيان عندي في ذلك ، أنه إذا جاوز وجهه الحد الذي يسامت ركبتيه ، فذقنه يحاذى الأرض ، وليس يبعد أن يقال : طلب الكمال في ذلك بأن يفعل ذلك ، ويطأطئ وجهه حتى يحاذى جبهته موضع سجوده ، وهذا يناظر في هيئة الكمال مذ القادر الذي لا مانع به في الركوع ظهره ورقبته على استواء ، غير أن الاستواء غير ممكّن من القاعد .

ولو كان يعجز عن القيام ، فأقام القعود مقامه ، وكان لا يعجز عن هيئة الركوع ، تعين عليه أن يرتفع إلى حد الراكعين ؛ فإن المقدور عليه لا يسقط بسقوط المعجوز عنه .

٩٣٨ - وما يتعلّق بذلك أنه إذا كان لا يقدر على إتمام السجود ، لزمه أن يأتي بما يقدر عليه اعتباراً بما مهدناه من وجوب / الإتيان بالمقدار المقدور عليه ، ولو كان يقدر على مقدار أقل الركوع في حق القاعد ، فلا نقول : نقسم ذلك المقدار بين الركوع

٢٣٤

والسجود ، ونصرف شيئاً إلى الركوع والزيادة عليه إلى السجود ، فإنما لو فعلنا هذا ،  
كنا مسقطين عنه أقلَّ الركوع مع قدرته عليه ، ولكن يأتي بالركوع عما عليه من وظيفة  
الركوع ، ثم ينحني مرة أخرى عن السجود ، ولا يضر استواهُما ، كما يستوي فرضُ  
القيام في حق القاعد ، وفرضُ القعود للتشهد الأخير ، ولا يجوز غيرُ هذا ، ولو كان  
يقدر على اثناءٍ يزيد على مقدار الأقل ، وكان يزيد على مقدار الكمال أيضاً ، فالوجه  
أن يأتي بما هو على حد الركوع ، ثم يأتي بالزيادة على حد الكمال عن السجود ؛ فإن  
الفرق على حسب الإمكان بين الركوع والسجود واجب ، وذلك ممكِن في الصورة التي  
ذكرناها ، ولا يجب الفرق بين القعود الواقع بدلاً عن القيام ، وبين قعود التشهد ،  
وهذا ظاهر ، وليس عرياناً عن الاحتمال ، فليتأمله الناظر / .

ولو كان يقدر على أقل حد الركوع ، وعلى ما ينتهي إلى حد الكمال ، فليس يظهر  
عندِ تكليفه الاقتصر على حد الأقل ، ليكون الزائد عليه عن السجود ، وليترب عليه  
تحصيلُ الفرق بين السجود والركوع - ظهوره<sup>(١)</sup> في الصورة التي قبل ذلك ؛ فإن تلك  
مفروضة في زيادةٍ مجاوزةٍ حدَّ الراكعين ، وهما الكلُّ واقعٌ في حد الركوع ، ومنعه من  
الركوع التام حالةً الركوع بعيد .

٩٣٩ - ولو كان يصلِي ماضطجعاً ، أو على قفاه ، كما ذكرناه ، وكان لا يقدر على  
الركوع والسجود أصلاً ، فقد قال الأئمة : يلزمهم أن يوميء بطرفه إلى الركوع  
والسجود ، والذي ذكروه معتضده الحديث الذي روينا عن علي بن أبي طالب عن النبي  
صلى الله عليه وسلم ، فإنه نص على الأمر بالإيماء ، فليعتقد الفقيه أن الإيماء بالطرف  
حتمُ .

٩٤٠ - فإن لم يبق في أجفانه حراك ، لزمه أن يُجري صورة الركوع والسجود على  
قلبه ، وذلك أيضاً حتم عند الأئمة ، وذلك بأن يمثل نفسه راكعاً وساجداً ، ثم يجريهما  
على الذكر تاماً ؛ فإنه لا يعجز عن ذلك فكراً إن عجز فعلاً .

٩٤١ - ثم إن لم يكن لسانه معتقلأً ، أتى بالقراءة وبالأركان ، وإن اعتقل لسانه ،

(١) « ظهوره » متصل بقوله : « فليس يظهر » ، فهو مفعولٍ مطلق .

لزمه <sup>(١)</sup> إجراء تكبير العقد ، والقراءة ، والتشهد والصلوة في أوقاتها على قلبه ، وهذا أظهر من <sup>(٢)</sup> إجراء الأركان الفعلية على القلب ؛ فإن حقيقة الكلام عند أقوام هي الفكر القائم بالنفس ، فإن اقمنا كلام النفس مقام قراءة اللسان ، لم يبعد <sup>(٣)</sup> .

فإن قيل : ما الذي اعتمدته في إجراء ذكر الأركان وتمثيلها في الفكر ؟ قلنا : قد ثبت في الحديث أنه أمر المستلقي بالصلوة ، والصلوة في الشريعة عبادة مخصوصة ، ذات أركان قولية ، وفعالية ، فلا يتصور اعتقادها عند سقوط الأفعال الظاهرة إلا بإيجارائها في الفكر ، وهذا حسن لطيف .

فإن قيل ، فأسقطوا فريضة الصلاة ، لعدم تصوّرها ، ولا توجّبوا [تخيلها]<sup>(٣)</sup> ،  
كما أسقطها أبو حنيفة<sup>(٤)</sup> ، قلنا : منعنا من ذلك الحديث ؟ فإنّه عليه السلام أمر  
المستلقي بالصلاحة ، وهو ساقط الحركات ، ثم إذا اضطررنا إلى الإيجاب / ، فلا  
يوجد<sup>(٥)</sup> إلا بما ذكرناه ، وليس يبعد أن يقال : صلّى فلان بقلبه .

٩٤٢ - وما يتعلّق باتمام ذلك أن القادر على بعض الركوع وبعض الانحناء للسجود ، مأمور بأن يأتي بما يقدر عليه ، كما ذكرناه ، وهل يجب أن يتخيّل تمامه بقلبه ويجرّيه على ذكره ؟ هذا محتمل عندي ، يجوز أن يقال : الفكر للعاجز عن أصل الفعل بالكلية ، فاما إذا كان يقدر على شيء من الفعل ، أغناه ذلك عن الفكر ، وهذا هو الظاهر عندي ؛ إذ لا خلاف أن القاعد العاجز عن القيام ، لا يلزمه أن يُجري القيام في ذكره ، وقد ينقدح فرق في هذا بين القيام المعجوز عنه ، وبين الركوع والسباحة .

**فَيَعْلَمُ** : ٩٤٣- المفترض إذا عجز عن القيام صلّى قاعداً . والمتغلب يصلّى قاعداً مع القدرة على القيام ، وهل يتغلب على جنب ، أو مستلقياً مومياً ، كما يفعله المريض

(١) ما بين القوسين ساقط من ( ت ٢ ) .

(٢) في (ت ٢) : ينعقد . وهو تحريف ظاهر .

(٣) في الأصل ، و(ط) ، و(د٤) : تخلّيها . والمثبت من (ت٢) .

(٤) ر. بدائع الصنائع : ١٠٧ / ١ ، الهدایة مع فتح القدير : ٤٥٩ / ١ .

(٥) في (ل) : « فلا وجه ». .

المضطر في صلاة الفريضة ؟ فيه اختلاف . ولعل الأصحَّ المنعُ ؛ فإنه خروج عن هيئة المصليين بالكلية .

٢٣٨     قلت : ومن جوَز ذلك في التفل / ، فما عندي أنه يجوز الاقتصار على ذكر القلب في القراءة والتکبير والتشهد والتسلیم ، وهذا يضعف أصلَ الوجه ؛ فإن ذكر القلب إلى قراءة اللسان أقرب من إجراء أمثال الأفعال في الفكر مجرى صورها فعلاً . ولو ارتكب المفزع على هذا الوجه الضعيف جواز الاكتفاء بقراءة القلب ، كان طارداً للقياس ، ولكنه مسرفٌ في الخروج عن الضبط ، منتسب إلى الاقتحام .

٩٤٤     وأنا أذكر في ذلك تحقيقاً يتتجح به طالب الفقه ، فأقول : قد ذكرنا فيما تقدم في كتاب الطهارة من تقسيم الضرورات والمعاذير ، أنا لا نشترط في القعود في الصلاة المفروضة - بدلاً عن القيام نهايةَ الضرورة ، وعدمَ تصور القيام في الإمكان . وأنا أقول الآن : ينبغي أن يُشترط في الاضطجاع في الفريضة الضرورة ، وعدمَ تصور القعود ، أو خيفةُ هلاك ، أو مرضٌ طويلٌ ، وأرى أقرب المراتب شبهًا بهذا رتبةِ المتييم في مرض وجُرُحٍ به ، وقد سبق ذلك مفصلاً .

٢٣٩     وعلى الجملة لا أكتفي في ترك القعود بالاضطجاع بما أكتفي / به في ترك القيام بالقعود .

ولعل الشرع جوَز التنفل قاعداً تهوييناً لأمر القيام ، والذي يوضح الغرضَ في ذلك أن الأئمة لما قسموا الأعذار إلى العامة والنادرة ، عَدُوا ما يقدر المصلي لأجله من الأعذار العامة ، والمرض الذي لا يتصور معه القيام ليس بعام ، ولكنهما لما اعتقدوا أنه يُكتفى في القيام بما دون الضرورة ، ألحقاً ذلك بما يعم ، وأما ما يضطجع المصلي لأجله ، فإنهم ألحقوه بما يندر ويدوم ، وهذا مشعر بما ذكرته من اشتراط مزيد ضرورة في الاضطجاع<sup>(١)</sup> . ثم إذا صلَّى المريض على حسب الإمكان ، لم يلزمـه القضاء ، فإنه إن قعد ، فالعذر عام ، وإن اضطجع ، فالعذر نادر دائم ، وقد ذكرنا أنه لا قضاء في القسمين جميـعاً .

(١) عبارة (ت ٢) فيها زيادة وسقط ، هنـكـذا : . . . في الاضطجاع (فالعذر نادر دائم) وقد ذكرنا .

## فِصْنَلْكٌ

٩٤٥- إذا كان بالإنسان رمذ متمكن مؤذ ، فقال من يوثق به : لو اضطجعت أياماً ، وعولجت ، برأت ، فهل يصلني مضطجعاً لهذا العذر ؟ قال العراقيون : هذه المسألة ليست منصوصة للشافعي ، وللعلماء فيها اختلاف ، ونقلوا خلاف العلماء في جواز ذلك ، ثم قالوا : وما يقتضيه أصل الشافعي أنه لا يجوز الاضطجاع / لهذا ، ٢٤٠ واستدلوا بما روي أنه لما قرب ابن عباس من العمى ، قال له بعض الأطباء : لو صبرت سبعة أيام مضطجعاً ، وعالجت برأت عينك ، فاستفتى ابن عباس رضي الله عنه عائشة وأبا هريرة ، فلم يرخصا له في ذلك ، وكف بصره<sup>(١)</sup> .

قلت : إذا لم يكن للشافعي في ذلك نص ، وقد نقلوا في ذلك خلاف العلماء ، فالمسألة محتملة ، وفساد البصر شديد ، وتکليف المصلي ما يغلب على الظن منه عما بعيد ، وما ذكروه من حديث ابن عباس واستفتائه تعلق بمذهب آحاد من الصحابة ، وهو حكاية حال ، فلعلهم لم يثروا بقول الطيب ، ورأوا الأمر شديداً ، والعلاج غير مجد ، والله أعلم .

ثم إن قال قائل : القيام في نفسه مقدور عليه ، وليس في عينه عجز ؟ قيل : إیصال الماء إلى محل الجروح ممكن ، ولكن مخوف العاقبة<sup>(٢)</sup> ، ثم إن صح ما قاله

(١) هذا الأثر عن ابن عباس رواه البيهقي ، وفيه أنه سأله عائشة ، وأم سلمة ، وقد علق عليه النووي في المجموع قائلاً : رواه البيهقي بإسنادين أحدهما صحيح ، والآخر ضعيف ، ثم تعقب روایتنا هذه قائلاً : « وقع عند الغزالى في الوسيط : أن ابن عباس استفتى عائشة ، وأبا هريرة ، وهو باطل فلا أصل لذكر أبي هريرة » ١ . هـ . وقد دفع النووي ابن الصلاح في إنكاره على الغزالى ، والحق مع إمام الحرمين وتلميذه الغزالى ، فقد قال الحافظ « فأما استفتاؤه لأبي هريرة ، فأخرجته ابن أبي شيبة ، وابن المنذر » ١ . هـ . ( ر . السنن الكبرى : ٣٠٩ / ٢ ، والتلخيص : ٢٢٨ / ١ ، ٣٣٩ ح ) . ومشكل الوسيط لابن الصلاح والتقييع للโนوى - بهامش الوسيط : ١٠٨ ، ١٠٩ . ) .

(٢) المعنى أنه كما يجوز التيمم مع وجود الماء وإمكان إیصاله إلى محل الجروح ؛ خوفاً من العاقبة وفساد الجرح ، فيجوز الاضطجاع مع القدرة على القيام إذا كان القيام مخوف العاقبة .

ال العراقيون ، فالذى أراه في ذلك أن القعود إذا كان مُعْنِيًّا في دَرْءِ غائِلَةِ الرَّمَدِ ، قعد بلا خلاف ؛ فإننا نكتفى فيما يجوز القعود لأجله بما يُضجر ويُقلق ، ويسلب خصوص ٤١ الصلاة ، وهذا المعنى دون خوف فوات / البصر ، وقد نصّوا على تخصيص المسألة بالاضطجاع ، فليتأمل الناظر الفطن مواضع النظر .

٩٤٦ - وما يتعلّق بصلاة العاجز ، أن القادر على القيام إذا طرأ عليه عجز ، قعد وبنى ، والعاجز عن القيام إذا وجد خفَّةً في أثناء قعوده ، قام وانتصب ، وبنى على صلاته ، ثم إن كان القائم في أثناء قراءة الفاتحة ، فعجز ، فليختتم القراءة في هُويه إلى القعود ؛ فإن ذلك أقرب إلى حد القيام ، وليس ما ذكرناه استحباباً ، بل يجب مراعاة ذلك ، بناءً على ما ثبت من رعاية الأقرب إلى الامتثال .

ولو وجد القاعد في أثناء الفاتحة خفَّةً ، وأراد القيام ، فلا يقرأ في طريقه إلى القيام ؛ فإنه إذا تمكّن من إيقاع القراءة في القيام ، لم يكتف بما دونه ، ثم إذا قام ، لم نوجب عليه إعادة الفاتحة في القيام ، بل يقرأ بقيمة الفاتحة ؛ فإنّه إذا كان يبني بعض [الصلاحة على بعض ، في طورِ التقصان والكمال ، فكذلك يبني بعض]<sup>(١)</sup> القراءة على بعض .

ومما نذكره في ذلك أن العاجز إذا وجد خفَّةً ، وكان قد فرغ من القراءة ، ولم يركع بعد ، فيلزمـه أن يقوم ، ثم يهوي راكعاً ؛ فإن الهُوي من القيام إلى الركوع مأمور به ، وقد تمكّن هو من ذلك ، فليأتِ به / وكذلك إذا كان فرغ من الركوع ، ثم وجد من نفسه خفَّةً لَمَّا اعتدل قاعداً ، فليقم ولبسجـد عن قيام تام .

٩٤٧ - قلت : في هذا المقام لطيفة يقضى الفطن منها العجب ، وأنا أقول فيها : إذا اعتدل العاجز عن الركوع قاعداً ، فوجد خفَّةً ، فليقم كما ذكرته ، ويجب والحالة هذه الطمأنينة ، على ما ذكره الأئمة في اشتراطِ الطمأنينة في الاعتلال عن الركوع .

فأمّا إذا وجد خفَّةً ، وقد قرأ قاعداً ، فأمرناه بالقيام ليهوي راكعاً ، فأمر الطمأنينة في هذا القيام متعددٌ عندي ؛ فإنه إن ظنَّ ظان أن الاعتلال عن الركوع ركن مقصود ،

(١) ما بين المعقفين زيادة من (ت ١) ، (ت ٢) .

فما أرى ذلك ظاهراً في هذه القومة ، التي وجبت لأجل الهوى منها إلى الركوع ؛ فإنها غير مقصودة قطعاً ، ولا يمتنع أيضاً أن يقال : ينبغي أن يكون الركوع عن سكون وقيام ، وإذا لم نجد نصاً ، فالرجوع إلى قضايا التهوي ، وليس لنتائج القراءع متنه .

ولو رکع الراکع ، ثم وجد في الرکوع خفة ، فلا نأمره أن يقوم ويھوي راكعاً ، بل  
نقول : لو فعل ذلك ، بطلت صلاته ؛ فإنه يكون آتياً برکوعين بينهما قيام في رکعة  
واحدة ، ولكنك إذا وجد خفة كما ذكرناها/ في الرکوع ، فقد قال الأئمة : يجوز أن ٢٤٣  
يرتفع راكعاً حتى ينتهي إلى رکوع القادرين على القيام ، ولم ينصوا على أنه يجب  
ذلك .

وأنا أقول فيه : إذا وجد الخفة قبل حصول الطمأنينة ، فالظاهر أنه يجب عليه  
الارتفاع إلى رکوع القائمين .

فإن قيل : قد لا يبس البدل ، فهلا جاز إتمامه والاكتفاء به ؟ قلنا : نصب القدمين  
إلى معقد النطاق حتماً في الرکوع كما مضى في فصل الرکوع ، فليأت به ، وبالجملة ،  
القول في ذلك متعدد محتمل .

وإن رکع واطمأن عن قعوده ، ثم وجد بعد ذلك خفة ، فالظاهر أنه لا يجب الانتهاء  
إلى رکوع القائمين ؛ فإنه وجد الخفة بعد كمال الرکوع ، ولا يمتنع أن يقال : يجب  
ذلك ، مadam ملابساً للركن ، تخريجاً على أن الركن إذا مذ ، فجميعه فرض ، أم  
الفرض منه مقدار الاكتفاء أولاً ؟ وقد سبق في هذا كلاماً تاماً ، في الأمي إذا تعلم  
الفاتحة وهو قائم .

فلينعم الطالبُ فكره جاماً وفارقاً في هذه المسائل . ولن ينتفع بهذا المجموع إلا  
من هو في الفقه مطلع على مسائلكي في المذهب والخلاف/ والمأمول من فضل الله أن ٢٤٤  
يعمم النفع به ، و يجعله خالصاً لوجهه ، إنه على ما يشاء قدير ، وبإسعاف راجيه  
جدير .

٩٤٨ - ولو قدر العاجز عن القيام في أثناء القعود ، لم يجز له أن يلبث قاعداً ؛ فإن  
القعود في هذا الوقت مشروط بالعجز ، وقد زال العجز ، فليترك القعود .

ثم قد ذكرنا أنه إن لم يكن ركع ، قام وهوئ منه راكعاً ، وإن كان ركع ، قام وهوئ ساجداً . فإن كان هذَا بين السجدين ، فهذَا أوان القعود ، فلا يقوم ؛ إذ الفاصل بين السجدين في حق القادر هو القعود .

وغرض هذَا الفصل أنا حيث نأمره بالقيام لا يجوز له أن يلبث قاعداً ، ولو لبث ، وقد كان تتم القراءة ، فإنما نأمره الآن بالقيام ليهوي راكعاً أو ساجداً ، فعلى ماذا يترك قعوده ، وما المعتبر فيه ؟ فالوجه أن يقدر كأنه قعد [بسبيبٍ] وقد زال ، فليبتدر قطع قعوده ، ولو مكث كان كما لو قعد<sup>(١)</sup> قعدة في أثناء قيامه في حال قدرته ، وإن فرض ذلك ، بطلت الصلاة به ، وكل ذلك إن فرض مع العمد والعلم ؛ فإنه لا يجوز .

ثم إن أمرناه بأن يقوم ، فاشغل بحركات الانتهاصن ، وواصلها ، كما يفعله في انتقالاته ، كفاه ذلك ، والمكث الذي ذكرناه / وحكمنا بكونه مبطلاً هو الطمأنينة التي وصفناها ، فإذا قصد مثلها مع العلم ، كان مبطلاً للصلاة .

فهذَا منتهٰ ما نراه في ذلك .

٩٤٩- ثم يجوز اقتداء القادر بالعجز ، وكل واحد منهما يصلّي على حسب حاله ، فيقوم المقتدي القادر على القيام خلف العاجز ، وسيعود ذلك في أحكام الجماعات ، إن شاء الله تعالى .

### فِصْنَاعَةُ

٩٥٠- قد ذكرنا<sup>(٢)</sup> في خلال الكلام النهائي عن المرور بين يدي المصلي ، وروينا فيه الحديث عن النبي صلى الله عليه وسلم . ثم قال الأئمة : ينبغي أن يكون بين يدي المصلي شيء من جدار ، أو سارية ، أو مصلّى ، وللّيقع بين موقفه وبين ما بين يديه ، ما يكون بين يدي الصفين في توافر الناس ، وهو مقدار ذراعين إلى ثلاثة ، وفيه

(١) ما بين المعقدين زيادة من (١٣) ، (٢٣) .

(٢) فقرة ٩٢٠ .

مسجد<sup>(١)</sup> على توسيع ، وإنما رأوا ذلك ، حتى يبين حد السجود وحد مصلى المصلى ، ثم المار يجتنب المرور في ذلك ؛ فإنه بمثابة المستحق لاضطراب المصلى في حركاته وانتقالاته .

ولو كان الرجل يصلى في صحراء ، فحسن أن يغرز بين يديه عَزَّة<sup>(٢)</sup> أو سوطاً ، أو ينضد شيئاً من رحْله ، أو ما شاء ، ولعل السر في ذلك أن يبيّن للمار الحد الذي ٢٤٦ يجتنب المرور فيه ، فيتنكبه .

وإذا لم يكن بين يديه شيء يُعلم حدّه ، والمار في مروره يعسر عليه الاشتغال برعاية ذلك ، فيكون المصلى في ترك ما يتستر به كالمقصر في الاهتمام بحماية حد صلاته .

ثم ليس المرور حراماً في حده ، وإن تستر ، وإنما هو مكروه ، ولا يتنهى دفع المصلى إياه إلى منع متحقق ، بل يومئ ويشير برفق في صدر<sup>(٣)</sup> من يمرّ ويبغي تنبئه . وهذا كذلك . وإن ورد لفظ القتال حيث قال : «فلِيُقاتِل» ، فهو محمول على إبداء الحد<sup>(٤)</sup> في محاولة الدفع ، والستار الذي يرعاه ، إنما هو إعلام كما ذكرناه ، وهو الغرض منه ، وليس المقصود التستر الحقيقي به ، وليس كما ذكرناه في نصب شيء في سطح الكعبة يستقبله المصلى ؛ فإن ذلك الشاخص قبلة المصلى ، ففضلنا القول في استقباله ، وهذا لإعلام الحد .

٩٥١- ولو قصر المصلى ولم يبيّن علماً ، ثم أراد أن يمنع المار في حده ، فهل له ذلك ؟ فعلى وجهين : أحدهما - لا ؛ لأن المقصر ، / والثاني - يمنعه ، ويصير دفعه الآن إعلاماً ، فليكتفى به المدفع ، فعلى هذا يعود أمرنا المصلى بنصب علم إلى أن لا يحتاج في أثناء الصلاة إلى الدفع ، فإن لم يتفق مست الحاجة إليه ، واكتفى المدفع

(١) أي مكان سجود وفي (ت ٢) : وفيه يسجد .

(٢) عَزَّة بثلاث فتحات : عصا أقصر من الرمح ولها زُجٌ من أسفلها . (المصباح) .

(٣) (ت ٢) : في صدّه . وفي (ل) «في صلب من يمر» .

(٤) كذا في النسخ كلها بالحاء واضحة تماماً . ولعلها : (الجَد) بالجيم ، وإلا فالحد (بالحاء) تكون بمعنى الحدة .

به ، فكأن العلم لو نصب ، في حكم الإشارة إلى الدفع ، فإذا لم ينصب ، فإن إنشاء الدفع في حكم التصریح بالمقصود .

٩٥٢- ثم قال الأئمة : ما ذكرناه من النهي عن المرور [و]<sup>(١)</sup> دفع المار فيه إذا وجد المار سبيلاً سواه ، فإن لم يجد ، وازدحام الناس ، فلا نهي عن المرور ، ولا يشرع الدفع .

٩٥٣- ولو كان الرجل في صحراء ، وخط خطأ بين يديه معلماً به حدّه ، فقد تردد في هذا كلام الشافعي في القديم ، وأن هذا هل يكون ساتراً ؟ فمال إلى الاكتفاء به قدّيماً ، ثم رأى ذلك القول في الجديد ، قد خط عليه الشافعي ، فالذى استقر عليه أن الخط لا يكفي ؛ إذ الغرض منه الإعلام ، وهذا لا يحصل بالخط .

### فصل

قال : « وأحب إذا قرأ آية رحمة أن يسأل . . . إلى آخره »<sup>(٢)</sup> .

٩٥٤- الإمام إذا مرّ في أثناء القراءة بأية رحمة ، فحسن أن يسأل ، وإذا مر بأية عذاب ، فحسن أن يستعيد ، وكذلك يفعل المأمور المستمع .

وقد روي عن حذيفة بن اليمان أنه قال : « صلیت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم ركعتين ، فقرأ فيما سورة البقرة ، وكان إذا مر بأية رحمة سأله ، وإذا مر بأية عذاب استعاد ، وإذا مر بأية تنزيه سبع ، وإذا مر بأية مثلٍ فكَرْ »<sup>(٣)</sup> .

(١) ساقطة من جميع النسخ ، وزدنها رعاية للسياق . ثم وجدناها في (ل) .

(٢) ر . المختصر : ٨٣/١ .

(٣) حديث حذيفة رواه أصحاب السنن ، وصححه الألباني ، ورواه البيهقي من حديث عائشة (ر . أبو داود : الصلاة ، باب ما يقول في رکوعه وسجوده ، ح ٨٧١ ، الترمذی : أبواب الصلاة ، باب ما جاء في التسبیح في الرکوع والسجود ، ح ٢٦٢ ، النسائي : الافتتاح ، باب تعوذ القارئ إذا مر بأية عذاب ، وباب مسألة القارئ إذا مر بأية رحمة ، ح ١٠٠٩ ، ١٠٠٨ ، ابن ماجه : إقامة الصلاة ، باب ما جاء في القراءة في صلاة الليل ، ح ١٣٥١ ، البيهقي : ٣١٠/٢ ، تلخيص الحبير : ٤٠/٣٥٩ ، وصحیح أبي داود : ١٦٥/٧٧٤ ح ) .

٩٥٥ - ويتصل بذلك من مذهبنا أن المصلحي يدعو بما شاء في صلاته ، ولا يتشرط أن تكون دعوته واردة في الصلاة ، أو مأثورة شرعاً في غير الصلاة ، ولكن شرطها أن تكون عربية ، ولا يكون فيها خطاب آدمي .

وقد ذكرنا أن من عجز عن التكبير العربي أو عن التشهد ، فإنه يأتي بمعنى ما عجز عنه بالأعجمية ، وذكرنا الآن أنه لا يأتي بدعة يخترعها بالعجمية .

فاما الأذكار المسنونة كتكبيرات الانتقالات ، وتسبيحات الركوع والسجود وغيرها ، فهل يأتي الأعجمي بمعناها ؟ تردد الأئمة فيه ، وحاصل التردد في الاحتمالات / ثلاثة أوجه : أحدها - المنع ؛ فإنها مسنونة ، وترك لسان العجم ٢٤٩ حتم .

والثاني - يأتي بمعناها ويفقها مقام الأذكار العربية .

والثالث - ما يجبر منها بالسجود لو ترك ، فيأتي ببدلها بلسانه ، وما لا يجبر لا يأتي له ببدل أعمجي .

وكان شيخي يتردد في دعاء مختصر يشتمل على وصف مسؤول ، مثل أن يقول : اللَّهُمَّ ارْزُقِنَا جَارِيَةً صَفْتَهَا كَذَا وَكَذَا ، وَيُمْلِي إِلَى الْمَنْعِ مِنْ ذَلِكَ ، وَالْمَصِيرُ إِلَى أَنَّهُ مِنَ الْمُبْطَلَاتِ ؛ فَإِنَّهُ يَنْافِي تَعْظِيمَ الصَّلَاةِ .

وهذا غير سديد ، والوجه ألا يمنع منه ؛ فإنه قد روي أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يقول أحياناً في قنوتة ، « اللَّهُمَّ أَنْجِ الْوَلِيدَ وَاشْدُدْ وَطَأْتَكَ عَلَى مَضْرِ ، واجعلها عليهم سنين كستني يوسف »<sup>(١)</sup> فتسمية الواحد منا في دعائه شخصاً وشيئاً بمثابة ما صحت الرواية فيه ، فأما الأعجمي ، فالترتيب فيه أنه لا يأتي بأعجمي مختصر ، ويأتي بمعنى ما يجب من الأذكار ، وفي معنى ما يسن ولا يجب ، ما ذكرناه من الاحتمال .

(١) حديث : اللَّهُمَّ أَنْجِ الْوَلِيدَ . متفق عليه من حديث أبي هريرة . ( ر . اللؤلؤ والمرجان : ١٣٣ / ١ ) .

## فِصْنَلْكَ

٢٥٠

قال : « فإذا قرأ آية السجدة ، سجد . . . إلى آخره »<sup>(١)</sup> .

**٩٥٦** - السجود عند الآيات المشتملة على السجود ، كما سنذكرها مأمور به ، يشهد له السنة المتوترة ، وأجمع عليه المسلمون ، وليس واجبا ، ولكنه مسنون . خلافا لأبي حنيفة<sup>(٢)</sup> .

**٩٥٧** - ومضمون الفصل يحويه القول في مقتضي السجود ، وفي كيفية السجود ، وفي قضائه :

فاما ، مقتضيه ، فتلاوة أربعة عشر آية معروفة ، وموضع السجود فيها مبين . ووافق أبو حنيفة<sup>(٣)</sup> في العدد ، ولكننا اختلفنا في سجدين على البدل ، فلم ثبت في « ص » سجدة ، وأثبتها أبو حنيفة<sup>(٤)</sup> ، وأثبتنا في سورة الحج سجدين ، ونفي أبو حنيفة السجدة الأخيرة . ومعتمدنا ما روى عقبة بن عامر قال : « سألت النبي صلى الله عليه وسلم ، وقلت : في الحج سجدتان ؟ فقال : نعم ، ومن لم يسجدهما ، فلا يقرأهما »<sup>(٥)</sup> .

(١) ر. المختصر : ٨٣/١ .

(٢) ر. مختصر الطحاوي : ٢٩ ، مختصر اختلاف العلماء : ١/٢٤٠ مسألة : ١٨٥ ، بدائع الصنائع : ١٨٠/١ ، تبيان الحقائق : ٢٠٥/١ ، فتح القدير : ٤٦٥/١ .

(٣) ر. مختصر الطحاوي : ٢٩ ، بدائع الصنائع : ١٩٣/١ ، تبيان الحقائق : ٢٠٥/١ ، فتح القدير : ٤٦٤/١ .

(٤) ر. مصادر الأحناف في الهمامش السابق .

(٥) حدیث عقبة بن عامر رواه أحمد ، وأبو داود ، والترمذی ، والدرقطنی ، والبیهقی ، والحاکم (ر. أبو داود : الصلاة ، باب تفريع أبواب السجود وكم سجدة في القرآن ، ح ١٤٠٢) ، الترمذی : أبواب الصلاة ، ما جاء في السجدة في الحج ، ح ٥٧٨ ، المستند : ١٥١/٤ ، ١٥٥ ، البیهقی : ٣١٧/٢ ، وفي المعرفة : ١٥٢/١ ، ١٥٣ ، ح ١١٦ ، الحاکم : ٢٢١/١ ، التلخیص : ٩/٢ ح ٤٨٧) .

ومذهب مالك<sup>(١)</sup> أن سجادات التلاوة إحدى عشرة ، ولم يثبت في المفصل سجدة ، وهذا قول الشافعی في القديم ، والمعتمد في نصرته / ما روي عن ابن عباس أنه قال : « لم يسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم في المفصل بعد ما هاجر »<sup>(٢)</sup> . واعتمد الشافعی في الجديد ما رواه أبو هریرة : أن النبی صلى الله عليه وسلم سجد لما تلا : « إِذَا أَلْتَمَاءَ أَنْشَقَتْ »<sup>(٣)</sup> [الاشتقاق : ١] وكان إسلام أبي هریرة بعد الهجرة بستين<sup>(٤)</sup> ، ورأى ما أثبته أولی من نفي ابن عباس .

وفي بعض التصانیف أن ابن سریج أثبت سجدة « ص » ، فصارت السجادات على مخرجه خمس عشرة سجدة .

٩٥٨- ثم إن تلا الرجل آیة سجدة ، سجد ، وإن لم يتل بنفسه ، ولكنه كان يستمع إلى قراءة غيره ، فتلا وسجد التالي ، يسجد المستمع ، فالاستماع إذا يقتضي السجود إذا سجد التالي ، فأما إذا لم يسجد التالي ، فالذی ذهب إليه معظم الأئمة ، أن المستمع لا يسجد ، ويشهد لذلك ما روى : « أن طائفۃ من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم كانوا يتدارسون القرآن بين يديه ، فقرأ قارئ آیة سجدة وسجد ، / فسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وقرأ آخر آیة سجدة ، فلم يسجد ، فلم يسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقال : يا رسول الله ، قرأ فلان سجدة ، وقرأت فلم تُسجد ، فقال صلى الله عليه وسلم : كنت إمامنا فلو سجدة ، لسجدنا »<sup>(٥)</sup> .

(١) ر . حاشیة العدوی : ٣١٨/١ ، حاشیة الدسوقي : ٣٠٧/١ ، جواہر الإکلیل : ٧١/١ .

(٢) حديث ابن عباس : رواه أبو داود ، وأبو علي بن السکن في صحيحه ، وفيه راویان مضطغنان .

(ر . أبو داود : الصلاة ، باب من لم ير السجود في المفصل ، ح ١٤٠٣ ، البیهقی : ٣١٣ ، ٣١٢/٢ ، تلخیص الحبیر : ٤٨٤/٢ ح ٤٨٤/٢ ) .

(٣) حديث أبي هریرة : رواه مسلم ، وأصله في البخاری (ر . اللؤلؤ والمرجان : ١١٦/١ ح ٣٤١ ، والتلخیص : ٤٨٥/٢ ح ٤٨٥/٢ ) .

(٤) ومن يقرؤها بستین ، فقد صحف ؟ فإن إسلام أبي هریرة كان عام خیر باتفاق .

(٥) الحديث رواه أبو داود في المراسيل عن زید بن أسلم ، وكذا رواه الشافعی ، ونظیره عند البخاری معلقاً عن ابن مسعود من قوله . وقد ذکر الحافظ من وصله في تغليق التعليق . (ر . التلخیص : ٤٩٠/٩ ح ٤٩٠/٩ ) .

وذكر صاحب التقريب هذا ، وذكر معه شيئاً آخر ، وهو أنه قال : نقل البوطي عن الشافعي في مختصره أنه قال : إن سجد القارئ ، تأكيد السجود على المستمع ، وإن لم يسجد القارئ ، فسجد المستمع ، كان حسناً ، وكان مقيماً للسنة ، فصار هذا قوله ، وليس يبعد توجيهه ، وحمل ما جرى لرسول الله صلى الله عليه وسلم في تدارس أصحابه القرآن على استحثاث التالي على السجود .

ولو لم يقصد الاستماع ، فلا يسجد وإن سجد التالي ، وإن كان قرع سمعه ما تلاه ؛ فإنه إذا لم يقرأ في نفسه ، ولم يجرد قصداً إلى الاستماع ، فتقع سجدة لو وقعت منقطعةً عن سبب يختاره وينشه .

وكان شيخي يقول : المصلي يسجد إذا سجد إمامه سجدة التلاوة ، لا محالة .

ولو كان / المصلي يُصنف إلى قراءة قارئ في غير الصلاة ، أو إلى قراءة مصلٌ ليس إماماً ، فلا ينبغي أن يسجد أصلاً ؛ فإنه ممنوع عن إصغائه ، فلا حكم له ، وحق الصلاة أن تحرسَ عن سجود زائد لا يقوى سببه .

فإذاً إنما يسجد المصلي إذا تلا إماماً أو منفرداً ، أو إذا سجد إمامه لما تلا ، فيتابعه ، ولو تلا الإمام ، ولم يسجد ، لم يسجد المقتدي ، ولو سجد ، بطلت صلاته . ولو تلا المقتدي ، فلا يسجد ، كما إذا سها ، فإنه لا يسجد للسهو .

وذهب أبو حنيفة<sup>(١)</sup> رضي الله عنه أن المصلي المنفرد ، والإمام إذا سمع غيره يتلو ، فإنه يسجد إذا سمع خارجاً من الصلاة . وفي بعض طرقنا ما يشير إلى هذا ، وهو بعيد جداً .

فهذا بيان ما يقتضي سجود التلاوة قراءةً واستماعاً ، وذكر أعداد السجادات .

٩٥٩ - فأما كيفية السجود ، فنذكر سجود من ليس في الصلاة ، ثم نذكر سجود التالي في الصلاة .

(١) ر . بدائع الصنائع : ١٨٧/١ ، فتح القدير : ٤٦٨/١ ، تبيين الحقائق : ٢٠٦/١ ، حاشية ابن عابدين : ٥١٩/١ .

فاما من ليس في الصلاة ، فالكلام في الأقل والأكمل نأتي به ممتزجاً ؛ لاختلاف المذهب فيه .

فاما الشرائط المعتبرة في الصلاة ، فهي بجملتها مرعية في سجود التلاوة ، وهي الستر ، وطهارة الحدث ، والطهارة عن الخبث ، واستقبال القبلة .

وأما ما لا بد منه ، فالاختلاف الظاهر فيه يحويه ثلاثة أوجه : أحدها - أنه لا بد من التحرم بالتكبير والنية والتحلل ، فأما السجدة الفردة لا يسوع تصحيحها .

والثاني - ألا يشترط واحدٌ منها ، ويكتفى الإتيان بصورة السجود مع استكمال الشرائط التي قدمناها ، وهذا ما كان لا يذكر شيخي غيره .

ووجهه أنه لو فرض فيه تحرّم وتحلل ، لكان صلاة ، والسجدة الفردة لا يجوز أن تكون صلاة .

والوجه الثالث - أن التحرم لا بد منه ، فأما السلام ، فلا يشترط الإتيان به ، ولكن رفع الرأس ينهيه نهايته ، وجريان سجود التلاوة في الصلاة شاهد لما كان يذكره شيخي ؛ فإنه لا يتصور في الصلاة تحرّم وتحلل .

وذكر / صاحب التقريب وجهاً زائداً ، فقال : إذا قلنا لا بد من التسلیم ، فمن ٢٥٥ أصحابنا من أوجب التشهد بعد رفع الرأس ليقع السلام بعد نجازه ، وهذا بعيد .

ونص الشافعي يوافق من هذه الوجوه ما كان يذكره شيخي .

فهذا ما نذكره الآن في سجود من ليس في الصلاة .

وأما من كان يسجد في الصلاة على التفصيل المقدم ، فلا يشترط أن يكبر ؛ فإنه لا يتصور التحرّم عقداً ونيةً وشروعًا ، وإذا امتنع ذلك ، فاشترط التكبير ، لا معنى له ، ولكن ما ذكره الأئمة ، أن الساجد يستحب له أن يكبر إذا هو ساجداً ، ويكبر إذا ارتفع ، كما يفعله في سجادات الصلاة .

وذكر العراقيون أن ابن أبي هريرة لا يستحب التكبير ، لا عند الهوى ، ولا عند رفع الرأس ، وزعم أن ذلك يشبهها بالسجادات الراتبة .

وهذا بعيد لا يعول عليه ، وعمل السلف على خلافه .

٢٥٦

٩٦٠ - وما بقي علينا في كيفية السجود كلام يتعلق بالأولى في سجود من ليس في الصلاة . فإن قلنا : التكبير ليس مشروعا<sup>(١)</sup> ، فالذهب المبتوت أنه مستحب ، وحكي العراقيون عن أبي جعفر الترمذى<sup>(٢)</sup> من أصحابنا أنه كان يكرهها ولا يراها ، ويقول : التكبير شرع لصلاة معقودة ، وليست هي صلاة ، بل هي سجدة فردة ، وهذا بعيد . وإنما هذا أن نقول : مَنْ شَرَطَ التَّحْلُلَ بِالسَّلَامِ ، فَلَا شَكَ أَنَّهُ يَرْعِي التَّحْرِيمَ ؛ [فإن التَّحْلُلُ مَتَرَبٌ عَلَى التَّحْرِيمِ ،] <sup>(٣)</sup> وَعَلَى هَذَا لَا بُدُّ مِنَ النِّيَةِ ، وَهِيَ الْعَاقِدَةُ فِي الْحَقِيقَةِ .

فاما من لا يشترط التحلل ، فلعله لا يشترط التحرم بالنسبة أيضاً ، كما ذكرناه في السجدة الواقعـة في الصلاة ، ولكن إيجاب التكبير واحتراطـه من غير نية بعيد . فهـذا تمامـ البـيان في ذلك .

ومن لم يشترط التشهد اضطربوا في أن التشهد هل يستحب ؟ وهذا لعمري محتمـلـ .

وكان شيخـ يـقومـ ويـكـبرـ ويـهـويـ عـنـ قـيـامـ ، وـلـمـ أـرـ لـهـذـاـ أـصـلـأـ وـلـأـذـكـرـأـ .

٩٦١ - فـهـذاـ مـتـهـىـ القـوـلـ فـيـ صـفـةـ السـجـودـ .

٢٥٧

٩٦١ - فأما القضاء ، فمن تلا آية سجدة ، ولم يسجد حتى طال الفصل ، فقد فات أوان السجود ، فهل يقضيها ؟ ذكر صاحب التقريب قولين في قضائـها [وـقـرـبـهـما]<sup>(٤)</sup> من الاختلاف في أن النوافل إذا فاتت ، هل تقضـىـ أمـ لاـ ؟ وسيأتيـ ذلكـ مشروحاـ إنـ شاءـ اللهـ فيـ بـابـ النـوـافـلـ . وـسـجـودـ التـلـاوـةـ أـبـعـدـ عـنـ دـيـ قـبـولـ القـضـاءـ مـنـ وجـهـيـنـ : أحـدـهـماـ

أنـ ماـ يـتـعـلـقـ بـأـسـبـابـ ، لـأـبـوقـاتـ مـنـ النـوـافـلـ لـأـيـقـضـىـ ، كـصـلـاةـ الـخـسـوفـ ، وـسـجـودـ التـلـاوـةـ شـبـيهـ بـهـاـ .

(١) في (ت١)، (ت٢) : مشروطاً .

(٢) أبو جعفر الترمذى ، محمد بن أحمد بن نصر ، شيخ الشافعية بالعراق قبل ابن سريج ، وهو من اجتمع له إمامـةـ الـعـلـمـ وـالـعـمـلـ . ت٢٩٥ـ عن أربعـ وـتـسـعـينـ سـنـةـ (طبقـاتـ السـبـكـيـ) .

١٨٧/٢

(٣) زيادةـ منـ : (ت١)، (ت٢) .

(٤) في (ت١)، (ط) : « وـقـرـنـهـماـ » وـفـيـ (ت٢) : « وـقـرـبـهـاـ » .

والثاني - أن الصلاة قُربة كاملة مقصودة ، فتقدير القضاء فيها أقرب من تقديره في السجود .

وذكر صاحب التقريب في هذا ضبطاً حسناً ، وذلك أنه قال : ما لا يجوز الطوع به ابتداء ، فلا يجوز شرع<sup>(١)</sup> قضائه ، إذا فات .

وقد ذكرنا أن المذهب ، أن من أراد أن يسجد من غير سبب خشوعاً وتواضعاً لله ، لم يجز . فلو قضى سجوداً من غير تلاوة ، كان ذلك على صورة سجدة لا سبب لها ، وهذا ضبط حسن ، إذا تدبره الطالب / .

ثم من تمام البيان في ذلك أن [طول]<sup>(٢)</sup> الفصل الذي ذكرناه في تصوير الفوات ليس بخافٍ في الجملة .

وبالجملة سجود التلاوة من توابع القراءة ، فلليقع متصلاً بها ، والمعتبر في انقطاعها أن يغلب على الظن إضراب التالي عنها بسبب ، أو بغير سبب . ولسنا ننظر في ذلك إلى مفارقة المجلس الذي حوى التلاوة أو ملازمته ، وإنما النظر إلى الزمان ، كما ذكرناه .

وقال صاحب التقريب : إذا كان الرجل في الصلاة ، فقرأ قارئ ليس في الصلاة ، أو لم يكن إماماً آية سجدة ، فالمحصلي لا يسجد أصلاً ، كما ذكرناه ، ولكن إذا تحلل ، ففي القضاء ما ذكرناه ، وهذا فيه نظر ؛ فإن الظاهر أن ما جرى ، لم يكن مقتضايا لسجوده ، وإذا لم يجر ما يقتضي أداء السجود ، فالقضاء بعيد ، ولكن صاحب التقريب يرى ذلك مقتضايا ، ويرى الصلاة مانعة من الأداء ، وينزل ذلك منزلة ما لو استمع الرجل وهو محدث ، فإذا تظهر ؛ فإنه في القضاء يُخرج عند الأصحاب على الترتيب المقدم .

**فِتْنَةٌ / ٩٦٢** - ذكر صاحب التقريب عن الأصحاب ، أن الرجل لو خضع لله ، فسجد من غير سبب ، فله ذلك ، ولا بأس . وهذا لم أره إلا له ، وكان شيخي يكره ذلك ويشتذر نكيره على من يفعل ذلك . وهو الظاهر عندي .

(١) في (ل) : « فرض قضائه » .

(٢) في الأصل : « . . . في ذلك أن نقول : الفصل الذي ذكرناه . . . » والمثبت من باقي النسخ .

## فِصْنَلْكٌ

قال : « ويقضي المرتد كل ما ترك في الردة . . . إلى آخره »<sup>(١)</sup> .

٩٦٣- من ارتد واستمر ، ففاته صلوات في رده ، فيلزم مه قضاؤها إذا أسلم ، ولو كان قد فاتته صلوات في إسلامه ، فارتدى ، لم يسقط عنه قضاؤها ، ولا يخفى مذهب أبي حنيفة<sup>(٢)</sup> فيها .

وحقيقة مذهبنا أن الردة لا تقطع الخطاب عن المرتد ، ولا تخرجه عن التزام أحكام الإسلام ، وأبو حنيفة يلحق المرتد بالكافر الأصلي .

ولو ارتدت المرأة ، فالصلوات التي تمر عليها مواقيُّتها في زمان الحيض لا يلزم قضاؤها إذا أسلمت .

ولو جن المرتد ، ثم أفاق وأسلم ، فالظاهر من كلام الأصحاب أنه يلزم مه قضاء تلك الصلوات ، وفرقوا بين الحائض والمجنون ، بأن إسقاط الصلاة عن الحائض ليس رخصة ، وإنما هي لأن حالها لا يقبل الصلاة .<sup>٢٦٠</sup>

وكان شيخي يعبر عنه بعبارة رشيقه ويقول : الحائض مكلفة بترك الصلاة ، وهذا يتأنى منها في الردة ، فكأنها أقامت حكم التكليف في الردة ، فلا تدارك له ، والمجنون ليس [مُخاطبًا بترك الصلاة] ، وإنما سقط قضاء الصلاة عنه تخفيفاً ، والمرتد ليس[<sup>(٣)</sup>] من يخفف عنه .

وتمام البيان في ذلك ، أن ما ذكروه من إسقاط القضاء في حق الحائض واضح لاشك فيه ، وأما إذا جُنَّ المرتد ، فيظهر فيه خلاف سيأتي أصله مقرراً في باب صلاة المسافر ، وهي أن المعاصي إنما تنافي الرخص إذا كانت في أسباب الرخص

(١) ر . الأم : ٦١/١ .

(٢) ر . مختصر الطحاوي : ٢٩ ، مختصر اختلاف العلماء : ٣١٩/١ مسألة : ٢٧٨ ، رؤوس المسائل : ١٦٧ مسألة : ٧٠ .

(٣) زيادة من (ت ١) ، (ت ٢) .

كالعبد الآبق لا يترخص برخص المسافرين ، فاما إذا لم تكن المعصية في سبب الرخصة ، فلا تسقط الرخص ؛ فإن المسافرين إذا كانوا يفسقون [بالشراب]<sup>(١)</sup> ، فإنهم يتخرصون ؛ إذ لا معصية في السفر نفسه ، كذلك سبب الرخصة الجنون ، وهو كائن لا معصية فيه ، وسيأتي تمهيد ذلك على أبلغ وجه من البيان في موضعه . إن شاء الله تعالى .

٩٦٤ - ثم قال الأئمة : السكران إذا فاتته صلوات في سكره ، يلزمها قضاها ،  
٢٦١ وهذا / متفق عليه ، ولو جن السكران ، فقد ذكر الأصحاب وجهين في قضاء  
الصلوات : أحدهما - أنه لا يقضى إلا صلوات أيام السكر .

والثاني - أنه يقضي صلوات أيام الجنون ؛ فإن جريان الجنون في السكر بمثابة جريانه في الربدة ؛ إذ السكران مغلظ عليه في أمر الصلاة ، كما أن المرتد مغلظ عليه .  
وهذا كلام ملتبس لا حقيقة له ، والوجه أن يقال : إذا زال السكر والجنون متصل ، فلا يجب قضاء الصلوات التي تمضي مواقعيها في الجنون بعد زوال السكر وجهاً واحداً ، بخلاف المرتد يجن ؛ فإن المجنون الذي جن في رده مرتد في حال جنونه حكماً ، وليس بسكران قطعاً . فاما الزمان الذي اجتمع فيه السكر والجنون ، فيجوز أن يقال : هو فيه كالذى يجن وهو مرتد .

والذى ذكرناه إذا لم يكن شرعيه سبب جنونه ، فإن كان كذلك ، فهذا رجل جن نفسه ، ولو جرى ذلك وفاتها صلوات في الجنون ، ففي وجوب قصائصها وجهان ، سنذكرهما في باب القصر عند جمع المعااصي المؤثرة في الرخص . والله المستعان .

\* \* \*

(١) زيادة من (ت ١) ، (ت ٢) .

## باب سجود السهو

قال الشافعي رحمه الله : « ومن شك في صلاته ، فلم يدر أثلاً صلٰى أم أربعاً . . . إلى آخره »<sup>(١)</sup> .

٩٦٥- إذا شك في الصلاة ، فلم يدر أنه صلٰى ثلاًث ركعات ، أم صلٰى أربعاً ، وكان رفع رأسه من السجدة الثانية ، وتردد بين أن يجلس ويتشهد ، وبين أن يقوم إلى الركعة الرابعة ، فمذهب الشافعي أنه يأخذ بالأقل المستيقن ويبني عليه ، ويقوم إلى الركعة التي شك فيها ، ولا يأخذ بالظن ، ولا يجتهد .

ثم الركعة التي جاء بها عنده متعددة بين أن تكون رابعة كما يقتضيه ترتيب الصلاة ، وبين أن تكون خامسة/ زائدة ، وقد تمت الركعات كلها .  
٢٦٣

ثم يسجد للسهو في آخر الصلاة ، كما سنتصه ، ولا مجال للاجتهاد والتحري أصلًا ؛ إذ التعويل في الاجتهاد على التعلق بالأمارات والعلامات المغلبة على الظن ، وليس فيما شك عليه عالمة يستشهد بها .

وقال أبو حنيفة<sup>(٢)</sup> : إن كان يتكرر ذلك منه ، فيجتهد ويبني على ما يغلب على ظنه ، وإن كان يندر ذلك منه ، فيقضى الصلاة ويستأنفها .

ويعتمدنا في المذهب ما رواه عبد الرحمن بن عوف أن النبي صلٰى الله عليه وسلم قال : « إذا شك أحدكم ، فلم يدر واحدة صلٰى أم اثنتين ، فليبيِّنْ على واحدة ، وإن لم يدر ثنتين صلٰى أم ثلاًثا ، فليبيِّنْ على اثنتين ، وإن لم يدر ثلاًثا صلٰى أم أربعاً ، فليبيِّنْ على

(١) ر . المختصر : ٨٤ / ١ .

(٢) ر . مختصر الطحاوي : ٣٠ ، مختصر اختلاف العلماء : ٢٧٧ / ١ ، مسألة : ٢٣٢ ، بدائع الصنائع : ١٦٥ / ١ ، حاشية ابن عابدين : ٥٠٦ / ١ .

ثلاث ، ويسجد سجدين قبل أن يسلم »<sup>(١)</sup> .

والضابط المعنوي للمذهب أن الركعة التي جاء بها إن كانت رابعة ، فذاك ، وإن كانت زائدة ، فالغلط بالزيادة لا يفسد الصلاة ، والغلط بترك ركعة يفسد الصلاة .  
ولا علامة يستند إليها/ الاجتهاد ، فتعين من مجموع ذلك وجوب البناء على ٢٦٤ المستيقن .

٩٦٦- ثم من غواص المذهب في التعليل ما نشير إليه ، وسيأتي تفصيله في أثناء الباب أن من شك ، فلم يدر أتكلم ساهياً أم لا ؟ فالالأصل أنه لم يتكلم ، ثم لا يسجد للسهو ؛ فإنه لم يستيقن السهو ، وإذا شك في عدد الركعات ، فيبني على المستيقن ، فإنه يجوز أن الركعة الأخيرة هي الركعة<sup>(٢)</sup> الجارية على الترتيب المقتضى ، فهو غير مستيقن بصدور السهو منه ، فأمره بسجود السهو خارج عن القاعدة التي أشرنا إليها من أن السهو إذا لم يكن معلوماً ، فلا سجود .

والذي يُعْضَدُ الإشكال في ذلك النظر إلى حالة العَمَد ، فإن من أمرناه بالسجود للسهو ، وترك السجود عمداً ، لم تبطل صلاته ، ولو سجد حيث نهاه عن السجود عمداً ، بطلت صلاته . ولمكان هذا الإشكال استثنى العراقيون هذه المسألة ، وقالوا : من شك ، فلم يدر أَنَّى بشيء من المنهايات ، فالالأصل أنه لم يأت به ، ولا نأمره بسجود السهو إلا في مسألة واحدة ، وهي إذا/ شك ، فلم يدر أثلاً صلي ، ٢٦٥ أم أربعاً ؟ فإنه يبني على اليقين ويسجد ، فهذا هو التنبية على وجه الإشكال .

٩٦٧- وقد اختلف علماؤنا في تنزيل ذلك ، فقال شيخي ، وطائفه من أئمة المذهب : إن متعلق السجود الخبر ، ولا اتجاه له في المعنى أصلاً ، وقال الشيخ أبو علي : المقتضي لسجود السهو ، أن الركعة التي أتى بها آخرأ إن كانت زائدة ، فهي

(١) حديث عبد الرحمن بن عوف ، رواه الترمذى ، وابن ماجة ، من حديث كريب عن ابن عباس ، قال الحافظ : وهو معلوم . (ر . الترمذى : أبواب الصلاة ، باب ما جاء في الرجل يصلى فيشك في الزيادة والنقصان ، ح ٣٩٨ ، ابن ماجة : إقامة الصلاة ، باب ما جاء فيمن شك في صلاته فرجع إلى اليقين ، ح ١٢٠٩ ، تلخيص الحبير : ٤٧٦ ح ٥/٢) .

(٢) (ت ١) ، (ت ٢) : الرابعة .

سهو ، فيقتضي السجود ، وإن كانت رابعةً أتى بها المصلوي ولا يدرى أصليةً هي أم زائدة ، فتضعف النية فيها ، فاقتضى ذلك نقصاناً مجبوراً بسجود .

وينشأ من التردد في التعليل مسألة مذهبية ، وهي أنه لو صلّى هذه الركعة ، ثم استيقن في آخر الصلاة أنه ما زاد شيئاً ، وإنما أتى بالركعات الأربع ، فقد قال الشيخ أبو علي رحمة الله : إنه يسجد وإن زال الشك ؛ لأن تلك الركعة جرت وضفتُ النية مقارن لها ، فلthen زال الشك آخرأ ، فذلك التردد ، قد تحقق مقارناً لما مضى ، وكان شيخي يقطع في هذه الصورة بأنه لا يسجد للسهو ؛ فإنه كان لا يعتمد معنى / في الأمر بالسجود ، وإنما كان التعویل على الحديث ، وظاهر الحديث في دوام الشك والتردد .

والذى ذكره الشيخ أبو علي منقوض عليه ، بما إذا لم يدر الرجل أقضى فائتاً كانت عليه أم لا ، فأمرناه بقضائها ، فإنه يقضيها ولا يسجد للسهو ، وإن كان على التردد في أن الصلاة مفروضة عليه أم لا ، من أول الصلاة إلى آخرها .

ثم الشيخ أبو علي إنما يأمر بالسجود إذا انقضى ركن مع التردد ، فأما إذا خطر الشك ، ولم يدم وزال ، ولم ينقض معه ركن تمام ، فلا أثر له أصلاً .

وقد قدمت تفصيل القول في الركن التام ومقارنته الشك إياه في فصول النية في أول باب صفة الصلاة .

### فضيل

قال : «إذا فرغ من صلاته بعد التشهد ، سجد سجدين للسهو ، قبل السلام ... إلى آخره»<sup>(١)</sup> .

٩٦٨ - مقصود هذا الفصل بيان محل سجود السهو ، فالظاهر المشهور من المذهب أنه يسجد قبل السلام إذا فرغ من التشهد والصلاة وما تخيّره من الدعاء ، فيسجد سجدين ، ثم يسلم .

(١) ر . المختصر : ٨٥/١

وأبو حنيفة<sup>(١)</sup> يقول : يسلم ويُسجد بعد السلام .

وقال مالك<sup>(٢)</sup> : إن كان السهو نقصاناً من الصلاة ، فإنه يُسجد قبل السلام جبراً لذلك النقصان ، وإن كان السهو زيادةً في الصلاة ، فإنه يُسجد بعد السلام ، وهذا قول الشافعي في القديم ، ثم لا شك أنه صحي عن النبي صلى الله عليه وسلم الأمر بالسجود قبل السلام ، وصح أنه قال : « ويُسجد سجدين بعد السلام »<sup>(٣)</sup> ، ولا شك في صحة الروايتين ، ثم إنه كان مالك حمل إحدى الروايتين على ما إذا كان السهو نقصاناً في الصلاة ، وحمل الثانية على ما إذا كان زيادة في الصلاة .

وقال الشافعي : كان مالك لا يدري<sup>(٤)</sup> الناسخ من المنسوخ<sup>(٥)</sup> ، وكان آخر ما فعله

(١) ر . مختصر الطحاوي : ٣٠ ، مختصر اختلاف العلماء : ١/٢٧٤ مسألة : ٢٢٧ ، بدائع الصنائع : ١٧٢/١ .

(٢) ر . الإشراف للقاضي عبد الوهاب : ٢٧٥/١ مسألة : ٣٠٠ ، حاشية الدسوقي : ٢٧٤/١ ، ٢٧٥ ، حاشية العدوبي : ١/٢٧٧ ، ٢٧٨ ، جواهر الإكليل : ٦٠/١ .

(٣) سجود السهو قبل السلام ثبت في حديث متفق عليه من حديث عبد الله بن بحينة (اللؤلؤ والمرجان : ١١٤/١ ح ٣٣٥) . وأما بعد السلام ، فقد ثبت في حديث ذي اليدين ، وحديث ابن مسعود ، وهما في المتفق عليه (اللؤلؤ والمرجان : ١١٤-١١٥/٣٣٦ ، ح ٤٧٠ ، ٤٦٩) . وانظر تلخيص الحبير : ٦٢/٢ ح ٤٨١) .

(٤) بدأ من هنا خبر من نسخة (ت ٢) . وهو عبارة عن ورقة بوجهها .

(٥) نقل إمام الحرمين هنا عن الشافعي موهمٌ وغير دقيق ؛ فهو يوحى بالعموم وبالقطع ، مع أن نص الشافعي - كما سنت قوله بعد قليل - خاص بالنسخ في سجود السهو بعد السلام ، وجاء بأسلوب الاحتمال لا بالقطع ؛ إذ قال : « لعل مالكاً » ، وتمام عبارته بنصها في كتاب سجود السهو في الأم : « سجود السهو كله عندنا في الزيادة والنقصان قبل السلام ، وهو الناسخ والأخر من الأمرين ، ولعل مالكاً لم يعلم الناسخ والمنسوخ من هذا » (ر . الأم (الطبعة البولاقية) : ١١٤/١) .

هذا ، وباب سجود السهو الموجود في الأم من جمع وترتيب السراج البلقيني ، وهذه العبارة المذكورة آنفًا أخذها من جمع الجوامع لأبي سهل بن العفريض الذي جمع فيه نصوص الشافعي .

ومما ينبغي تسجيله أننا احتفينا بتحقيق الأخ الدكتور رفت فوزي لكتاب الأم ، ولكن عجبنا أشد العجب حينما وجدناه أسقط باب سجود السهو من هذه الطبعة بحجة لا تسلم له ، فحرم قراء طبعته من نصوص للشافعي في هذا الباب لن يصلوا إليها ، فأين سجدة كتاب جمع

النبي صلى الله عليه وسلم السجود قبل السلام ، وروى عن الزهري أن النبي صلى الله عليه وسلم سجد قبل السلام وبعد السلام ، وكان آخر الأمرين أنه سجد قبل السلام<sup>(١)</sup> ، فهذا كلام الشافعي .

وقد جرى للشافعي تردد في بعض الموضع ، لما رأى الأخبار الصحيحة في التقديم والتأخير تشير إلى جواز الأمرين جميعاً ، وهذا يعنى / أمر في الأصول ، وهو أن فعل رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يتضمن الإيجاب عند المحققين ، ولكنك أنه يتضمن الجواز والإجزاء ، فلئن صح ما ذكره الزهري أنه سجد قبل السلام آخرأ ، فهذا لا يعنى ذلك ، ولا ينفي جواز ما تقدم .

٩٦٩ - فإذا لاح مأخذ الكلام ، فنذكر ما تحصل من المذهب : فذكر ذاكرون ثلاثة أقوال : أحدها - وهو الظاهر : أن السجود قبل السلام ، وإذا وقع بعده ، لم يعتد به . والثاني - أن الساهي بال الخيار إن شاء قدم ، وإن شاء آخر .

والثالث - أنه يفصل بين أن يكون السهو زيادة ، وبين أن يكون نقصاناً ، وهو المنصوص عليه في القديم ، وهو مذهب مالك .

وقال بعض أئمتنا : لا خلاف أنه يجزئ التقديم والتأخير ، وإنما التردد في بيان الأولى والأفضل ، ففي قولِ نقول : الأفضل التقديم ، وفي قولِ نقول : لا نفصل ولا نفرق ويجوز الأمران جميعاً ، وفي قولِ نقول : يفصل بين الزيادة والقصان في الأفضل ، لا في الإجزاء ؛ فإن الأمرين جميعاً جائزان / مُجزيان في الحالتين جميعاً .

فهذا طريقة . وتوجيهها صحة الأخبار في التقديم والتأخير جميعاً .

والطريقة المشهورة رد التردد إلى الإجزاء والجواز ، كما تقدم . [وهذه]<sup>(٢)</sup> يظهر توجيهها في طريق المعنى ؛ فإن السجود إذا وقع في الصلاة ، كان زيادة في الصلاة ،

الجواب عن لابن العفريس ؟ مع أن الباب موجود كاملاً في الطبعة البولاقية .

(١) حديث الزهري ، رواه الشافعي ، والبيهقي في السنن : ٣٤١ / ٢ . وانظر التلخيص : ٧ ، ٦ / ٢ .

٤٨١ .

(٢) في الأصل ، وفي (ط) ، وفي (ت١) : وهذا . وفي (ت٢) : سقطت الورقة كاملة .

والمحبب تقدير منا رعاية للسياق . وجاءتنا أخيراً (ل) مثل أخواتها .

وإذا وقع وراء ذلك ، كان منفصلاً عن تحريم الصلاة وحكمها ، وهما أمران متباعدان ، والتخير بينهما بعيد ، فرأى الشافعي في ظاهر المذهب ؛ التمسك بأخر أفعال النبي صلى الله عليه وسلم .

ونحن نعتمد في التفريع هذه الطريقة الأخيرة ، ونبني الأمرين على التردد في الإجزاء ، لا في الفضيلة ، فإن فرعنا على المشهور ، وهو<sup>(١)</sup> أن السجود قبل السلام ، فإن وقع ذلك ، فلا كلام ، وإن سلم الساهي ، ولم يسجد ، لم يخل : إما أن يسلم ساهياً ناسياً لسجود السهو ، وإما أن يسلم عاماً ذاكراً لسجود السهو ، فإن تعمد وسلم ، فقد فوت سجدي السهو على نفسه ، وتركهما عمداً ، فالصلاحة صحيحة ، وقد فاتت السجدةان ، وليس سجود السهو/ واجباً عندنا ، بل هو سنة كسجود التلاوة .

٢٧٠

وإن سلم ، وتحلل ناسياً ، ثم تذكر : لم يخل ، إما أن يتذكر على القرب ، أو يتخلل فصلٌ طويل . فإن تذكر على القرب ، فهل يسجد على هذا القول ؟ فعلى وجهين مشهورين : أحدهما - يسجد ، و يجعل لأن السلام لم يكن ، وهو بمثابة ما لو نسي ركعةً وسلم ، ثم تذكر على القرب ؛ فإنه يبني على صلاته ، ويعذر السلام الجاري في غير محله سهواً مقتضايا للسجود .

والوجه الثاني - أنه لا يسجد ، وإن كان سلامه ناسياً ؛ فإن السجود مما يجوز تركه قصداً ، والسلام ركن جرى في محل جوازه ، فاعتقاد خروجه عن وقوعه موقعه لمكان سنة لوترتها قصداً ، لجاز ، بعيد .

والذي يتحقق ذلك ، أنه بعدما سلم ساهياً ، قد يبدو له ألا يسجد إذا تذكر ، وسأل ذكر السر في ذلك الآن .

التفريع على هذين الوجهين :

٩٧٠- إن حكمنا بأنه لا يعود إلى السجود ، فقد تحقق فوات السجود إذا سلم ناسياً .

وإن قلنا : يعود ، فإن عاد ، فهو في الصلاة/ ولو أحدث بطلت صلاته ، ويقدر

(١) آخر الورقة الساقطة من (ت ٢) .

كأنه لم يسلم ، ويعتقد أن السلام لم يقع معتدأً به ، فيسجد سجدين ، ويسلم الآن ، ولا وجه غيره . فلو بدا له ألا يسجد أصلاً بعدما تذكر ، فقد رأيتُ في أدراج كلام الأئمة ترددًا في ذلك ، وهو محتمل جداً .

والظاهر أنه إذا أراد ذلك ، قلنا له : فَسَلَّمَ مِرَةً أُخْرَى ، وإن السلام الذي تقدم لم يكن معتدأً به ، وآية ذلك أنه لو أراد السجود ، لكان في الصلاة ، ويستحيل أن يخرج من الصلاة ، ثم يعود إليها .

ويحتمل أن يقال : أمر السلام الذي تقدم على الوقف والتردد ، فإن سجد تبيّنَ أنه لم يقع التحلل به ، وإن أضرب عن السجود لما تذكر ، تبيّنَ وقوعه موقعه .

فهذا كله إذا سلم ناسياً ، ثم تذكر أمر السجود على القرب .

فأما إذا طال الفصل ، كما سنذكر الضبط فيه ، والتفریع على أن حق السجود أن يقدم ، ولو جاء بالسجود بعد تخلل الفصل الطويل ، فلا يعتد به أصلاً ، وقد لاح فواته .

والمشكل / الآن أن السلام هل وقع ركناً ؟ فإن قدمناه ركناً محللاً على الصحة ، فلا

إشكال ، ولو قدره مقدر غير واقع ركناً ، فكيف الوجه ؟ فأقول : الوجه القطع بصحة التحلل في هذه الصورة ، وهذا يعيضه ما ذكرناه الآن ، من أنه إذا تذكر ، ثم بدا له ألا يسجد ، أنه لا يعيد السلام .

فليتتأمل الفقيه هذا الموضوع ، فلا وجه غيره .

هذا كله تفريغ على أن شرط سجدي السهو وقوعهما في الصلاة .

٩٧١- فاما : إذا قلنا : يجوز إيقاعهما خارجاً من الصلاة ، فلو تعمد وسلم ذاكراً ،

وأراد أن يسجد بعد السلام ، جاز على هذا [القول]<sup>(١)</sup> إذا كان سجد على القرب .

ثم إذا سجد سجدين ، فهل نأمره أن يتشهد ؟ القول الوجيز في ذلك ، أنهما سجدين منفصلتان عن الصلاة ، فحكمهما حكم سجدة التلاوة ، إذا وقعت خارجة من الصلاة ، وقد ذكرنا تفصيل القول في أنه هل يتشهد ، وهل يتحرّم ويتحلّل ؟ فلا فرق

(١) زيادة من (ت ٢) .

٢٧٣ بين سجدي السهو ، وبين سجدة التلاوة في هذا ، إلا أن سجدة التلاوة / فَرْدَة ، وال فهو سجدتان . ونحن نقطع بأن لا يعود الساجد على هذا القول إلى الصلاة . ولو أحدث ، لم تبطل صلاته أصلاً .

وقد قال أبو حنيفة<sup>(١)</sup> : إنه يسلم ، ثم يسجد ، وزعم أنه يعود إلى الصلاة ، فهو أحدث ، بطلت صلاته ، وهذا كلام متناقض ، ولا معنى للخروج من الصلاة والعود إليها ، وهذا مذهب لم يصر إليه أحد من أصحابنا في التفريع على هذا القول . فإن رأينا أن يشهد : اشتراطاً ، أو استحباباً ، كما يفعل ذلك في سجدة التلاوة ، فإنه يتشهد بعد السجدين ، كما ذكرناه في سجود التلاوة .

وحكم الشيخ أبو علي عن الأستاذ أبي إسحاق أنه كان يقول حيث انتهينا إليه في التفريع : إنه يتشهد قبل السجدين ، لتقع السجدتان آخرًا ، وفي سجود التلاوة يتشهد بعد السجود . وهذا متروك عليه ، وهو غير معهود من المذهب . وقد اعتمد فيه على تقديم السجود على السلام ؛ إذ تخيل تقديم الشهد على السجود ، هذا إذا أراد السجود متصلةً .

٢٧٤ فأما إذا سلم وطال / الفصل ، ثم أراد أن يسجد سجدي السهو بعد طول الفصل ، فقد ذكر الصيدلاني وجهين : أحدهما - أنه لا يقع الموضع ، وطول الفصل يفوّته ؛ فإن السجود وإن كان يقع بعد التحلل ، فهو متصل بالصلاحة ، فيجب رعاية حقيقة الوصل فيما ، وهذا كالتسليمة الثانية إذا أمرنا بها ، فإنها تقع بعد التحلل بالتسليمة الأولى ، ولكن شرط الاعتداد بها أن تكون متصلة .

والثاني - أنه يقع الموضع وإن طال الفصل ؛ فإنه في حكم الجُبران لما وقع في الصلاة وهو مشبه بجبرانات الحج ، ثم الجبرانات إن وقعت في الحج أجزاء ، وإن وقعت بعده متصلة ، أو منفصلة أجزاء .

ثم إن قلنا : إذا انفصل وطال الفصل ، فقد فات السجود ، فينزل هذا منزلة سجدة التلاوة إذا فاتت ، وقد ذكرنا قولين ، في أنها هل تقضى أم لا ؟ ويجري القولان في سجود السهو لا محالة .

(١) ر . بدائع الصنائع : ١/١٧٤ .

فالحاصل الكلام إلى أنا في وجه حكم بفوات السجود ، ونخرج قولين في  
٢٧٥ القضاء . وفي قول حكم بأنه لا يفوت ، فهذا متنهى البيان / في ذلك .

٩٧٢- والذي تعلق به الآن ضبط القول في الاتصال والانفصال ، وهذا من التزمناه  
في هذا المذهب<sup>(١)</sup> مستعينين بالله .

فالمذهب أن الرجوع فيه إلى العرف في الفصل بين الاتصال والانفصال ، ثم الذي ظهر لنا من العرف ، أنه إن تخلل زمان يغلب على الظن أنه قد أضرب عن السجود قصداً أو نسيه ، فهذا حد الانفصال ، وما دون ذلك اتصال . ولا يعتبر في ذلك غير الرجوع إلى العرف ، ولو طال الزمان على ما ذكرناه مع اتحاد المجلس ، فقد تحقق الانفصال ، ولو سلم ، وفارق المجلس ، ثم تذكر على قرب من الزمان ، فهذا محتمل عندي ، فإن نظرنا إلى الزمان ، فهو قريب ، وإن نظرنا إلى العرف ، فمفارة المجلس ، [قد]<sup>(٢)</sup> يغلب على الظن الإضراب عن السجود كما يغلب طويل الزمان على الظن ذلك .

والعلم عند الله .

وقد ذكر العراقيون في ذلك قولين عن الشافعي ، أحدهما - أن المعتبر في ذلك قرب  
الزمان وبعده ، وطوله وقصره .

٢٧٦ والقول / الثاني - قالوا : نص عليه في القديم ، أنه يعتبر المجلس ، فإن لم يفارقه ، فهو متصل ، وإن طال الزمان . وإن فارقه ، فهو منفصل وإن قرب الزمان .  
هذا ما أردناه من التفريع في محل سجود السهو .

فإن قيل : لو صلى ، وأحدث ، ثم انغمس في ماء على قرب من الزمان متصل ،  
قلنا : الظاهر أن الحدث يفصل السجود ، وإن قرب زمان الطهارة .  
ثم قد مضى القول فيما يتصل وينفصل على الاستقصاء .

٩٧٣- وإن فرعنا على القول القديم الموافق لمذهب مالك ، فإن كان السهو

(١) المذهب : المراد به هذا الكتاب . فهو يسميه : المذهب الكبير .

(٢) في جميع النسخ : « فقد » والمثبت تقديره منا . ثم جاءت به ( ل ) .

نقصاناً ، فالتفريع في هذه الحالة كالتفريع على قولنا باشتراط إيقاع السجود في الصلاة ، وإن كان السهو زيادةً ، فالتفريع في هذه الحالة كالتفريع على إيقاع السجود بعد التحلل .

### فِصْبَرَةٌ

إذا شك في أعداد الركعات في أثناء الصلاة ، فقد مضى القول فيه مفصلاً ، فلو سلم وتحلل ، ثم شك بعد التحلل في أنه صلٰى ثلاثة أم أربعاً ، ففي المسألة قوله مشهوران : أحدهما - أن ما يطأ من الشك بعد التحلل لا حكم له ، وقد مضت /  
٢٧٧ الصلاة ظاهراً محكوماً بصحتها .

وهذا يوجّه بأننا لو غيرنا حكم الصلاة التي اتفق التحلل عنها بالشك ، لما سلمت صلاة في الغالب عن شك وتردد بعدها ، على قرب من الزمان أو بعد ، فوق ذلك محظوظاً عن المصلٰي .

والقول الثاني - أنه مؤاخذ بحكم الشك - كما سنوضّحه - اعتباراً بطريان الشك في أثناء الصلاة . وهذا القائل يمنع بلوغ هذا الأمر في طريان الشك مبلغ العموم ، بل هو مما يندر ولا يعم ، فإن فرض موسوس ، فالحكم لا يبني على حالة ، وإنما يبني على أعمّ أحوال الناس .

ثم قال بعض المصنفين : لو جرى هذا التردد بعد انفصال الزمان ، جرى القولان أيضاً [فإن نحن أسقطنا أثر التردد متصلة ، أسقطناه منفصلاً أيضاً]<sup>(١)</sup> وإن أمرنا المتعدد على الاتصال بالتدارك ، فإذا انفصل الأمر ، فلا تدارك إلا باستثناف الصلاة .

وكان شيخي أبو محمد يقول : إن جرى التردد بعد انفصال الزمان ، فهو محظوظ غير معتبر قولًا واحدًا ، فإن هذا الآن صورة لا مستدرك لها ؛ إذ الإنسان لا يدرك كيف صلٰى في أسمه ، ولو أمر إذا شك بالقضاء ، فسيعود / هذا بعينه - إذا طال الزمان - في  
٢٧٨ القضاء ، فلا يسلم من هذا عاقل قط . ولا يجوز فرض الخلاف في هذا .

(١) زيادة من : (ت ١) ، (ت ٢) .

فاما إذا قرب التردد ، ففيه القولان ، كما قدمنا ذكرهما .  
وهذه الطريقة حسنة بالغا .

#### ٩٧٤- وعندي كلام وراءها ، وبه تبيين حقيقة الفصل .

فأقول : لو عرض للإنسان فكرٌ في صلوات أيامه السابقة ، فإنه لا يتخيل جريانها ووقوع أركانها في مظانها ، فإنها انسلت بجملتها عن ذكره وغابت عن فكره ، وإذا كان كذلك ، ففرض التردد في تمامها ونقاصها ، مع الذهول عن تفصيلها مما لا نعتقد المؤاخذة به أصلاً ، فأما إذا تحلل عن الصلاة ، وتخلل زمان متطاول ، ولم يغب عن ذكره تفصيل صلاته ، وتردد مع ذلك في زيادة ونقصان ، فتخرير ذلك على القولين [ليس بعيداً على ما تقدم ، ولا يمتنع أيضاً إخراج هذا عن القولين]<sup>(١)</sup> من حيث إنه يغلب مع طول الزمان الذهول ، ويعمضر ، ثم إذا لم نحط حكم التردد ، وقد اتصل ، فيجعل كأنه لم يسلم ، وكأنه تردد في الصلاة ، فيقوم ، وبيني على صلاته ،  
كما سبق . وإذا طال الفصل ، ورأينا مؤاخذته / ، فليس إلا إعادة الصلاة واستئنافها ،  
وقد تم ما نريد من ذلك .  
٧٩

#### فصلٌ ثالثٌ

قال : « وإن ذكر أنه في الخامسة . . . إلى آخره »<sup>(٢)</sup> .

٩٧٥- إذا قام المصلي إلى ركعة ، ثم علم أنها خامسة ، فمذهبنا أنه كما<sup>(٣)</sup> علم ذلك يقطع تلك الركعة ، ويعود إلى هيئة القعود ، ولا فرق بين أن يتذكر ذلك وهو في قيام الركعة الزائدة ، أو في رکوعها ، أو كان انتهى إلى سجودها ، فعلى أي وجهٍ فرض ، مما جاء به غلط غير محسوب ، ولا قادح في صحة الصلاة .

(١) زيادة من : (ت ١) ، (ت ٢) .

(٢) ر . المختصر : ٨٥/١ .

(٣) « كما » : بمعنى (عندما) .

٩٧٦ - ومن دقيق ما نبه عليه في ذلك ، أنا ذكرنا خلافاً في أن الكلام من الناسي ، إذا كثر هل يبطل الصلاة ؟ وردّنا القول في الفعل الكبير من الناسي ، كما سبق ، والزيادة في الصلاة وإن كثرت ، فإنها لا تبطل الصلاة وفاقاً ، والسبب فيه أن الذي اعتمدته من صار إلى أن الكلام الكبير من الناسي يبطل الصلاة ، أنه يخرم نظم الصلاة ،<sup>(١)</sup> والزيادة الكثيرة من جنس الصلاة إذا صدرت من الناسي لا تخرب نظم الصلاة<sup>(٢)</sup> .

٩٧٦ م - ومن دقيق القول فيه أن من زاد ركوعاً عامداً ، بطلت / صلاته عندنا ،<sup>٣)</sup> وإن لم يكن في مقداره موازياً لما يُعد كثيراً من الأفعال ، والزيادة وإن قلت - أعني زيادة ركن - مبطلة<sup>(٤)</sup> ، فإنه [اعتماد]<sup>(٥)</sup> تغيير الصلاة بما يجنبها ، والزيادة الكثيرة مع النساء لا أثر لها .

فليفهم الفاهم ما نبديه من بدائع الفقه .

٩٧٧ - ثم إذا أمرناه بالعود إلى القعود ، فتنظر وراء ذلك ، فإن لم يكن قد تشهد ، قعد وتشهد ، وسجد للسهو ، وسلم .

وإن كان قد تشهد ، لم يخل : إما إن كان تشهد على قصد التشهد الأخير ، ثم طرأ من الغلط ما طرأ ، أو كان تشهده ظاناً أنه التشهد الأول ، فإن كان تشهد على قصد التشهد المفروض ، ثم أمرناه بالعود ، فهل يتشهد مرة أخرى ؟ فيه وجهان معروفان : أحدهما - أنه لا يتشهد ، وهذا هو الذي لا يندرج في المعنى والقياس غيره ؛ فإنه قد تشهد مرة ؛ فإيجاب الإعادة مرة أخرى لا معنى له ، ولكنه غلط لما قام إلى ركعة زائدة ، فليعد ، وليتدارك غلطته بسجدين جابرتين للسهو .

والوجه الثاني - أنه يتشهد مرة أخرى ، وهذا ظاهر النص في السواد<sup>(٦)</sup> ؛ فإنه قال : سواء قعد في الركعة ، أو لم يقعد ؛ فإنه يجلس للرابعة ويتشهد .

فذهب ابن سريج إلى موافقة ظاهر النص ، وأوجب على الراجع القاطع الركعة

(١) ما بين القوسين ساقط من : (ت ٢) .

(٢) زيادة من : (ت ١) ، (ت ٢) .

(٣) نذكر أن المراد بـ«السواد» مختصر المزنی .

الزائدة أن يتشهد ، وعلل بعلتين : إحداهما - أن المowala شرط في الأركان فليكن السلام تشهدأ ، وقد انقطع ذلك التشهد الذي جرى قبل القيام إلى الركعة الزائدة عن السلام . فهذا معنى .

والثاني - أنه لو لم يعد للتشهد ، لوقع السلام فرداً ، لا يتصل بركن قبله ، ولا يعقبه ركن بعده .

وهذان المعنيان جميعاً فاسدان عندي ، أما المowala ، فلا معنى لذكرها هاهنا ، فإن من طول ركناً قصيراً ساهياً ، فقد ترك الولاء ولا تبطل صلاته ، وقد بنى الفقهاء الأمر على أن المowala إذا اختلفت بذلك ، وأخطأ في الصلاة ، فلا أثر لاحتلالها .

ثم يجرّ مساق هذا الكلام خبلاً وفساداً ؛ فإن التشهد الأول ، قد وقع معتمداً به ، فإن آخر جناه من الاعتداد به ، فقد انقطع التشهد الذي نعتده عن الأركان المتقدمة قبلُ ، ٢٨٢ وهذا إن كان/ اختلالاً ، فلا مستدرك لها<sup>(١)</sup> أصلاً ، ويجب من مساقه أن تبطل الصلاة أصلاً ، فإن لم يجز ذلك ، فليس إلا أن يُحتمل بقطع<sup>(٢)</sup> الولاء بسبب النسيان . وأما وقوع السلام فرداً ، فهو مفرغ على النظر إلى المowala ، وإلا فليس فرداً ، فهو منتظم مع الأركان المتقدمة .

٩٧٨ - ثم فرع ابن سريج على معنيه مسألة ، وهي أنه قال : لو هو القائم إلى السجود ، وقد ترك الركوع ناسياً ، ثم تذكر ، فإن نظرنا إلى مراعاة المowala ، فلينتصب قائماً ، وليركع ليلى الركوع القيام ، ثم يرفع معتدلاً ويسجد ، وإن نظرنا في مسألة العود من الركعة الزائدة إلى أن السلام ينبغي لا يقع فرداً ، <sup>(٣)</sup> فالذي يركع يرتفع إلى حد الراکعين ، ولا ينتصب قائماً ؛ فإن الركوع لا يقع فرداً<sup>(٣)</sup> ؛ إذ بعده السجود وغيره من الأركان .

٩٧٩ - قلت : لهذا أوان التنبية لدقique ، وهي أنا قد ذكرنا في تفريع صلاة العاجز أنه

(١) كذا في جميع النسخ ، والمتأادر إلى الذهن : « له » فعله أنت الضمير على معنى الواقعة ، أو الحالة مثلاً ، والله أعلم .

(٢) كذا في النسخ كلها . ولعلها : (قطع) .

(٣) ساقط من : (ت٢) .

لوقرأ الفاتحة قاعداً ، ثم وجد خفة ، فإنه يقوم ليركع عن قيام ، ولم نذكر فيه ترددأ ،  
فإن كان ما ذكرناه كذلك ، فليجب أيضاً على من هو ساجداً ، وترك الركوع / أن يقوم  
للموالة ، ولكن ليكون ركوعه عن قيامه . وإن قلنا : لا يقوم من هو ساجداً ،  
ويكفيه أن يرتفع راكعاً ، فيجب أن نقول : من وجد خفة ، وقد أقام فرض القراءة في  
العود يكفيه أن يرتفع راكعاً ؛ فإن العود الذي جاء به في حال العجز قائم مقام القيام ،  
ولا فرق في ذلك . فلا يؤتى ناظر عن خبإ لا حاصل له .

وكل ما ذكرناه فيه إذا كان تشهد على قصد التشهد الأخير ، فأما إذا كان تشهد ظاناً  
أنه التشهد الأول ، فالفرض هل يتلخص بذلك أم لا ؟ فيه وجهان مشهوران .

ومن نظائر هذه الصورة ، ما لو أغفل المتوضئ لمعة من وجهه في الغسلة  
الأولى ، ثم تداركها بالثانية ، وهو يقصد بها إقامة السنة ، فهل يسقط الفرض عن تلك  
اللمعة ؟ فعلى وجهين ، فإن قلنا : لا يسقط الفرض ، فهو رجل قام إلى ركعة زائدة ،  
ولم يتشهد ، فيعود ويتشهد لا محالة ، وإن قلنا يسقط الفرض ، فليتحقق هذا بالصورة  
التي تقدم الفراغ منها ، وهي إذا تشهد على قصد الأخير ، ثم قام . وقد مضى ذلك  
كافياً .

ولو لم يكن له قصد في التشهد ، فهو كما لو قصد التشهد الأخير ، وتعليق ذلك  
لا حاجة إلى إيضاحه .

### فصل

قال : « وإذا ترك التشهد الأول حتى قام منتسباً ، لم يُعد .. إلى آخره »<sup>(١)</sup> .

٩٨٠- التشهد الأول من أبعاض الصلاة ، ويتعلق بتركه سجود السهو ، وهو من  
أركان الصلاة<sup>(٢)</sup> عند أحمد بن حنبل<sup>(٢)</sup> .

(١) ر. المختصر : ٨٦/١ .

(٢) ما بين القوسين ساقط من : (ت ٢) . ووصف التشهد الأول بأنه ركن قول في مذهب أحمد ،  
وعنه أنه ستة ، ولكن المذهب أنه واجب ، ر. الإنفاق : ١١٥/٢ . وسيأتي بعد ذلك أن  
إمام الحرمين يصف التشهد الأول عند أحمد بأنه فرض ، وبأنه واجب .

ومعتمد المذهب حديث عبد الله بن مالك ابن بُحَيْنَةَ ، قال : « صلينا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم إحدى صلاتي العشي : الظهر أو العصر ، فقام عن اثنتين ، فسبحنا به ، فلم يرجع ، فلما بلغ آخر الصلاة ، انتظرنا تسليمه ، فسجد سجدين ، ثم سلم »<sup>(١)</sup> فدل عدم رجوعه على أنه ليس ركناً ، وسجوده للسهو ناصٌ على ما ذكرناه من كونه من الأبعاض .

٩٨١ - ثم ترتيب المذهب في تركه أنه إن قام المصلي ، فاعتدل في وقت التشهد الأول ، ثم تذكر ما كان منه ، فليس له أن يعود لاستدراك التشهد الأول ؟ فإنه قد تلبس بالقيام المفروض ، فلا يجوز له أن يقطعه لاستدراك سُنَّةَ ، هذا إذا اعتدل .

٢٨٥ والدليل / على ذلك عدم رجوع رسول الله صلى الله عليه وسلم في الحديث الذي رويناه .

٩٨١ م - ولو نهض نحو القيام ، ولم يعتدل فتذكرة ، فقد اختلفت عبارات الأئمة ، فذكروا عبارتين نذكرهما ، ثم نذكر ما عندنا من التحقيق فيما إن شاء الله تعالى .

قال الشيخ أبو بكر<sup>(٢)</sup> : إذا لم ينته إلى حد القيام ، رجع وتشهد ؛ فإنه لم يلبس فرضاً حتى تذكرة ، ثم إذا رجع ، وتشهد ، فهل يسجد للسهو ؟ قال : إن كان انتهياً في انتهائه إلى مبلغ كان أقرب إلى القيام منه إلى القعود ، فإن الذي صدر منه فعل كثيراً أتى به ساهياً ، وسنذكر أنه مما يقتضي السجود .

وإن كان إلى القعود أقرب ، فتذكرة ورجع ، فلا يسجد ، وما أتى به في حكم الفعل القليل ، الذي لا يؤثر في الصلاة . فهذا كلامه .

وقال شيخي وغيره : إن لم ينته في ارتفاعه إلى حد الراكعين بعد ، فتذكرة ورجع ، فالذي صدر منه محظوظ عنه ، ولا سجود ، وإن انتهياً إلى حد الراكعين ، أو جاوز ، ٢٨٦ ولم يلبس القيام / ، فإذا تذكرة ورجع ، سجد للسهو .

(١) حديث ابن بحينة متفق عليه ، وقد مضى آنفاً .

(٢) الشيخ أبو بكر : أبي الصيدلاني ، كما سيدركه قريباً .

٩٨٢ - وأنا الآن أذكر مسالك كل فريق ، فأقول : اعتمد الصيدلاني كثرة الفعل وقلته ، وأنا أجري ما قاله في صورة ليس فيها انتهاء إلى هيئة الراکعين ، وإن قدر ملابسة القيام مثلاً ، فأقول :

إذا كان المصلي قاعداً ، وانتصب من غير انحناء ، وذهب ناهضاً إلى القيام ، فهذا له ممْرُّ على هيئة الراکع ، فالمرعي في هذه الصورة - على ما ذكره - النظر إلى الفعل . ثم الضابط عنده<sup>(١)</sup> في الكثرة أن يكون أقرب إلى القيام ، فإذا رجع ، سجد للسهو .

فإن قيل قد ذكرتم أنه لو خطأ خطوتين عمداً ، لم يضره ، وخطوتان أكثر من الانتهاء إلى القيام في حركات الناهض ؟ قلنا : لا نعرف أولاً خلافاً بين أئمتنا في أنه إذا قرب من القيام في الصورة التي ذكرناها فلم يلبس هيئة الراکعين ، ورجع ، أنه يسجد للسهو .

وإذا كان كذلك ، فلا ينقدح في ذلك تعليل إلا مجاوزة الفعل حدّ القلة .

ثم الممكن في ذلك عباراتان : إحداهما - أن من حرَّك يدًا وسائِرَ بدنَه قارُّ ، فليس فعله/ على رتبة فعل من يحرك جملة بدنَه . والناهض صعداً يحرك جملة بدنَه .

٢٨٧

فإن قيل : الماشي كذلك ؟ قلنا : ولكن التعويل في الماشي على حركة الرجلين والبدن محمولهما ومنتقلهما ، فوق التعميل على حركة الرجلين ، والناهض يحرك بدنَه قصداً ، وهذا ما أراه شافياً للغيل .

والمعتمد العباراة الثانية ، وهي : أن القرب من القيام يُفيد من تغيير هيئة الصلاة على الاختصاص بها ما يفيده الفعل الكثير ، ولذلك قلنا : إن من رفع ركوعاً زائداً عمداً ، بطلت صلاته ، وإن لم يبلغ مبلغ الفعل الكثير ، لأنَّه يؤثر في تغيير نظم الصلاة فكذلك القرب من القيام ، وإن لم يكن إتياناً بصورة رُكْنٍ ، فهو مختص بتغيير نظم الصلاة<sup>(٢)</sup> ، فكان كال فعل الكثير . وإن كان الناهض أقرب إلى القعود ، فهذا يوازي

(١) ساقطة من : (ت ١) .

(٢) ما بين القوسين ساقط من (ت ٢) .

الفعل القليل الذي لا يغير نظم الصلاة ، فأما الخطوة ، فليست في جهة نظم الصلاة وانتقالاتها ، فروعٍ فيها المقدار الكبير ، وهذا في نهاية الحسن .

٩٨٣ - والذي أراه : أنه إن صرَّ متكلف / كون الناهض على حدٍ يستوي فيه نسبته إلى القعود والقيام ، ولو رجع من هذا الحد ، لم يسجد ، كما لو كان أقرب إلى القعود ، وهذا لاشك فيه .

هذا كلَّه ترداد على عبارة الشيخ أبي بكر ، وقد فرضنا في تنزيل عبارته انتهاضاً لا انحناء فيه .

٩٨٤ - وأما من ذكر حد الراکعين ، فيصور انتهاضاً على هيئة الانحناء ، حتى يقدر الانتهاء إلى القيام ، فعلى هذا الوجه نُبَيِّنَ معظم أحوال الناهض في العادة ، فنقول : إن انتهى إلى حد الراکعين ، فلتذكر ، رجع وسجد للسهو ، والسبب فيه أنه أتى بصورة ركن ، وقد ذكرنا أن الإتيان بصورة ركن يؤثر في الصلاة ، فيبطل عمده الصلاة ، ويقتضي سهوة سجود السهو .

٩٨٥ - وهابنا لطيفة لا بد من ذكرها ، وهي أن الركوع الواقع ركناً شرطٌ صحة الاعتداد به الطمأنينة ، ولو لم تقع ، لم يصح . والركوع الزائد المفسد للصلاة ، لو فرض على وفاز<sup>(١)</sup> من غير طمأنينة ، فهو مبطل للصلاة ، فلا يتوقف بطلان الصلاة بالركوع الزائد على الطمأنينة ، وإن كان يتوقف / الاعتداد به ركناً على الطمأنينة .  
٢٨٩ والسبب فيه من جهة المعنى أن المفسد للصلاة إنما يفسدها من جهة أنه يغير نظمها ، وهذا المعنى يحصل وإن كان الركوع على وفاز .

وأما الركوع الذي يقع معتدلاً به ، فالغرض منه ، ومن كل حالة من حالات المصلوة الخضوع ، ولا يتأنى إيقاع الخضوع من غير لبث ومكث ، يفصل الركن عن الركن .

٩٨٦ - وما نقدمه قبل [الخوض]<sup>(٢)</sup> في المقصود ، أن من يهوي من قيامه إلى

(١) وفاز : من وَفَزَ ، يفز بكسر العين إذا عجل . ومنه وافزه : أي عاجله ، والوفز : العجلة .  
(المعجم) .

(٢) في الأصل ، و(ط) ، و(ت١) : الخضوع قبل المقصود .

السجود على هيئة الانحناء مارأً ، فليس يحصل في هويه صورة الركوع .

وقد ظن أبو حنيفة<sup>(١)</sup> أنها تحصل ، فزعم أن القائم إذا هوئ ساجداً ، فقد حصل الركوع في ممراه وهويه ، وكفى ذلك ، والطمأنينة ليست شرطاً . والأمر على خلاف ما قدر .

٩٨٧- وأنا أقول : وإن ذكرت أن الركوع الزائد على وفاز يفسد ، فلا بد من فرض إفراده بصورته ، فالقاعد إذا قام قصداً إلى هيئة الراكعين ، ولم يطمئن ورمح ، فهذا يفسد الصلاة عمده ، لأنه وإن لم يسكن ، فقد صور الركوع / لاما انتهى إليه ، ثم ٢٩٠ انصرف عنه ، فيمثل الركوع ، والذي يهوي من قيام ، لم يمثل الركوع بوقفة ولا انصراف .

٩٨٨- وإذا ثبتت هذه المقدمات ، فنحن نتكلم فيما ذكره شيخي وغيره من الانتهاء إلى حد الراكعين ، فليعلم الطالب أن إدراك هذا ليس باليسير الهين ، وأنا بعون الله أذكر فيه ضابطاً حسناً ، فأقول :

القائم إذا كان يعني الركوع الكامل والحد الفاصل ، فقد وصفته في فصل الركوع ، وإنما يتبيّن سره الآن ، وقد مضى أن الأولى في هيئة الرا�� أن يستوي ظهره ورقبته ، ولا يخض شيئاً عن شيء ولا يرفع ، وهذا عندي على نصف حد القيام ، وكأنه الوسط بين الانتصار التام وبين السجود ، فلنعتقد ذلك ، ولنأخذ معتبرنا .

فأقول : قد مضى أن أقل الركوع أن ينحني المصلي حتى يصير بحث لو مد يديه ، نالت راحتاه ركبتيه ، مع اعتدال الخلقة .

وأنا أقول الآن : بين القيام التام وبين الانتهاء إلى الوسط الذي هو رتبة الكمال مسافة ، فأقل الركوع هو أن يصير / أقرب إلى الوسط [في انحنائه منه إلى انتصاره ، ٢٩١ فهذا حد أقصى الركوع قطعاً . ثم كما تنقسم المسافة من هيئة الانتصار إلى الوسط]<sup>(٢)</sup> في جهة الهوى ، فكذلك إذا فرض انتهاض القاعد إلى حد الركوع ، وبين قعوده

(١) ر. حاشية ابن عابدين : ٣٣٤ / ١ . ويداع الصنائع : ١٦٢ / ١ .

(٢) زيادة من : (ت ١) ، (ت ٢) .

والوسط الذي جعلناه معتبرنا في هذا الفصل مسافة ، فإن نهض منحنياً ، وكان أقرب إلى حد الوسط ، فهذا من هذه الجهة انتهاء إلى حد الراكعين ، وهو أقصى من الكمال ، ولكنه في حد الركوع [إذا انتهى إلى حد الركوع]<sup>(١)</sup> من قعوده ، ثم رجع ، سجد ، فإن انتهض ، ولم يصر أقرب من حد الوسط ، فليس متھيًّا إلى حد الركوع ، فيرجع ولا يسجد .

فهذا كشف الغطاء في ذلك كله ، وأين يقع هذا الفصل من غوامض الفقه ؟ فلينظر الطالب في أسراره وليركب الفقه في نفسه .

٩٨٩- ثم أقول وراء ذلك : من راعى من أصحابنا الانتهاض إلى حد الراكعين ، فلو فرض عليه الانتصار من غير هيئة الانحناء إلى القرب من القيام ، فإنه يثبت السجود هاهنا ، ولا شك أنه لو فرض على من يراعي الانتهاء إلى قرب القيام أن ينتهي إلى حد الراكعين وصورتهم ، ثم يرجع ، فإنه يقول : إنه يسجد ، فإنه أتي بصورة الركوع ٩٩٢ وانصرف ، فكان هذا رکوعاً زائداً أتى به ساهياً ، فاقتضى سجوداً لا محالة .  
فهذا نجاز الفصل بما فيه .

### فصل

٩٩٠- قد ذكرنا أن من ترك التشهد الأول ساهياً وانتصب قائماً ، فليس له أن يقطع القيام بعدما لابسه ؛ فإنه لو فعله ، كان قاطعاً فرضاً لاستدراك مسنون ، ولو عاد ، نظر : فإن كان معتقداً امتناع الرجوع والقطع ، فخالف عقده ورجع ، بطلت صلاته . وإن كان يعتقد مذهب أحمد بن حنبل في فرضية<sup>(٢)</sup> التشهد الأول ، فرجع ، لم تبطل صلاته .

(١) زيادة من : (ت ١) ، (ت ٢) .

(٢) إمام الحرمين يقصد بالفرضية هنا الوجوب ، كما هو اصطلاح الشافعية (لا يفرقون بين الفرض والواجب ) وسيأتي بعد قليل ما يؤكد هذا حيث وصف إمامنا التشهد الأول بالوجوب عند أحمد ، والقول بوجوبه هو مذهب أحمد كما أشرنا في تعليق سابق . وقد سبق في كلام إمام الحرمين أنه ركز عند أحمد .

ولو التبس عليه مع انتحاله مذهب الشافعى أن الرجوع ممنوع ، فرجع على ظن جواز الرجوع ، لم تبطل صلاته ، وأمر بسجود السهو على ما ذكرناه .

٩٩١- ولو كان مقتدياً بإمام ، فهم إمامه بالقيام ونهض إليه ، فبادره المأمور بحق القدوة ، واتفق سبقه إلى حد القيام ، ثم علم الإمام أنه غالط ، وما كان انتهى إلى حد القائمين ، فرجع إلى التشهد ، والمأمور قد انتهى إلى / حد القيام التام ، فهل يرجع إلى ٢٩٣ الععود للاقتداء بإمامه ؟

اختلاف أئمتنا في هذه المسألة ، فذهب بعضهم إلى أنه يرجع ، وفاء بالقدوة التي نواها والتزمها ، فإن ذلك واجب ، وإذا فعل ذلك ، لم يكن قاطعاً واجباً لمكان سُنّة ، وإنما يقطع قياماً غلط في ملابسته ، بسبب تحقيق موافقته لإمامه .

والثاني - أنه لا يقطع القيام ، بل يصابره إلى أن يلحقه إمامه فيه ، وهذا لا يبين إلا بأن يعلم أن المقتدي لو تقدم على إمامه بركن واحد قصداً ، لم تبطل صلاته ، ولم تقطع قدوته ، وكان ذلك بمثابة ما لو تخلف عن إمامه بركن . وسنذكر ذلك في أحكام الجماعة ، ونذكر خلافاً فيه .

٩٩٢- فليقع التفريع على ظاهر المذهب .

فيخرج عن ذلك أن الخلاف الذي ذكرناه في جواز الرجوع إلى متابعة الإمام ، فمن أئمتنا من منعه ، وقال : لو رجع مع العلم بامتناع الرجوع ، بطلت صلاته . ومنهم من قال : يجوز له الرجوع / . ٢٩٤

ولم يوجب أحد الرجوع ؛ فإنه لو قام قصداً ، وترك متابعة إمامه في التشهد ، لم تقض بطلان صلاته ، وكان في حكم من تقدم على إمامه بركن ، فانتظره فيه حتى لحقه .

وهذا يتضح بصورة أخرى ، وهي أنه لو قام قصداً إلى القيام من غير فرض زلل ، وتقدير غلط منه ، فالوجه القطع بأنه لا يجوز له قطع القيام في هذه الصورة . وسنذكر نظيرأً لذلك على الاتصال ، فنقول : إذا رفع المأمور رأسه عن الركوع قبل ارتفاع الإمام قصداً ، وانتصب قائماً ، فلو أراد أن يرجع ، لم يكن [له]<sup>(١)</sup> قطعاً ، ولو فعله على علم

(١) زيادة من : (ت ٢) .

بامتناع ذلك الرجوع ، بطلت صلاته ؛ فإنه يكون راكعاً ركوعين في ركعة واحدة ، وهو مبطل للصلاة .

٩٩٣- ولو كان موقف الإمام بعيداً ، فسمع المأمور صوتاً ، وحسب أن الإمام قد انتصب ، فارتفع ، ثم تبين له أن الإمام بعد في الركوع ، فهل له أن يرجع ويرکع ؟ ٩٩٤ اختلف أصحابنا فيه ، فمنهم من قال : لا يجوز الرجوع ، كما لو تعمد / رفع الرأس من الركوع ؛ لأنه لو رجع ، كان آتياً برکوعين ، وذلك غير سائغ ، كما تقدم ذكره في العاًم ، ومنهم من قال : يجوز الرجوع ؛ فإن قيامه كان من غلط ، فإذا رجع ، كان كما لو لم يقم واستدام الركوع .

٩٩٤- ثم إذا قلنا : يجوز الرجوع إلى التشهد ، فلو قيل لنا : ما الأولى ؟ لم يتوجه إلا القطع بأن الأولى لا يرجع ، ويصابر القيام ، فلو لم يستفد بذلك إلا الخروج عن الخلاف ، لكن ذلك كافياً ، فإنه لا يجب عليه الرجوع ، وفي العلماء من يصير إلى أنه لا يسُوغ الرجوع ، فكان إثبات الخروج عن الخلاف أمثل .

٩٩٥- ولو رفع رأسه عن الركوع غالطاً كما ذكرناه ، ثم هم بالرجوع ، فكما<sup>(١)</sup> هم به ، ارتفع إمامه من حد الراكعين ، فليس له أن يرجع ، فإنه إنما كان يرجع لإثبات متابعة الإمام ، والآن لا يصادف الإمام راكعاً ، فلا محمل لعوده إلا ثانية الركوع صورة ٩٩٦ في ركعة واحدة ، وذلك غير سائغ ، وتعده / مبطل للصلاة ، كما تقدم تقريره .

فإن قيل : هلا قلتكم : إنه انتصب قائماً غالطاً ، فلا يعتد بانتسابه ، فليعد - وإن لم يصادف إمامه - قطعاً للغلط ، ثم يفتح انتساباً بعد ذلك ؟ قلنا : لا أصل لهذا الكلام ؛ فإنه إذا كان يجوز أن يتعمد فينتصب سابقاً للإمام ، فالإصرار على إدامة هيئة القيام ، وإن اقترنت بالانتساب غلط<sup>(٢)</sup> هو<sup>(٣)</sup> الوجه ، فإن تعديل الركوع من

(١) « فكما » بمعنى (عندما) ، فتبه لذلك ؛ لأننا لا نتبه إليها دائماً ، بل مرة بعد مرة .

(٢) غلط : فاعل « اقترنت » .

(٣) « هو الوجه » خبر لقوله : « فالإصرار على الانتساب . . . » هذا وعبارة (ت ٢) : « وهذا هو الوجه » .

المبطلات ، وتقديم الإمام بركن من جملة ما يحتمل .

فقد تقرر ما حاولناه .

ولو كان وقوع مثل ما ذكرناه على وجه الغلط يثبت الرجوع ، لوجب أن يقال : الإمام أو المنفرد إذا قام غالطاً ، ولم يتشهد التشهد الأول ، فإنه يعود بعد التلبس بالقيام ، فإن انتسابه كان على حكم الغلط ، فدل على أن التعويل / في صورة ٢٩٧ الخلاف المذكورة في هذا الفرع على المتابعة ، والجريان على موجب القدوة ، والعود إلى التأسي والاقتداء ، وهذا/ إنما يتحقق إذا كان يصادف الإمام فيما تركه وتقديمه .

فهذا حاصل القول في ذلك .

### فصل

٩٩٦- رعاية الترتيب واجبة في أركان الصلاة ، فلو أخل المصلي بالترتيب قصداً ، بطلت صلاته ، وإن ترك الترتيب ساهياً ، لم يُقض ببطلان صلاته ، ولكن لا يُعتد بما يأتي به على خلاف الترتيب ، ثم قد يقتضي ذلك إحباط بعض ما يأتي به في الأوساط ، كما سنوضحه بالأمثلة والصور .

٩٩٧- فنقول : إذا ترك الرجل سجدة في الركعة الأولى ، وقام إلى الثانية ناسياً ، مما يأتي به من قيام ، وقراءة ، وركوع في الركعة الثانية ، وغير محسوب ، ولا مُعتدّ به ؛ فإن الركعة الثانية مرتبة على الركعة الأولى ، فما لم يؤدّ جميع أركان الركعة الأولى ، لا يحتسب بما يأتي به في الركعة الثانية .

وكذلك لو أتم الركعة الأولى ، وأخل بركن في الثانية ، وقام إلى الثالثة ، فلا يعتد بشيء من أعمال الثالثة حتى يتدارك ما أخل به في الثانية .

فيخرج من ذلك أن الترتيب مستحق ، وتركه عمداً قاطع / للصلاة ، مبطل لها ، وتركه ناسياً لا يبطلها ، ولكن يتضمن ألا يعتد بما يأتي به على خلاف الترتيب .

٩٩٨ - ونقل بعض الناس من مذهب أبي حنيفة<sup>(١)</sup> أن الترتيب ليس بمستحق ، وهذا غير صحيح من مذهبـه ، ولذلك يقول : لو ترك أربع سجادات من أربع ركعات ، فأعمال الركعات محسوبة ، وعلىـ من ترك السجادات الأربع أن يأتي بأربع سجادات ولاـء في آخر الصلاة ، فإذا فعل ذلك ، انجبر النصـان ، وانقطعت السجادات علىـ موقعها . وحقيقة مذهبـه أن يقول : إذا أتـي في كل ركعة بـسجدة واحدة ، فقد تقيـدت كل ركعة بـسجدة ، والرـكعة المقـيدة بـسجدة في حـكم رـكعة تـامة عنـده ، ولو أخـر أربع سجادات قـصدـاً من الرـكعات ، فإـنه يـأتي بها ولاـء عنـده في آخر الصلاة ، وتصـح الصلاة .

ولو أخـلـى الرـكعات عنـ السـجادات كلـها ، فإنـ كان ذلك عـمـداً ، بـطلـت صـلاتـه ، وإنـ كان سـهـواً ، لمـ يـعتـد بشـيء منـ أعمـال تلكـ الرـكعـات ، ومـذهبـه كـمـذهبـنا فيـ هـذـه الصـورـة .

٢٩٩ وكذلكـ لو أخـلـى كلـ رـكـعة عنـ رـكـوعـها ، أوـ قـراءـتها ، فـهـذا عـمـدـه مـبـطـل ، وـسـهـوهـ مـقـضـيـاً لاـ يـحـتـسب بماـ يـأتـي بهـ عـلـى خـلـافـ التـرـتـيب ، كـلـ هـذـا مـا وـافـقـنـا فـيهـ .

فـخـرـجـ عنـ مـجمـوعـ ماـ ذـكـرـنـاهـ أـنـ التـرـتـيبـ مـسـتـحـقـ بـالـاـتـفـاقـ ، فـلـيـقـعـ التـعـوـيلـ فـيـ الدـلـلـ عـلـىـ اـشـتـرـاطـ التـرـتـيبـ بـالـإـجـمـاعـ .

وـماـ ذـكـرـهـ أـبـوـ حـنـيفـةـ فـيـ إـخـلـاءـ كـلـ رـكـعةـ عـنـ سـجـدـةـ وـاحـدـةـ ، لـمـ يـذـكـرـهـ ، لـأـنـهـ لـاـ يـرـاعـيـ التـرـتـيبـ ، ولـذـكـرـهـ اـعـتـقـدـ أـنـ الرـكـعةـ إـذـاـ تـقـيـدـتـ بـسـجـدـةـ ، كـانتـ فـيـ حـكـمـ الرـكـعةـ التـامـةـ ، وـهـذـاـ زـلـلـ بـيـنـ ؛ فـإـنـ الرـكـعةـ لـوـ تـمـتـ ، لـمـ وجـبـ تـدارـكـ السـجـدـةـ المـتـرـوـكـةـ ، وـأـنـزلـتـ الرـكـعةـ المـقـيـدـةـ بـسـجـدـةـ مـنـزـلـةـ الرـكـعةـ الـتـيـ تـدارـكـ الـمـسـبـوقـ فـيـهاـ إـمامـهـ فـيـ الرـكـوعـ ؛ فـإـنـهاـ مـحـسـوبـةـ ، وـإـنـ لـمـ يـجـرـ فـيـهاـ الـقـيـامـ عـلـىـ مـاـ يـجـبـ عـنـدـ التـمـكـنـ .

فـقـدـ تـمـهـدـ إـذـنـ اـدـعـاءـ الـإـجـمـاعـ فـيـ اـشـتـرـاطـ التـرـتـيبـ ، وـحـمـلـ مـذـهـبـ أـبـوـ حـنـيفـةـ فـيـ تـرـكـ أـرـبـعـ سـجـدـاتـ مـنـ أـرـبـعـ رـكـعـاتـ عـلـىـ أـمـرـ تـخـيـلـهـ فـيـ تـامـ كـلـ رـكـعةـ وـاسـتـقـالـلـهاـ بـالـسـجـدـاتـ الـمـفـرـدـاتـ .

(١) رـ. مـختـصـرـ الطـحاـويـ : ٣٠ ، بـدـائـعـ الصـنـائـعـ : ١٦٧/١ ، ١٦٨ ، تـحـفـةـ الـفقـهـاءـ : ٣٩٢/١ ، مـختـصـرـ اختـلـافـ الـعـلـمـاءـ : ٢٨١/١ ، ٢٣٦ ، حـاشـيـةـ اـبـنـ عـابـدـيـنـ : ٣١٠ ، ٣٠٩/١ .

٩٩٩- فإذا تمهد ذلك ، فنحن نذكر صوراً في ترك سجادات / من ركعات على حكم السهو ، ونذكر مقتضى المذهب فيها إذا تفصل<sup>(١)</sup> للمصلي بعد السهو كيفية الأمر ، ثم نذكر ترك سجادات مع التباس الأمر في الكيفية .

فلو ترك سجدة من الركعة الأولى ، وجرى في صلاته على حكم السهو ، ثم تذكر كيفية الحال في آخر الصلاة ، فنقول : يحصل له من الركعتين الأوليين في الصلاة الرابعة ركعة واحدة ؛ فإنه لما قام إلى الركعة الثانية وعليه سجدة من الأولى ، فالقيام والقراءة والركوع والاعتدال عنه غير محسوب في الركعة الثانية ، لما تقدم تقريره من ترك الترتيب ، فلما انتهى إلى السجدين ، احتسبنا له منهما سجدة واحدة ، وتممنا الركعة الأولى ، والسجدة الثانية غير معتد بها ، وكأنه صلى ركعة واحدة ، وأتى لها بثلاث سجادات ساهياً ، فيُعد بسجدين . وتلغى الثالثة .

١٠٠٠- ولو ترك سجدة من الركعة الأولى ، ثم قام إلى الركعة الثانية ساهياً ، ونسى السجدين جمِيعاً في الركعة الثانية ، ثم أتى في الركعة الثالثة بسجدين / فيحسب له من الركعات الثلاث ركعة واحدة ؛ فإن عمله في الركعة الثانية كلا عمل ، وما أتى به في الركعة الثالثة قبل السجدين ، وغير محسوب ولا معتد به ، فلما انتهى إلى السجدين ، احتسبنا إدحاماً ، وكملنا به الركعة الأولى ، وأحبطنا الثانية ، فتحصل له من المجموع ركعة واحدة تامة .

١٠٠١- ولو تبين للذى يصلى أربع ركعات في آخر صلاته أنه ترك من كل ركعة سجدة ، فنقول : حصل له ركعة واحدة من الأولى والثانية ، وحصلت له ركعة ثانية من الثالثة والرابعة ، فيقوم ويضم إليها ركعتين كاملتين ويُسجد للسهو ، لمكان الزيادة التي يعتد بها .

١٠٠٢- ولو ترك سجدة من الأولى ، وسجدين من الثانية ، وأتى بسجدين في الثالثة ، وأتى بسجدة واحدة في الرابعة وأخذ يشهد على أنه أتى بالركعات الأربع على

(١) المعنى أننا نذكر مقتضى المذهب في حالة تفصل الأمر ، أي اتفاق عند المصلي الساهي ، وكذلك في حالة التباس الأمر عليه .

كمالها ، ثم تذكّر حقيقة الحال ، تبين أنه حصل له من ثلاث ركعات ركعة واحدة ، ٣٠٢ والرابعة ناقصة بسجدة / ، وإذا تذكر ذلك ، فعليه أن يكمل الركعة الأخيرة بسجدة ، فإذا فعل ، فقد حصلت له الآن ركعتان ، فيقوم ويصلي ركعتين تامتين ، ثم يتشهد ويسجد سجدي السهو .

١٠٠٣ - ومن القواعد الواضحة في مذهب الشافعي في ذلك ، أنه لو ترك المصلي سجادات من ركعات ، وأشكل عليه مواضعها ، وكيفية الأمر في تركها ، واستمر الإشكال ، فحقّ عليه أن يأخذ بأسوأ الأحوال ، وما يقتضي مزيد العمل على أقصى التقدير في التدارك ؛ فإن مذهب الشافعي وجوب بناء الأمر عند وقوع الإشكال على الأقل المستيقن ، وتدارك المشكوك فيه .

١٠٠٤ - وبيان ذلك بالتصوير ، أنه لو علم في آخر الصلاة الرباعية أنه نسي أربع سجادات ، ولا يدرى كيف جرى تركها ، فنقول : لو كان تم الركعتين الأوليين وترك أربع سجادات من الثالثة والرابعة ، وأخلاهما عن السجود وتشهد ، وتذكّر ، لكانا ٣٠٣ نقول : اسجد سجدين وقد تمت لك ثلاث / ركعات ، فقم إلى الركعة الرابعة ، فهذا حكم هذه الحالة لو كانت .

ولو كان ترك من كل ركعة سجدة ، وبيان له ذلك بالأخرة ، لكانا نقول : أنت على ركعتين ، فقم إلى ركعتين كاملتين : هما ثالثتك ورابعتك .

ولو كان ترك سجدة من الأولى ، وسجدين من الثانية ، وسجدة من الرابعة ، لكانا نقول : إذا بان ذلك ، أنت الآن على ركعتين إلا سجدة ، فاسجد سجدة وقد حصلت ركعتان ، وقم إلى تمام ركعتين .

فهذا بيان وجوه الكلام في ترك أربع سجادات [من أربع ركعات ، لو تبيّنت الكيفية ، وتفصل الأمر .

إذا علم أنه ترك أربع سجادات<sup>(١)</sup> ، ولم يدر كيف تركها ، وكيف انقسم تركها على الركعات ، فوجه الأخذ بالأسوء والبناء على الأقل المستيقن ، أن نأخذ بتراك

(١) زيادة من : (ت ١) ، (ت ٢) .

سجدة من الأولى ، وسجدتين من الثانية ، وسجدة من الرابعة ، فيسجد سجدة ، وقد تمت ركعتان على قطع ، ويقوم إلى ركعتين تامتين ، ثم يتشهد بعدهما ، ويسجد للسهو ، ويسلم .

١٠٠٥ - وكان شيخي أبو محمد يذكر حيث انتهينا إليه أنه إذا ترك أربع سجادات / ٣٠٤ وأشار عليه كيفية الأمر ، فيسجد سجدتين ، ويقوم ويصلي ركعتين تامتين ، وكان يعلل ذلك ويقول : يحتمل أنه ترك السجدتين من الثالثة ، والسجدتين من الرابعة ، ونَتَمَ الركعة الأولى والثانية . ولو كان الأمر كذلك ، لكان الحكم أن يسجد سجدتين ، وقد تمت له ثلاث ركعات ، ويقوم إلى الرابعة ، فإذا أشكل الأمر ، فلا يأمن أن يكون الأمر كذلك ، فتنفتح سجدتان في الحال ، ولو قام ، ولم يأت بهما والحالة هذه ، بطلت صلاته ، فنأنمه أن يأتي بسجدتين ، ولا يحتسب له إلا ركعتان مما أتى به ، فيقوم ويصلي ركعتين ، فيكون قد أتى بكل ما يقدر وجوبه .

وهذا الذي ذكره غير سديد عندي ؛ فإن السجدة الثانية لا تقع موقع الاعتداد في حسابِ أصلًا ، وإنما يقدر الاعتداد بسجدة واحدة ، وحيث قدر رحمه الله ترك السجدات الأربع من الثالثة والرابعة ، فلو سجد سجدتين ، حصل له ثلاث ركعات ، وإذا كان / الإشكال مستمراً ، لا يحصل إلا ركعتان ، والرکعتان تحصلان بسجدة ٢٠٥ واحدة يأتي بها ، ثم يقوم إلى ركعتين آخرين تامتين ، والسجدة الثانية إنما أوجبها الشيخ أحداً من تقدير ترك الأربع من الثالثة والرابعة ، وفي هذا التقدير لو سجد سجدتين ، لحصلت ثلاث ركعات ، فلا وجه لما قاله ، إلا أنه قد يجب سجدتان في هذا المقام ، ولا يجوز تأخيرهما ، فليأت بهما ، وإن كان لا يستفيد بالثانية شيئاً معتقداً به ، وهذا مدخل ؛ فإن ما لا يعتد به قطعاً لا معنى للإتيان به ، ولئن كان في الاقتصر على سجدة متعرضًا لإمكان تأخير سجدة في حساب ، فليحتمل ذلك في حال الإشكال إذا كان الإتيان بالكمال يحصل .

والذي يكشف الغطاء في ذلك أنه إن وجب سجدتان لا يعتد بإحداهما لتقدير أنهما قد يقدر وجوبهما الآن مع تقدير تحرير تأخيرهما ، فهذا يعارضه أن السجدة الثانية قد تكون زائدة والإتيان بسجدة في غير / أوانها مبطل للصلاة ، وهذا يعارض ما ذكره ، ٣٠٦

وإذا تعارضنا ، تعين صرفُ الأمر عند الإشكال إلى ما يقدر أن يقع معتدلاً به .

إنما زدت الكلام في ذلك ؛ لأن شيخي كان يتولع بما حكيمه ، ويكرره في دروسه ، وهو عندي زلل غير معدود من المذهب أصلاً .

وكل ما ذكرناه فيه إذا استمر الإشكال إلى آخر الصلاة على ما يقدر صاحب الواقعه آخر صلاته ، ثم تبين الأمر ، أو دام الإشكال في الكيفية .

١٠٠٦ - فأما إذا نسي سجدة من الركعة الأولى ، وقام إلى الثانية ، ثم تذكر في الثانية ما جرى ، نظر ، فإن تذكر وهو في أثناء القيام ، فلاشك أنه يقطع القيام ، ويعود فيستدرك السجدة المنسية . ثم نفصل القول . فنقول : إن سجد في الأولى سجدة ، فلا يخلو إما أن ينتصب عَقِيبَها<sup>(١)</sup> قائماً من غير جلوس ، وإما أن يجلس ، ثم يقوم إلى الركعة الثانية ، فإن لم يجلس ، وانتصب قائماً ، ثم تذكر وأمرناه بالعود ، فيعود / ٣٠٧ ويجلس ، ثم يسجد عن جلوس ، أم يكفيه أن يسجد عن قيام من غير جلوس ؟ ذكر أتمتنا في ذلك وجهين في الطرق كلها : أحدهما - أنه يجلس ثم يسجد ، فإن المسألة مفروضة فيه إذا لم يكن جلس على إثر السجدة الأولى ، والجلوس بين السجدين ركن كالسجدة نفسها ، وهذا ظاهر المذهب .

والوجه الثاني - أنه لا يلزم الجلوس ؛ فإن الغرض من الجلوس الفصل بين السجدين [بانتصابِ تام ، والقيام الذي جرى أفاد ذلك الفصل ، فليقع الاكتفاء به ، وكل هذا في التحقيق يؤول إلى أن الجلوس بين السجدين ركنٌ مقصودٌ أم الغرض منها الفصل بين السجدين]<sup>(٢)</sup> ؟ وسيأتي بعد ذلك من التفريع ما يشهد لهذا الاختلاف .

(١) « عَقِيبَ » بوزن كريم اسم فاعل من قولهم : ( عاقَه معاقبة ، وعقبه تعقيباً ) ، فهو ( معاقب ) و( معقب ) و( عقيب ) : إذا جاء بعده ، وقال الأزهري : والليل والنهر يتعاقبان ، كل واحد منهما عَقِيبَ صاحبه ، والسلام يعقب الشهد أي يتلوه ، فهو ( عقيب ) له . . . فقول الفقهاء : يفعل ذلك ( عَقِيبَ ) الصلاة ، لا وجه له إلا على تقدير محدود ، والمعنى في وقت ( عقيب ) وقت الصلاة : أي معاقب لها ، فيكون ( عقيب ) صفةً وقت ، ثم حذف من الكلام حتى صار ( عقيب ) الصلاة . انتهى بتصرفٍ يسير جداً من ( المصباح ) فعلى هذا يكون قوله : « ينتصب عَقِيبَها قائماً » معناه ينتصب في الوقت المعاقب لها .

(٢) ما بين المعقفين ساقط من الأصل ، ( ط ) .

ثم من يكتفي بالقيام فاصلاً ، فلاشك أنه يمنع الإتيان بذلك عن الجلوس في حال الذكر ، وإنما يقيم القيام مقام الجلسة إذا جرى وفاقاً مع النسيان ، والسبب فيه أن القيام ركنٌ مقصود في نفسه ، فالإتيان به إقدامٌ على زيادة ركن على نظم الصلاة وتربيتها ، فيكون كزيادة ركوع أو سجود .

ولو قيل : الجلوس أيضاً يقع في أوانه ركأ ، ويقع به الفصل بين السجدتين ؟

فالجواب أن القيام / يخالف مورد الشرع ، ففي الإتيان به إتيان بصورة ركن على خلاف الشرع ، والمتبَّع الشَّرْعُ في العبادات ، هُذَا أصل الشافعي في قاعدة العبادات .

فهذا إذا لم يكن جلس عَقِيبَ السجدة الأولى من الركعة الأولى ، فأما إذا كان جلس ، ثم قام قبل أن يسجد السجدة الثانية ، نُظر : فإن جلس على قصد الفصل بين السجدتين ، ثم طرأ تغفلة أذهله عن السجدة الثانية ، فقام ، فإذا ذكر ، وقطع القيام ، فلا يجلس ، بل يهوي ساجداً ؛ فإن الجلوس قد أتى به على وجهه ، ثم قام .

وإن جلس على قصد جلسة الاستراحة وقام ، فقد أتى بصورة الجلوس ، فإن كان نقيم القيام مقام الجلوس بين السجدتين ، فلا كلام ، وإن لم تُنْقِمْه مقام الجلوس ، ففي الجلوس الذي أتى به على قصد الاستراحة وجهاً : أحدهما - أنه كافٍ ولا حاجة إلى الجلوس عند العود .

والثاني - أنه لابد من الجلوس ؛ فإن الجلوس الذي أتى به قبل السهو نوى / به إقامة ٣٠٩ السنة ، والفرض لا يتأدي بقصد السنة ، وهذان الوجهان كالوجهين فيما إذا أغفل المتوضئ لمعةً من وجهه في الغسلة الأولى ، ثم تداركها في الغسلة الثانية ، وقصد بالغسلة الثانية إقامة السنة ، ففي سقوط الفرض عن اللمعة التي أغفلها وجهان ، تقدم ذكرهما في الطهارة .

ولو ترك سجدة من الركعة الأولى ، وقام إلى الركعة الثانية ، ثم تذكر بعد ما انتهى إلى الركوع ، فإنه يقطع الركوع ويهوي منه إلى السجود ، كما تقدم ، ثم التفصيل في القعود كما تقدم .

## فِصْنَاكٌ

١٠٠٧ - يجمع مجامع الكلام فيما يقتضي سجود السهو ، فنذكر ما رسمه أئمة المذهب في التقسيم ، ثم نذكر حقيقة تطلع الناظر على سر الفصل إن شاء الله تعالى .

قال الأئمة : سجود السهو يتعلق بترك مأمور به ، وارتكاب منه عنه : فأما المأمور به الذي يتعلق به سجود السهو ، فلا شك أن من / ترك ركناً من صلاته ، لم ينجير ما تركه بسجود السهو ، ولا بد من تدارك ما تركه ؛ فإذاً لا يتعلق السجود إلا بترك بعض السنن ، ولا خلاف أنه لا يتعلق بترك جميعها ، وإنما يتعلق ببعضها .

فالسنن التي يتعلق السجود بتركها : الجلوس للتشهد الأول ، والقنوت في صلاة الصبح ، وإن عد الوقوف للقنوت ، ثم ذكر القنوت لم يبعد ، والصلاحة على الرسول في التشهد الأول مختلف فيه ، كما مضى في باب صفة الصلاة ، فإن لم نرها ، فلا كلام ، وإن أمرنا بها ، فهي من الأبعاض التي يتعلق السجود بها ، والصلاحة على الآل مختلف فيها أيضاً ، ثم إن اعتبرناها ، وأمرنا بها ، يتعلق بتركها سجود السهو .

ثم سمي الأئمة هذه المأمورات أبعاضاً ، ولست أرى في هذه التسمية توقيفاً شرعياً ، ولعل معناها أن الفقهاء قالوا : يتعلق السجود ببعض السنن ، ثم قالوا : هذه السنن هي الأبعاض / التي يتعلق بها السجود ، والأبعاض تنطلق على الأقل ، وما يتعلق به سجود السهو أقل مما لا يتعلق به السجود من السنن .

ثم من ثبت التشهد الأول سنة ، ولم يقض بكونه فرضاً ، مجمعون على تعلق سجود السهو به ، وكذلك من رأى القنوت مأموراً به ، رأه من الأبعاض التي يتعلق بتركها السجود .

وأبو حنيفة<sup>(١)</sup> لما ثبتت القنوت في الوتر ، علق بتركه السجود ، كذلك من رأى القنوت في صلاة الصبح ، وفي ذلك آثار عن جهة<sup>(٢)</sup> الصحابة .

(١) ر . مختصر الطحاوي : ٣٠ ، بداع الصنائع : ١٦٧/١ ، حاشية ابن عابدين : ١/٣١٥ .

(٢) في (ل) : « جلة » .

ويستمر<sup>(١)</sup> على مذهبنا في غير القنوت شيء ، وهو أن كل سنة ذهب إلى وجوبها طائفة من الأئمة ، فهو<sup>(٢)</sup> من الأبعاض ، وأحمد بن حنبل أوجب الجلوس الأول ، والتشهد والصلاحة<sup>(٣)</sup> ، فجرى ما ذكرناه . والقنوت في صلاة الصبح لم يلغني فيه خلاف في الوجوب ، فلعل المتبع فيه الآثار .

ثم من ترك بعضًا من هذه/ الأبعاض سهواً ، سجد ، ومن تركها عمداً ، فهل<sup>٢١٢</sup> يسجد ؟ فعلى وجهين : أحدهما - يسجد ؛ لتحقق الترك ، وهذا القائل يرى العمد أولى بالجبران ، وأبعد بالعذر<sup>(٤)</sup> .

والوجه الثاني - أنه لا يسجد ، وهو مذهب أبي حنيفة<sup>(٥)</sup> ، ووجهه أن الساهي معدور ، فأثبتت له الشرع مستدركاً . ومن تعمد الترك ، فقد التزم النقصان ، فلم يثبت له الشرع سيل الجبران .

فهذا تفصيل القول في المأمور به الذي يتعلق بتركه السجود .

١٠٠٨ - فأما المنهي عنه ، فقد قال الأئمة : كل منهي عنه لو تعمده المصللي ، بطلت صلاته ، ولو وقع منه سهواً ، لم تبطل صلاته ، فنأمره إذا سها ، وأتى به ، بالسجود .

(١) كذا في جميع النسخ : « ويستمر » وأكاد أقطع أن الصواب هو : « يستدّ » بمعنى يستقيم ؛ فهي الأوفق للمعنى ، والأقرب للسياق ، ثم هي جارية في لسان إمام الحرمين كثيراً ، ثم تصحيفها إلى يستمر من أقرب التصحيفات . والله أعلم . ثم جاءت (ل) بنفس الخطأ : « يستمر » .

(٢) كذا بضمير المذكر في جميع النسخ .

(٣) وجوب التشهد الأول ، والجلوس له من مفردات مذهب الإمام أحمد ، أما الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم فواجب ، أو ركن في رواية أخرى ، في التشهد الأخير . أما في التشهد الأول ، فما رأياه في كتب الحنابلة أن الصلاة لا تشرع ولا تستحب فيه ، هذا هو المذهب ، واختار بعض أئمة الحنابلة مشروعيتها ولكن دون القول بوجوبها .

(ر . المنح الشافيات : ٢٠١/١ ، الإنصاف : ٧٦/٢ ، ١١٥ ، ١١٦ ، المعني : ٦٠٦/٦١٠ ، كشاف القناع : ٣٨٨/١ ، ٣٩٠ ، شرح متهى الإرادات : ٢٠٦/١ ، الفروع ، ٤٤١/١ ، ٤٦٦ ، المبدع : ٤٩٧/١ ، ٤٦٥ ، الفتح الرباني بمفردات الإمام أحمد : ١٤٢/١ ، ١٤٤) .

(٤) (ت ١) ، و(ت ٢) : أبعد من العذر .

(٥) ر . حاشية ابن عابدين : ٤٩٧ ، ٣٠٦/١ .

وطبع المحققون في طرد هذَا الحد وعكْسِهِ ، في قبيل المنهيات ، وقالوا : ما كان عمده مبطلاً وفاقاً ، فسهوه مقتضٍ للسجود وفاقاً ، وما لا فلا ، وما اختلف في أن عمده هل يبطل الصلاة ؟ اختلف في أن سهوه هل يقتضي السجود ؟ وسنوضح الوفاء بهذا/ في الطرد والعكس . ٣١٣

١٠٩ - وما يخرج على الطرد ترك ترتيب الأركان ؟ فإن من قام إلى الركعة الثانية ولم يأتِ بسجدة في الأولى ، فإن تعمد ذلك ، بطلت صلاته ، وإن كان ساهياً ، استدركَ الركَنَ ، كما تقدم تفصيله ، وسجد للسهو كما تقدم ، وكذلك من زاد ركوعاً أو سجوداً عمداً ، بطلت صلاته ، ومن سها به سجد ، ومن تكلم عامداً ، بطلت صلاته ، ومن سها به سجد .

ثم من الأصول التي تتحقق بذلك فيما زعموه ، أن من طول ركناً قصيراً ، أو نقل إليه ركناً ، فجمع بين التطويل ، ونقل الركن ، [كمن يقرأ<sup>(١)</sup>] في رفع الرأس من الرکوع الفاتحة . قالوا : هذَا إذا سها بذلك ، يسجد للسهو ، وجهاً واحداً ، ولو تعمد ، بطلت صلاته .

ولو قرأ التشهد في القيام ، أو الرکوع ، أو السجود ، أو قرأ الفاتحة في القعود في التشهد ، فإن جرى ذلك سهواً ، ففي الأمر بسجود السهو وجهان ، فإن جرى عمداً ، ففي بطلان/ الصلاة وجهان . ٣١٤

ولو طول القومة عن الرکوع بسكوتٍ ، أو ذكرٍ ليس بفرضٍ ، ففي كونه مبطلاً عند التعمد وجهان ، وكذلك في اقتضائه سجود السهو عند السهو وجهان ، وقال هؤلاء : إن وُجد تطويل الركن القصير ، ونقلُ ركِنٍ إِلَيْهِ ، فهذا أوان القطع بالبطلان في العمد ، والأمر بالجبران في السهو ، وإن وجد تطويل بلا نقلٍ ؛ كتطويل القيام عن الرکوع من غير نقلٍ ، أو وجد نقلٌ بلا تطويل ركن قصير ، كالذي يقرأ الفاتحة في التشهد ، أو التشهد في القيام ، ففي المسألة وجهان في البطلان عند التعمد ، والجبران بالسجود عند السهو .

(١) في الأصل ، (ط) ، (ت١) : كما تقرر . والتصويب من : (ت٢) .

١٠١٠- فهذه طريقة مشهورة للأئمة ، ثم إننا نستنتمها ونخوض بعد نجازها في طريقة أخرى .

قال العلماء : القَوْمَةُ عن الركوع قصيرةٌ ، لا تطويل / فيها ، إلا القومة التي شرع القنوت فيها ، وكذلك القَوْمَةُ عن الركوع في صلاة التسبيح مطلقة بالتسبيح ، وقد صح ذلك عن رسول الله صلى الله عليه وسلم<sup>(١)</sup> ، والقيام ، والركوع ، والسجود ، والقعود ، والتشهد ، كل ذلك طويل . والقعود بين السجدتين مختلف فيه ، فالذى ذهب إليه الجمهور ، وهو اختيار ابن سريج أنه من الأركان الطويلة ، بخلاف القيام عن الركوع ، وقال الشيخ أبو علي : هو عندي كالقيام عن الركوع ؛ فإن الظاهر أنه مشروع للفصل بين السجدتين ، كما أن الاعتدال عن الركوع مشروع للفصل . وهذا الذي ذكره في شرح التلخيص ، وهو منقاد حسن ، وظاهر قول الأئمة يخالفه .

فهذه طريقة ظاهرة سردناها على وجهها ، ومغزاها ربط الجبران في حالة السهو بالبطلان في حالة العمد ، وفاما ، وخلافاً ، في النفي والإثبات جميعاً .

١٠١١- وذكر / بعض الأئمة مسلكاً آخر حسناً ، وهو حقيقة الفصل عندي ، فقال : من قرأ التشهد في قيامه ، أو الفاتحة في تشهده عمداً ، لم تبطل صلاته وجهاً واحداً ، وفي اقتضاء ذلك سجود السهو عند السهو وجهان مشهوران ، وقد ذكر بعض أئمتنا : أن من قرأ الفاتحة ، أو بعضاً منها في قيامه من الركوع عمداً ، لا تبطل صلاته أيضاً .

١٠١٢- والآن ازدحمت المسائل واحتلال الطرق ، فالوجه ذكر ما قيل ، ثم اختتم الفصل بترجمة تضبط الطرق .

فأقول أولاً : المصير إلى بطلان الصلاة على من تعمد ، فقرأ التشهد في القيام ، أو الفاتحة في التشهد بعيد عن القانون ، وسييل الكلام أن نقول : قد قدمنا أن من قرأ

(١) صلاة التسبيح ، ورد فيها أكثر من حديث مختلف في صحتها ، ما بين ذكر حديثها في الموضوعات ، كصنيع ابن الجوزي ، وبين تصنيف جزء في تصحيحها كصنيع أبي موسى المديني ، بل اختلف فيها كلام إمام واحد من أئمة الفقه والحديث كصنيع الإمام النووي . (ر . التلخيص : ٧/٢ ، ٤٨٢ ح ) .

الفاتحة مرتين قصداً في القيام ، لم تبطل صلاته ، وعُذَّ مصير أبي الوليد النسابوري في ذلك إلى البطلان من هفواته ، وعندى أن المصير / إلى بطلان الصلاة بسبب قراءة التشهد على وجه التعمد في القيام ، أو القراءة في القعود ، قريب من مذهب أبي الوليد في الفاتحة ؛ فإن قراءة الفاتحة ركنٌ ، فإذا [زيدت وأعيدت]<sup>(١)</sup> ، لم يجعلها الأئمة كزيادة ركوع أو سجود .

وأما ما حكيته من أن تطويل القيام عن الركوع لا يبطل الصلاة عند بعض الأصحاب ، فالنقل فيه صحيح ، ولكن القول فيه يتعلق بترك المowala في الصلاة ، وهذا أوان بيانه ، فأقول :

١٠١٣- ظاهر المذهب أن تطويل الاعتدال عن الركوع غير سائع ؛ فإنه لو ساغ ، لم يكن لمصير الأصحاب إلى أن المowala شرط في الصلاة معنى ؛ فإن الأركان الطويلة إذا كانت تقبل التطويل من غير رعاية [ضبيط في ذلك وحدّ ، فلا يستقر في رعاية]<sup>(٢)</sup> المowala كلامٌ ، إلا في الاعتدال عن الركوع ، وكان السرّ فيه أنه غير مقصود في نفسه ، وأن الغرض منه - وإن كان فرضاً - الفصل بين الركوع والسجود / ، فينبغي ألا يطول الفصل فيما لا يقصد به إلا الفصل ، فإن تطويله ترك لولاء الأركان في الصلاة . فمن قال : تطويله لا يبطل الصلاة أصلاً ، فلا يبقى عنده لولاء في الصلاة معنى .

والجلسة بين السجدتين عدها الأكثرون من الأركان المقصودة ، فهي مطولة إذن ، وقال الشيخ أبو علي : هي كالاعتدال من الركوع .

١٠١٤- وقد قدمنا خلافاً في تطويل الاعتدال عن الركوع من غير نقل ركنٍ إليه ، ونحن الآن نزيد طريقةً أخرى ، صح عندنا النقل فيها ، فحاصل القول أن في تطويل قوْمَة الاعتدال عن الركوع أوجه : قال قائلون : عمد التطويل مبطل إلا في محل القنوت ، وصلاة التسبيح ؛ فإنه ترك لولاء ، والمowala لابد منها في الصلاة ، والتطويل المجرد عند هذا القائل من المبطلات .

(١) في الأصل ، (ط) ، (ت١) : ارتدت ، واعتنت .

(٢) زيادة من : (ت١) ، (ت٢) .

وقال آخرون : التعمد بالتطويل المجرد لا يبطل ، حتى ينضم إليه نقل ركن إليه ، وهذل لست أعرف له وجهاً سديداً منقحاً كما أحب .

٢١٩ وقال القفال فيما نقل بعضهم عنه : إن قلت في غير موضعه عامداً / في اعتداله ، بطلت صلاته ، فإن طول بذكر آخر ، ولم يقصد به القنوت ، لم تبطل صلاته ، فصار ذلك طريقة أخرى .

وقال طوائف من محققينا : لا تبطل صلاته بتطويل الاعتدال على أي وجه فرض ، وهذا وإن أمكن توجيهه ، ففيه رفع معنى الموالاة في أركان الصلاة ، كما تقدم . فهذا طرق مختلفة .

٣٢٠ ١٠١٥ - ومن تمام القول في الموالاة أن بعض أصحاب القفال حكى عنه أن من طول السكوت وهو منفرد أو إمام في ركن طويل ، بطلت صلاته إذا تعمد ، وهذا يختص به إن صح النقل فيه ، وهو غريب ، فإن أمكن توجيهه ؛ فإنه خروج عن هيئة المصليين ، فكان بالأفعال الكثيرة المتواتلة ، ويمكن أن يقال أيضاً ، هو في حكم ترك الموالاة ؛ فإن الصلاة مبنها على تواصل القراءة ، والأذكار والدعوات ، فليتأمل الناظر اختلاف الطرق / .

١٠١٦ - وأنا أقول : من ربط الأمر بالسجود بتقدير البطلان عند العمد ، فقد طرد قياساً ، وإن كان فيه من بعد ما وصفته ، من أن المصير إلى بطلان الصلاة بقراءة الشهاد في القيام فيه بعض [البعد]<sup>(١)</sup> ، ومن قال : لا تبطل الصلاة بذلك وجهاً واحداً ، وفي سجود السهو وجهان ، فقد يقول : لا تبطل الصلاة بالقراءة في الاعتدال من الركوع ، فكأن هذا القائل نحاف في السجود نحو آخر ، وهو السر الموعود .

فقال : الشهاد الأول وإن لم يكن ركناً ، ولم يكن تعمد تركه مبطلاً للصلاة ، ففي تركه سجود السهو ، فلا يبعد أن يكون في المنهيات ما ينزل تركه منزلة الإتيان بالشهاد في المأمورات .

(١) في الأصل ، (١٢) ، (ط) : «النقد» وفي (٢٢) : «البعد» والمثبت تقديره منا والحمد لله صدقته (ل) .

وحاصل القول يرجع عند هذا القائل إلى أمرٍ بديعٍ ، وهو أن المصلي مأمورٌ بالتصوّن والتحفظ ، وإحضار الفكر والذهن ، حتى لا يتكلم ولا يفعل فعلاً كثيراً ، والأمر في ذلك مؤكّد عليه حسب تأكيد/ الأمر بالتشهد ، وإن سها وتكلّم ، فالساهي على الجملة معذور غير مكلف في حالة اطّراده بسهوه ، ولذلك يؤمّر بالسجود ، لترك التحفظ عن الغفلات بإدامه الذكر ، فكأنَّ كلَّ سجودٍ منوطٌ بترك أمرٍ مؤكّد غير محظوم ، فالأمر بالتشهد وما في معناه من الأبعاض ، والأمر بالتحفظ إذا ظهر تركه والهجوم على منهي عنه من هذا القبيل .

فلينعم الناظر نظره في ذلك ، وليعلم أن المعتمد عند هذا القائل تركُ ما يغير نظمَ الصلاة تغييرًا ظاهراً ؛ فإن ترك التشهد الأول يغير النظمَ الظاهر المألوف في الصلاة ، كذلك ترك التحفظ حتى يؤدي إلى تطويل ركن ، أو نقل ركن مما يغير النظمَ الواضح ، والشعارَ البيّن فتعلق به على الوفاق والخلاف السجود .

وأما ترك تسييج الركوع والسجود ، وتكبّرات الانتقالات ، والجهر في الجهري ، والإسرار في السري ، فلا تبلغ هذه الأشياء مبلغ تغيير الشعار الظاهر ، والنظام المألوف / ٣٢٢

وقد خالف أبو حنيفة<sup>(١)</sup> في بعض ما ذكرناه ، فأثبتت السجود في الجهر بالقراءة في الصلاة السرية ، وفي الإسرار بها في الصلاة الجهرية ، وسبب مصيره إلى ذلك تغيير الشعار .

١٠١٧ - وقال أبو حنيفة<sup>(٢)</sup> : على من ترك التكبّرات الزائدة في صلاة العيد السجود ، وكنت أود أن يصير إلى ذلك صائر من أصحابنا ، من جهة أن التكبّرات الزائدة في صلاة العيد قريبة الشبه بالقنوت في الصلاة المختصة بالقنوت ، ولكن قد ينقدح في ذلك فرق لا يأس به ، وهو أن التكبير في يوم العيد من شعار اليوم ، ولذلك

(١) ر . بدائع الصنائع : ١٦٦ / ١ ، تحفة الفقهاء : ٣٩٦ / ١ ، مختصر اختلاف العلماء : ٢٧٥ / ١  
مسألة : ٢٢٩ . حاشية ابن عابدين : ٤٩٨ / ١ .

(٢) ر . مختصر الطحاوي : ٣٠ ، بدائع الصنائع : ١٦٧ / ١ ، مختصر اختلاف العلماء : ٢٧٥ / ١  
مسألة : ٢٢٩ ، تحفة الفقهاء : ٣٩٥ / ١ .

نستحبه في الطرق والمساجد ، وفي أثناء الخطبة ، وفي الصلاة ، فكأن التكبيرات ليست من خصائص الصلاة بخلاف القنوت . ثم في السجود لترك القنوت آثار عن الصحابة ذكر المزني بعضها .

١٠١٨ - ثم نقول : إن صار أصحابنا إلى ربط سجود السهو / ببعض السنن ٣٢٣ المؤكدة ، فالذى ذكروه لا يبعد ، مع مصريرهم إلى أن سجود السهو سنة ، فلا يبعد أن يُجبر مسنون بمسنون ، وأما أبو حنيفة ، فقد علق سجود السهو بسنة ، ثم أوجب سجود السهو<sup>(١)</sup> ، وإيجاب الجبران في مقابلة ترك المسنون بعيد عن التحصيل .

وقد انتهى تفصيل المذهب فيما يقتضي سجود السهو على اختلاف الطرق وتبالين المسالك ، فإن شذ عن الضبط شيء ، تداركناه برسم فروع وفصول إن شاء الله تعالى .

**فِرَعُ(٢):** ١٠١٩ - إذا رفع المصلي رأسه عن السجدة الثانية في الركعة الأولى ، فظن أنها الثانية ، فقد لايشهد ، فالذى ذكره الأئمة : أنه إن افتح التشهد ، أو طول هذه الجلسة ، سجد للسهو .

قال الصيدلاني : المقتضي للسجود أحد الأمرين : إما الأخذ في التشهد ، وإما تطويل القعود ، ولم أر في ذلك خلافاً ، وكأن التشهد في غير موضعه في تغيير هيئة الصلاة ينزل منزلة ترك / التشهد المشروع المسنون في أوانه ، وجلسة الاستراحة ٣٢٤ لا تطول وفاما ، وليس فيه من التردد ما حكيناه في الجلسة بين السجدين .

ثم من قال من أئمتنا : من طول الاعتدال عن الرکوع قصداً ، أو قلت فيه عمداً ، بطلت صلاته ، فلابد وأن يقول : إذا تشهد في جلسة الاستراحة قصداً أو طولها ، كان الحكم في بطلان الصلاة عند التعمد ، كالحكم في تطويل الاعتدال عن الرکوع .

**فِرَعُ(٢):** ١٠٢٠ - نقل الشيخ أبو علي في شرح التلخيص عن ابن سريج أنه قال : من جلس عن قيام في الركعة الأخيرة ، فسها ، وظن أنه قد سجد ، فتشهد ، ثم تذكر ،

(١) الذيرأيناه عند الحنفية أنهم يعلقون سجود السهو بواجب ، ر . بدائع الصنائع : ١٦٣ / ١ ، ١٦٤ ، تحفة الفقهاء : ٣٨٨ / ١ ، حاشية ابن عابدين : ٤٩٧ / ١ .

(٢) في (ت١) ، (ت٢) : (فصل) بدل (فرع) .

فلا شك أنه لا يعتد بالتشهد ، وأنه يسجد ويتشهد مرة أخرى ، ثم يسجد للسهو ، فإذا نأمر من طوئل جلسة الاستراحة ، أو تشهد فيها بالسجود ، وذلك الجلوس مشروع على الجملة ، فاما الجلوس عن القيام ، فغير مشروع ، وإذا تشهد فيه قبل السجود الركن / ٣٢٥ سجد للسهو .

١٠٢١ - وقال : لو سجد في الركعة الأخيرة سجدة واحدة ، واعتدل جالساً ، وظن أنه فرغ من السجدين وتشهد ، ثم تذكر ، فيسجد السجدة الثانية ، ويعيد التشهد ، لا محالة ؛ رعايةً للترتيب ، ولا يسجد للسهو ؛ فإن الجلسة بين السجدين طويلة ، وهي محل الذكر ، فلم يطأر ركناً قصيراً ، ولم يأت بجلوس في غير موضعه ، والتشهد الذي أتى به بمثابة ذكر آخر من الأذكار يأتي به .

قال أبو علي : يحتمل أن أقول : الجلسة بين السجدين قصيرة ، وهي للفصل كالاعتدال عن الركوع ، وهذا قد مضى ذكره ، ثم قال : إن سلمنا أنها طويلة ، فقد أتى فيها بالتشهد ، وهو على الجملة ركن أتى به في غير أوانه ، وقد ذكرنا خلافاً ظاهراً للأصحاب فيمن نقل ركناً إلى ركن طويل ، كالذي يتشهد في قيامه ، أو يقرأ في قعوده ، وهل يسجد للسهو ؟ والذي ذكره الشيخ أبو علي حسنٌ بالغُ جارٍ في قاعدة المذهب / ٣٢٦ .

١٠٢٢ - وأنا الآن أذكر شيئاً لابد من التنبيه له ، فأقول : الركوع لا يعهد في الصلاة إلا ركناً ، فلا جرم نقول : من زاد ركوعاً قصداً ، بطلت صلاته ، وكذلك القيام لا يكون إلا ركناً ، فلو زاد قياماً قصداً ، بطلت صلاته ، فاما الجلوس ، ففي الصلاة جلوس مشروع ، وهو الجلوس للتشهد ، وجلسة الاستراحة بين السجدين ، فلو جلس المصلي لمّا انتهى إلى السجود من القيام جلسةً خفيفة ، وسجد منها ، لم تبطل صلاته ؛ فإنه ليس أتياً بما لا يعهد إلا ركناً ، وهو في نفسه ليس في حد الفعل الكثير أيضاً . ولكن لو طال الجلوس أو ابتدأ التشهد ، فقد أتى بما يغير نظم الصلاة تغييراً ظاهراً ، فنأمره بسجود السهو .

فإن قيل : في الصلاة سجود ليس بركن وهو سجود التلاوة ، وسجود السهو ؟

قلنا : هما يقعان لعارض يعرض ، فكأنهما ليسا من الصلاة ، والجلسة المستحبة تقع من نفس الصلاة ، وهذا بين .

ولو كان قائماً ، فجلس ، ثم قام عمداً ، بطلت صلاته ، لا لعين الجلوس ، ولكن لأنه قطع القيام ثم عاد إليه ، فكان آثياً بقومتين . فهذا متنه ما أردناه في ذلك .

**فَيَحْجُّ** : ١٠٢٣ - ذكر الشيخ أبو علي في شرح التلخيص : أن القاعد للتشهد لوقرأ سورة أخرى سوى الفاتحة ، كما لوقرأ الفاتحة . وهذا الذي ذكره متوجه حسن ، من جهة أن المعتبر تغيير الشعار الظاهر في الصلاة ، ولكن ينقدح على مذاهب طوائف خلاف ذلك ، من جهة أن هذا ليس نقل ركن من محله إلى غيره .

### فِصْلٌ ثالِثٌ

١٠٢٤ - قد ضبطنا فيما تقدم طرق الأصحاب فيما يتعلق به سجود السهو تفصيلاً وتعليلًا ، ومضمون هذا الفصل الآن شيئاً : أحدهما - لو شك هل سها أم لا كيف يكون حكمه ؟

والثاني - أنه لو استيقن السهو ، وشك في سجود السهو فبماذا يؤمر ؟

١٠٢٥ - أما الشك في السهو ، فقد قال الأئمة : السهو ينقسم إلى ترك مأمور ، وارتكاب منهي ، أما المأمورات ، وهي الأبعاض ، فإن شك هل ترك شيئاً منها ، فالالأصل أنه لم يأت به ، فيسجد / للسهو .

٣٢٨

وأما المنهيات ، فإن شك في ارتكاب شيء منها<sup>(١)</sup> ، فقد أجمع أئمنا أنه لا يسجد ، كالذي شك هل سلم أو تكلم في صلاته ، فلا يسجد ، والأصل أنه لم يأت بذلك المنهي ، فالمتبع إذا في الأصلين بناء الأمر على أنه لم يأت بما شك في الإتيان

به .

قال العراقيون : من شك في الإتيان بمنهي ، فلا سجود عليه إلا في مسألة واحدة ،

(١) ما بين القوسين ساقطة من : (ت ٢) .

وهي أنه لو شك المصلي في أعداد ركعات الصلاة ، فلم يدر أثلاً صلٰى ، أم أربعاً ؟ وبنٰى على المستيقن ، فإنه يسجد . وسبب السجود أنه شك هل زاد في صلاته ، والزيادة منهٰي عنها ، وقد شك هل أتى بها أم لا ، ومع ذلك أجمع الأئمة على أنه مأمور بالسجود ، ونطق به الخبر .

وذكر الشيخ أبو علي : أن السجود في حق من شك وبنٰى على المستيقن معلل بأن الركعة التي أتى بها <sup>(١)</sup> إن كنت زائدة ، فقد زاد ساهياً ، وإن كانت رابعة ، فقد أتى بها <sup>(١)</sup> وهو على التردد فيها ، فوهٰي بهذا السبب قصده في إقامة الفرض ، فهذا هو المقتضي للسجود .

ثم يتفرع / على ما ذكرناه في ذلك :

**فِيَّ** ١٠٢٦ : وهو أنه لو بنٰى على الأقل ، وقام إلى ركعة يجوز أن تكون خامسة ، فلما انتهى إلى آخر صلاته ، تبين أنها كانت رابعة قطعاً ، فالذى قطع به الشيخ أبو علي أنه يسجد للسهو . وهو مستقيم على طريقه ؛ فإنه قد أدى الركعة الرابعة وهو متعدد في فرضيتها .

وكان شيخي يقول : لا يسجد في هذه الصورة ؛ فإنه لو سجد ، لكان ذلك السجود على مقابلة خطرة محضر تحقق زوالها ، وكان يقول : الوجه في الأمر بالسجود في قاعدة المسألة الخبر الصحيح ، ولا يستقيم ذلك على وجه من المعنى ، ثم الحديث ورد فيه إذا دام الشك ، ولم يزُل ، فالوجه الاقتصار على مورد الخبر .

نعم ، لو استيقن أنه زاد ركعة في آخر صلاته ، فالأمر بالسجود في هذه الصورة متتٰبٰ على أصل مجمع عليه مقطوع به ؛ فإنه زاد في صلاته أركاناً ناسياً ، وهذا مما يقتضي السجود .

فهذا كله فيه إذا شك هل سها أم لا .

١٠٢٧ - فاما إذا استيقن السهو ، وشك / قبل السلام ، فلم يدر أسرج للسهو ، أم لا ، فليُسْجُد ؟ فإن سجود السهو مشكوك فيه ، والأصل عدمه ، فيتعين الإitan به ،

(١) ما بين القوسين ساقطة من : (ت ٢) .

وكذلك لو شك ، فلم يدر أسرج سجدة أو سجدين ، فيأخذ بأنه سجد سجدة واحدة ، ويأتي بسجدة أخرى .

ثم أجمع الأئمة قاطبة في أنه بهذا السبب الذي جرى ، وهو بناؤه على الأقل وإتيانه بسجده أخرى لا نأمره بسجدي السهو ابتداء ، وإن كان قياس البناء على الأقل في ركعات الصلاة يوجب أن يسجد هاهنا ؛ فإنه يجوز أن تكون السجدة التي أتى بها أو السجدين جرتا على حكم الزيادة ، وأنه قبلهما سجد سجدين ، وحکی الأئمة الوفاق في ذلك من المذاهب كلها .

وفي هذه المسألة جرت مفاوضة بين الكسائي<sup>(١)</sup> وأبي يوسف<sup>(٢)</sup> ، فإن الكسائي قال : من تبحر في صنعة يهتمي إلى سائر الصنائع ، فقال أبو يوسف : فأنت متبحر في العربية ، فما قولك فيما شكل هل سجد للسهو أم لا ؟ فأخذ<sup>(٣)</sup> بأنه لم يسجد ، فسجد ، هل يلزم السجود / لجواز أن السجدة التي أتى بها بعد التردد زائدة ؟ فقال ٣٣١ الكسائي : لا يسجد ، فسألته العلة ، فقال : لأن المصغر لا يصغر . فذكر العلة في صيغة مسألة من العربية ، وذلك لأن التصغير لو صغر ، لصغر تصغير التصغير ، ثم هذا يتسلسل إلى غير نهاية .

كذلك الذي سجد للسهو في السجود ، ولو أمرناه بالسجود لذلك ، فقد يسهو على النحو الأول ، ولو سجد السجدين الآخرين اللذين أمرناه بهما ، فيحتاج إلى أن يسجد مرة أخرى ، ثم يفرض مثل هذه الوسوسة أبداً . فعداً لهذا من محاسن آثار فطنة الكسائي ؛ فإنه أصاب أولاً في الجواب ، ثم طبق مفصل التعليل ، وأتى بمسألة من

(١) الكسائي : علي بن حمزة بن عبد الله الأستاذ بالولاء . الكوفي ، مؤدب الرشيد ، وابنه الأمين ، وجليس الخلفاء ، إمام اللغة ، والنحو ، والقراءات . ت ١٨٩ هـ (الأعلام للزرکلی) .

(٢) أبو يوسف : يعقوب بن إبراهيم بن حبيب الأنصاري . صاحب الإمام الأعظم أبي حنيفة ، وقاضي القضاة ، وناصح هارون الرشيد ، ومؤلف كتاب الخراج له . (ر . الجوهر المضيء في طبقات الحنفية : ٢٢٠ / ٢ ، والبداية والنهاية : ١٨٠ / ١٠) .

(٣) كذا في جميع النسخ ، وفي (ت ٢) : « فأخبر » وهي واضحة المعنى ، أما « أخذ » فمعناها : رأى واختار ، ثم جاءتنا (ل) فكانت مثل سابقاتها : « فأخذ » .

العربية وفاء بما كان ادعاه أولاً ، من أن التهدي في صنعة مرشدٍ إلى غيرها .

وتمام الحكاية أنه سأله في المجلس بعد إصابته في المسألة الأولى عن الطلاق قبل النكاح في المسألة المشهورة ، فقال : لا يقع ويلغو ، فسأله العلة ، فقال : لا يسبق ٣٣٢ السيلُ / المطر ، فاستعمل مثلاً سائراً ، وأشار إلى معتمد من يُبطل تعليق الطلاق قبل النكاح ؛ فإنه يقول : الطلاق تصرفٌ في النكاح فترتب عليه ، فتقديره سابقاً غير مستقيم .

**فَيَرَعُ** : ١٠٢٨ - إذا اعتقد المصلي أنه سها ، وما كان عَقْدُه متربداً ، فسجد سجدي السهو ، ثم تبيّن له قبل أن يسلّم أنه ما كان ساهياً ، فقد قال بعض المحققين : يسجد الآن قبل أن يسلم سجدين ، من جهة أن سجدي السهو المعتقد أولاً عينُ السهو ، فقد تحقّق قبل أن يتحلّل عن صلاته أنه زاد في الصلاة سجدين ، وهذا يقتضي السجود .

وكان شيخي يقول : لا يسجد في هذه الصورة ، وهذا فيه فقه ، فلا يمتنع أن يقال : سجّدنا سهوه سهوٌ من وجه وجبرانٌ من وجه ، فهما يجبران أنفسهما ، كما يجبران كل سهو يقع ، وهذا كإيجابنا شاة في أربعين شاة ، فإذا أخرجها المكلّف فهي ٣٣٣ تطهر النصاب ، والنصاب أربعون ، فقد طهرت / ما باقي ، وطهرت نفسها ، وهذا يعتمد بما تمهد من أن السجود يتداخل وإن تعدد السهو .

**فَيَرَعُ** : ١٠٢٩ - إذا سها وسجد سجدي السهو ، فلما رفع رأسه عن السجدة الثانية ، تكلم ناسياً ، فإنه لا يسجد لمكان هذا السهو ، وقد اتفق الأئمة عليه ، وهو يقرب من صورة التسلسل من جهة أنه يتوقع أن يسهو مرة أخرى لو أمرناه تقديرًا بالسجود ثانية ، والتحقيق فيه أن سجود السهو لا يتعدد بتعدد السهو عند العلماء ، ولذلك أخينا سجدي السهو إلى آخر الصلاة ، حتى يتقدم عليه كل ما يفرض من سهو ، ولما كان السجود يتعدد بتعدد تلاوة الآيات التي تقتضي سجود التلاوة ، استعقب كل تلاوة سجدة .

إذا تمهد ذلك ، فإن سجد للسهو المتقدم ، ثم سها قبل السلام ، فيقدر لأن هذا السهو تقدم على السجود ؛ إذ مبني الباب على أن السجود لا يتعدد بتعدد السهو ، ٣٣٤ ولهذا أخينا سجود السهو ، فإن اتفق وقوع سهو بعد السجود ، فذاك في حكم / المجبور بالسجود المقدم .

١٠٣٠ - وذهب ابن أبي ليلٰ<sup>(١)</sup> . إلى أنه يقتضي كل سهو سجدين ، وهو مع ذلك لا يعقب كل سهو سجدين ، بل يؤخر السجدة ، وقد احتاج بما رواه عن ثوبان عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « لكل سهو سجدة »<sup>(٢)</sup> ، واعتمد الشافعى حديث ذي اليدين ، فإنه تعدد السهو من رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فإنه سلم ناسياً ، ثم استدبر القبلة ، ثم تكلّم ، ثم سجد سجدين .

وأما حديث ثوبان ، فقد رأى الشافعى فيه محملًا ، وذلك أنه أراد عليه السلام أن يبين أن سجود السهو يتعلق بأصناف من السهو بعضها ترك ، وببعضها فعل ، فلا يختص ثبوت السجود بصفن ، وهو بمثابة قول القائل : لكل ذنب توبة ، أي لا يختص وجوب التوبة بنوع دون نوع .

والذى ذكره الشافعى تأويل محتمل ، وحديث ذي اليدين لا يقبل وجهاً من التأويل في الغرض الذي نحن فيه .

٣٣٥ - ثم قال صاحب التلخيص : لا تتعدد سجدة السهو / إلا في مسائل منها : أن القوم إذا كانوا يصلون الجمعة ، فسَهُوا ، وسجدوا ، ثم بان لهم أن الوقت خارج ، فإنهم يتمون الصلاة ظهراً ويسجدون مرة أخرى .

وكذلك المسافر إذا سها في صلاة مقصورة وسجد ، ثم بان له قبل التحلل أن السفينة قد انتهت إلى دار الإقامة ؛ فإنه يتمم الصلاة ، ويعيد السجود .

والسبب في هذا الجنس أن الصلاة إذا زادت ، وانقلبت عن العدد المقدر فيها ، فالسجود يقع في وسط الصلاة غير معتمد به ، فإذا بطل ، فلا بد من الإتيان بالسجود في آخر الصلاة ، وإن كان يصح الاستثناء لو كان يعتد بالسجودين ، ولا يبطل واحدٌ منهما .

(١) ابن أبي ليلٰ : عبد الرحمن بن أبي ليلٰ أبو عيسى . من أكابر تابعي الكوفة . ت : ٨٢ هـ . ( وفيات الأعيان : ١٢٦ / ٣ ) .

(٢) حديث ثوبان : أخرجه أبو داود ، وابن ماجة ، وأحمد ، وصححه الألبانى ( ر . أبو داود : ٦٣٠ / ١ ، كتاب الصلاة ، باب من نسي أن يتشهد وهو جالس ، ح ١٠٣٨ ) ، وابن ماجة : ٣٨٥ / ١ ، كتاب إقامة الصلاة ، باب ما جاء فيما سجلهما بعد السلام ، ح ١٢١٩ ، والمسند : ٢٨٠ / ٥ ) .

ومما استثناء أن المسبوق إذا سجد مع إمامه ، وكان سها إمامه ، فإذا قام وتدارك ما فاته ، فإنه يسجد في آخر صلاة نفسه .

وهذا سببه أن ما أتى به مع إمامه كان لأجل المتابعة ، وسجود السهو ما يأتي به في آخر الصلاة .

### فَصَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

٣٣٦ - ١٠٣٢ - مضمون هذا الفصل أمران : أحدهما : تفصيل / القول في أن المقتدي إذا سها وراء الإمام كيف يكون حكمه ؟

والثاني - أن الإمام إذا سها ، فكيف يجري الأمر في حق المأموم ؟

فأما المأموم إذا سها في حال كونه مقتدياً ، فالإمام يحمل عنه سهوه ، ولا يسجد الإمام بسهو المأموم ، ولا يسجد المأموم بسهو نفسه <sup>(١)</sup> وهذا متفق عليه .

ولو كان مسبوقاً ، فسها مع إمامه ، ثم انفرد بتدارك ما فاته ، فلا يسجد في آخر صلاة نفسه <sup>(١)</sup> ؛ فإن السهو الذي جرى مع الإمام محظوظ ، لا حكم له .

١٠٣٣ - ثم ذكر صاحب التلخيص جوامع القول فيما يتحمله الإمام عن المأموم ، فعدّ من جملتها سجود السهو ، كما ذكرناه .

ومما يتحمله : سجود التلاوة ، فإن المأموم لوقرأ آية فيها سجود التلاوة ، لم يسجد .

ويتحمل عن المقتدي قراءة السورة ، ودعاء القنوت على التفصيل المذكور في صفة الصلاة .

ويتحمل عن المسبوق الذي أدركه في الركوع قراءة الفاتحة ، واللبيث في القيام ، ولا يتحمل أصل القيام ، ولو أوقع المسبوق التكبيرة / في الركوع ، لم تتعقد صلاته .

(١) ما بين القوسين ساقط من : (ت ٢) .

وَمَا عَدَهُ الْجَهْرُ ؟ [فَإِنَّ الْمَأْمُومَ لَا يُجَهَرُ بِالْقِرَاءَةِ]<sup>(١)</sup> فِي الصَّلَاةِ الْجَهْرِيَّةِ ، ثُمَّ قَالَ : لَا يُجَهَرُ الْمَأْمُومَ بِشَيْءٍ إِلَّا بِالتَّأْمِينِ ، وَفِيهِ الْخَلَافُ الْمُذَكُورُ فِيمَا سَبَقَ .

وَمَا يَتَحَمَّلُهُ الْقَعْدَةُ الْأُولَى فِي صُورَةٍ ، وَهُوَ أَنْ يَدْرِكَ الْمُسْبُوقَ إِلَيْهِ الْإِمامَ فِي الرَّكْعَةِ الْثَّانِيَّةِ ، فَإِذَا قَعَدَ الْإِيمَامُ لِلتَّشَهِيدِ ، فَالْمَأْمُومُ يَتَابِعُهُ ، وَهُوَ غَيْرُ مُحْسُوبٍ لِلْمُقْتَدِيِّ فِي صَلَاتِهِ ، ثُمَّ يَقُومُ الْإِيمَامُ إِلَى الْثَّالِثَةِ ، فَإِذَا فَرَغَ ، لَمْ يَقُعَدْ ، وَهَذَا أَوَانُ قَعْدَةِ الْمَأْمُومِ لَوْ كَانَ يُتَمَكَّنُ ، لِكَنَّهُ لَا يَجْلِسُ ، فَجَلَوْسُهُ فِي أَوَانِهِ مُتَحَمِّلٌ مُحَطَّوْطٌ عَنْهُ .

**فَرَجَعَ :** ١٠٣٤- الْمُسْبُوقُ إِذَا اقْتَدَى ، فَلِمَا سَلَمَ إِمَامُهُ ، سَلَمَ هَذَا الْمُقْتَدِيُّ غَالِطًا ، فَتَذَكَّرَ ، بَنِيَ عَلَى صَلَاتِهِ ، وَسَجَدَ لِلْسَّهُوَّ ؛ فَإِنَّ سَهْوَهُ - وَهُوَ سَلَامُهُ - وَقَعَ بَعْدَ سَلَامِ إِمَامِهِ ، فَقَدْ سَهَا مُنْفَرِدًا ، فَكَانَ عَلَيْهِ أَنْ يَسْجُدَ .

١٠٣٥- وَلَوْ كَانَ مُسْبُوقًا بِرَبْكَعَةٍ ، فَجَلَسَ إِيمَامُهُ لِلتَّشَهِيدِ الْأُخْيَرِ ، فَسَمِعَ الْمُسْبُوقَ صُوتًا ، وَظَنَّ أَنَّ إِيمَامَهُ قَدْ تَحَلَّلَ عَنْ صَلَاتِهِ ، فَبَنِيَ الْأُمْرُ عَلَيْهِ ، / وَقَامَ ، وَتَدَارَكَ ٣٣٨ الرَّكْعَةَ ، ثُمَّ جَلَسَ ، وَالْإِيمَامُ بَعْدُ فِي الصَّلَاةِ ، فَقَدْ قَالَ الْأَئمَّةُ : لَا يَعْتَدُ لَهُ بِهَذِهِ الرَّكْعَةِ ، فَإِنَّهُ أَتَى بِهَا مَعَ إِيمَامِهِ ، وَحَكَمَ الْقَدُوْنَةُ مُتَعَلِّقًا بِهِ ، وَمَا نَوْيَ الْأَنْفَرَادِ وَقَطْعَ الْقَدُوْنَةِ ، وَلِكَنَّهُ ظَنَّ أَنَّ الْقَدُوْنَةَ [زَايِلَتْهُ] ، وَمَا كَانَ الْأُمْرُ كَمَا ظَنَّهُ ، وَلَا يَتَصَوَّرُ مَعَ بَقَاءِ الْقَدُوْنَةِ<sup>(٢)</sup> أَنْ يَحْتَسِبَ بِرَبْكَعَة<sup>(٣)</sup> لِلْمُقْتَدِيِّ ، وَهُوَ فِي الصُّورَةِ مُنْفَرِدٌ فِيهَا - وَلَوْ أَنَّهُ سَهَا فِي هَذِهِ الرَّكْعَةِ بِأَنْ تَكَلَّمَ سَاهِيًّا مُثَلًا ، ثُمَّ بَانَ بِالْآخِرَةِ مَا بَانَ ، فَذَلِكَ السَّهُوُّ مُحْمَولٌ عَنْهُ ، وَهَذِهِ الرَّكْعَةُ سَهُوُّ كُلِّهَا ، وَلَا نَأْمِرُهُ أَنْ يَسْجُدَ بِسَبِيلِهَا ، لَأَنَّ حَكْمَ الْقَدُوْنَةِ بِاقِيٌّ ، وَلَوْ كَانَتِ الْمَسَأَلَةُ بِحَالَهَا ، فَعَادَ وَالْإِيمَامُ بَعْدُ فِي الصَّلَاةِ ، فَإِذَا سَلَمَ إِلَيْهِ الْإِيمَامُ ، قَامَ ، وَتَدَارَكَ تِلْكَ الرَّكْعَةَ ، بَعْدَ تَحَلَّلِ الْإِيمَامِ ، وَالَّذِي جَاءَ بِهِ غَيْرُ مُحْسُوبٍ .

١٠٣٦- وَلَوْ ظَنَّ أَنَّ الْإِيمَامَ قَدْ سَلَمَ ، فَقَامَ عَلَى هَذِهِ الظَّنِّ ، ثُمَّ تَبَيَّنَ فِي أَثْنَاءِ الْقِيَامِ أَنَّ الْإِيمَامَ لَمْ يَتَحَلَّلْ بِالسَّلَامِ ، فَإِنَّ آثَرَ أَنْ يَرْجِعَ لِمَا تَبَيَّنَ ، فَهُوَ الْوَجْهُ ، وَإِنْ بَدَا لَهُ أَنْ

(١) زِيَادَةُ مِنْ : (ت١) ، (ت٢) .

(٢) زِيَادَةُ مِنْ : (ت١) ، (ت٢) .

(٣) (ت٢) : رَكْعَةٌ .

٣٣٩ يتمادي ويقصد الانفراد قبل تحلل الإمام ، فهذا أولاً مبني على أن المقتدي إذا أراد/ الانفراد ببقية الصلاة ، وقطع القدوة ، والإمام بعد في الصلاة ، فهل له ذلك ؟ فيه خلاف سيأتي إن شاء الله تعالى . فإن منعنا ذلك ، تعين على الذي تبين له حقيقة الأمر أن يرجع إلى حكم القدوة .

وإن جُوَزَ له الانفرادُ وقطعُ القدوة ، فإذا قام ساهياً ، كما تقدم ، ثم بدا له أن يتمادي ، ففي المسألة وجهان : أحدهما - ليس له ذلك ؛ لأن نهوضه إلى القيام وقع غير معتمد به ، فينبعي أن يعود ، ثم يتندى انتهاضاً على بصيرة ، وقطع القدوة ، إن أراد قطعها .

والثاني - أنه لا يلزمه ذلك ؛ فإن الانتهاض إلى القيام في عينه ليس بمقصود ، وإنما الغرضُ القيامُ نفسه ، وما عداه من الأركان ، وقد تمادي الآن فيه ، فكان كما لو قصد ذلك عند انتهاء النهوض .

ولا شك أن هذا مفروض فيه إذا لم يكنقرأ في القيام ، فإنه لوقرأ ، ثم تبين له الأمر ، فتلك القراءة لا يعتد بها ؛ فإذا تمادي وشرعنا له ذلك ، فيلزمه أن يقرأ مرة أخرى .

٣٤٠ فهذا كله في / سهو المأمور وتحمّل الإمام عنه .

١٠٣٧ - وأما تفصيل القول في سهو الإمام ، فسنذكر تفصيل القول في المقتدي الذي ليس مسبوقاً ، ثم ذكر حكم المسبوق .

فأما غير المسبوق ، فنقول فيه : إذا سها إمامه سهواً يقتضي السجود ، نظر : فإن سجد الإمام ، فعلى المقتدي أن يسجد متابعة له ، ولو لم يسجد على قصد ، بطلت صلاته ، لمخالفته مع بقاء حكم القدوة .

فأما إذا لم يسجد إمامه ، فالنص أن المقتدي يسجد ثم يسلم .

وقال المزن尼 والبويطي : لا يسجد ؛ فإنه ما سها هو في نفسه ، وإنما كان يسجد متابعة للإمام . وقد ذهب إلى هذا بعض أئمتنا ، وعبر عن الخلاف بأن المقتدي يسجد لسجود الإمام <sup>(١)</sup> أو يسجد لسهوه ؟ فظاهر النص أنه يسجد لسهوه ، ولما يلحق صلاته

من حكم النقصان بسبب اقتدائـه ، والإمام قد سـها ، ومذهب المزنـي والبويـطي أنه يـسجد لـسجود الإمام<sup>(١)</sup> ، وهو مذهب [بعض]<sup>(٢)</sup> أصحابـنا ، وهو منقـاس حـسن ، وإن كان ظـاهر النـص بـخلافـه .

فـهـذا / إـذـا لم يكن المـقتـدي مـسبـوقـاً .

٣٤١

١٠٣٨ - فـأـما إـذـا كان مـسبـوقـاً ، فإنـ سـها الإـمام بـعـد اـقتـدائـه ، فإنـ سـجـد ، فـظـاهر المـذـهـب أنـ المـقتـدي المـسبـوق يـسـجـد مـعـه ؛<sup>(٣)</sup> رـعاـية لـلـمـتـابـعة .

وـذـكـرـ الشـيـخـ أـبـوـ بـكـرـ عـنـ بـعـضـ الـأـصـحـابـ أـنـ المـسبـوقـ لـاـ يـسـجـدـ مـعـ الإـمامـ<sup>(٤)</sup> ؛ فإنـ هـذـاـ لـيـسـ وـقـتـ السـجـودـ فـيـ حـقـ المـسبـوقـ ؛ إـذـ مـوـضـعـ سـجـودـ السـهـوـ آخـرـ الصـلـاةـ . وهـذـاـ غـرـيبـ ، ولـكـنـ حـكـاهـ الصـيدـلـانـيـ .

فـإـذـا جـرـينـاـ عـلـىـ الـأـصـحـ وـهـوـ أـنـ يـسـجـدـ ، فـلـوـ سـجـدـ ، ثـمـ قـامـ إـلـىـ اـسـتـدـرـاكـ ماـ فـاتـهـ ، فـهـلـ يـسـجـدـ فـيـ آخـرـ صـلـاتـهـ مـرـةـ آخـرـ ؟ فـعـلـىـ قـوـلـيـنـ : أحـدـهـماـ - أـنـهـ يـسـجـدـ ؛ لـأنـ السـجـودـ الـذـيـ أـتـيـ بـهـ مـعـ الإـمامـ لـمـ يـكـنـ فـيـ آخـرـ صـلـاتـهـ ، وـإـنـمـاـ أـتـيـ بـهـ رـعاـيةـ لـلـمـتـابـعةـ ، فـإـذـا اـنـتـهـيـ إـلـىـ آخـرـ صـلـاتـهـ نـفـسـهـ ، فـلـيـسـجـدـ الآـنـ .

. والـثـانـيـ - أـنـهـ لـاـ يـسـجـدـ ؛ فـإـنـهـ قـدـ أـتـيـ بـحـقـ المـتـابـعةـ ؛ إـذـ سـجـدـ مـعـ الإـمامـ ، وـلـيـسـ هوـ السـاهـيـ فـيـ نـفـسـهـ حـتـىـ يـسـجـدـ .  
فـهـذـاـ إـذـاـ سـهـاـ الإـمامـ وـسـجـدـ .

٣٤٢ فـأـمـاـ إـذـاـ لـمـ يـسـجـدـ الإـمامـ ، فـظـاهـرـ النـصـ أـنـ المـسبـوقـ / يـسـجـدـ فـيـ آخـرـ صـلـاتـهـ نـفـسـهـ .

وـقـالـ المـزنـيـ وـالـبـويـطـيـ : لـاـ يـسـجـدـ ، وـوـافـقـهـمـاـ بـعـضـ الـأـصـحـابـ كـمـاـ تـقـدـمـ . ثـمـ لـاـ شـكـ أـنـ الإـمامـ إـذـاـ لـمـ يـسـجـدـ ، فـالـمـسـبـوقـ لـاـ يـسـجـدـ فـيـ آخـرـ صـلـاتـهـ الإـمامـ ، فـإـنـ هـذـاـ سـجـودـ فـيـ غـيرـ مـوـضـعـهـ ، إـذـاـ نـظـرـنـاـ إـلـىـ نـظـمـ صـلـاتـهـ المـسـبـوقـ ، وـلـمـ يـسـجـدـ الإـمامـ حـتـىـ يـتـابـعـهـ . وـإـنـمـاـ الـخـلـافـ فـيـ أـنـهـ هـلـ يـسـجـدـ فـيـ آخـرـ صـلـاتـهـ نـفـسـهـ ؟ .  
وـهـذـاـ كـلـهـ فـيـ إـذـاـ كـانـ المـقتـديـ مـسـبـوقـاًـ ، وـقـدـ سـهـاـ إـمامـهـ بـعـدـ اـقـتـدائـهـ .

(١) ما بين القوسين ساقط من : (ت ٢) .

(٢) مـزـيـدةـ مـنـ : (ت ١) .

(٣) ما بين القوسين ساقط من : (ت ٢) .

١٠٣٩ - فاما إذا كان سها الإمام قبل اقتدائـه ، فظاهر المذهب أنه يلحق المقتدى حـكم السـهو ، ويكون كما لو سـها بعد اقتدائـه ؛ فإن الصـلاة واحـدة .

ومنهم من قال : لا يـلحقـهـ حـكمـ هـذـاـ السـهـوـ لـأـنـهـ جـرـىـ وـهـوـ غـيرـ مـقـتـدـىـ ، وـهـذـاـ بـعـيدـ ضـعـيفـ ، وـلـكـنـ حـكـاهـ الصـيـدـلـانـيـ عـلـىـ ضـعـفـهـ ، فإنـ قـلـنـاـ : يـلـحـقـهـ حـكـمـ هـذـاـ السـهـوـ ، فـهـوـ كـمـاـ لوـ سـهـاـ إـلـامـ بـعـدـ اـقـتـدائـهـ ، وـقـدـ سـبـقـ التـفـصـيلـ فـيـهـ .

وإنـ قـلـنـاـ لاـ يـلـحـقـهـ ، فـمـاـ يـتـفـرـعـ عـلـيـهـ ، أـنـهـ لـوـ لـمـ يـسـجـدـ إـلـامـ ، فـلـاـ يـسـجـدـ هـوـ ، وـجـهـاـ وـاحـدـاـ ، وـإـنـ سـجـدـ إـلـامـ ، فـالـظـاهـرـ فـيـ التـفـرـيـعـ / أـنـهـ لـاـ يـسـجـدـ مـعـ إـمامـهـ مـتـابـعاـ ، وـقـالـ بـعـضـ أـصـحـابـنـاـ : يـسـجـدـ مـعـهـ مـتـابـعاـ ، وـلـكـنـ لـاـ يـسـجـدـ فـيـ آخـرـ صـلـاتـهـ .

هـذـاـ تـفـصـيلـ القـولـ فـيـ سـهـوـ إـلـامـ فـيـ حـقـ المـقـتـدـيـ [الـمـسـبـوقـ]<sup>(١)</sup> .

**فـيـرـيـعـ** : ١٠٤٠ - المـسـبـوقـ إـذـاـ سـهـاـ إـمامـهـ بـعـدـ اـقـتـدائـهـ وـسـجـدـ ، فـسـجـدـ المـقـتـدـيـ مـتـابـعاـ ، وـفـرـعـنـاـ عـلـىـ أـنـ المـسـبـوقـ يـعـيدـ السـجـودـ فـيـ آخـرـ صـلـاتـهـ نـفـسـهـ ، فـلـوـ تـحلـلـ إـلـامـ وـاشـتـغـلـ بـقـضـاءـ ماـ فـاتـهـ ، فـسـهـاـ بـعـدـ اـنـفـرـادـ سـهـوـاـ يـقـضـيـ السـجـودـ ، وـقـدـ كـانـ لـحـقـهـ مـنـ جـهـةـ إـلـامـ سـهـوـ ، فـالـمـذـهـبـ أـنـ يـكـفـيـهـ عـنـ الجـهـتـيـنـ سـجـدـتـانـ ؛ فإنـ مـبـنـيـ السـجـودـ عـلـىـ التـدـاخـلـ كـمـاـ ذـكـرـنـاـ .

وـذـكـرـ الـعـرـاقـيـونـ وـجـهـاـ آخـرـ ، فـقـالـوـاـ : مـنـ أـصـحـابـنـاـ مـنـ قـالـ : يـسـجـدـ أـرـبـعـ سـجـدـاتـ ، سـجـدـتـيـنـ عـمـاـ لـحـقـهـ مـنـ جـهـةـ إـلـامـ ، وـسـجـدـتـيـنـ عـمـاـ وـقـعـ لـهـ لـمـاـ اـنـفـرـادـ ، وـالـسـبـبـ فـيـهـ اـخـتـلـافـ جـهـةـ السـهـوـ ، وـهـوـ غـيرـ سـلـيـدـ ، وـالـوـجـهـ الـقـطـعـ بـأـنـ يـكـفـيـ سـجـدـتـانـ عـنـ الجـهـتـيـنـ جـمـيـعـاـ .

### فـصـلـكـ

١٠٤١ - سـجـدـةـ الشـكـرـ مـسـنـوـنـةـ عـنـدـنـاـ ، وـوـقـتـهـ إـذـاـ فـاجـأـتـ إـلـانـسـانـ / نـعـمـةـ كـانـ لـاـ يـتـوـقـعـهـ ، أـوـ اـنـدـفـعـتـ عـنـهـ بـلـيـةـ ، مـنـ حـيـثـ لـاـ يـحـتـسـبـ اـنـدـفـاعـهـ ، فـمـفـاجـأـةـ النـعـمـةـ دـفـعـاـ وـنـفـعـاـ يـقـضـيـ سـجـودـ الشـكـرـ ، وـفـيـهـ أـخـبـارـ مشـهـورـةـ ، وـالـسـجـودـ عـلـىـ اـسـتـمـرـارـ النـعـمـةـ

(١) زـيـادـةـ مـنـ : (تـ٢ـ) .

لا يستحب ، وإذا رأى الإنسانُ صاحبَ بلاءً ، فهاله ما به ، فحسنٌ أن يسجد ، وقد روي «أن رسول الله صلى الله عليه وسلم رأى نُغاشيَا<sup>(١)</sup> فسجد شكرًا لله تعالى»<sup>(٢)</sup> ، والنغاشي الناقصُ الخلق .

ثم قال الأئمة : إن رأى مبتلى - معذوراً فيما به ؛ فلا ينبغي أن يسجد بمرأى منه ، فإنه قد يتداخله من ذلك غضاضة ، وإن رأى فاسقاً مبتلى بما يعانيه ، فينبعي أن يسجد بحيث يراه ، فمساه يرعوي عما يتعاطاه .

ثم لا يجوز أن يسجد في الصلاة شكرًا ، ولو سجد ، بطلت صلاته ، وإنما جازت سجدة التلاوة في الصلاة ، لتعلق التلاوة بالصلاحة .

١٠٤٢ - فالسجادات إذن عندنا أربعة أصناف : سجدةُ الصلاة ، وسجدة التلاوة ، وسجدة السهو ، وسجدة الشكر .

٣٤٥ وسجدة الشكر من جملتها لا تقام في الصلاة . وسجدة/ الصلاة من أركانها المختصة بها . وسجدة السهو مختصة بها أيضاً ، وفي محلها التفصيل المقدم في صدر الباب . وسجدة التلاوة تقع في الصلاة وفي غيرها . وسجدة الشكر لا تقع في الصلاة .

ثم كيفية سجود الشكر في الأقل والأكثر بمثابة كيفية سجود التلاوة .

**فَيَقُولُ :** ١٠٤٣ - اختلف أئمتنا في أن سجود الشكر هل يقام على الراحلة إيماء ، وماشياً كذلك ؟ وهذا الاختلاف بمثابة الاختلاف في أن صلاة الجنازة هل تقام على

(١) في الأصل ، و(ط) ، (ت١) : نُغاشيَا . والنغاشي : بضم النون ، والغين والشين معجمتان ، هو القصير جداً الضعيف الحركة ، الناقصُ الخلق . قاله ابن الأثير . (ر . التلخيص : ١١/٢) .

(٢) حديث رؤية النغاشي : ذكره الشافعي في المختصر ، ولم يذكر إسناده ، وكذا صنع العاكم في المستدرك . وأسنده الدارقطني ، والبيهقي وابن أبي شيبة من حديث جابر الجعفي مرسلاً وفيه أن اسم الرجل : زنيم . ١٠٠ هـ ملخصاً من كلام الحافظ . وفي سجدة الشكر أحاديث غير هذا . (ر . مختصر المزن尼 : ٩٠/١ ، الحاكم : ٢٧٦/١ ، الدارقطني : ٤١٠/١ ، البيهقي : ٣٧١/٢ ، مصنف ابن أبي شيبة : ٤٨٢/٢ ، تلخيص العبير : ١١/٢ ح ٤٩٤ ، ٤٩٥) .

الراحلة . وسبب الاختلاف في الموضعين جميماً أن الركن الأظهر في صلاة الجنائز  
القيام ، فلو أقيمت على الراحلة ، لسقط أظہر أركانها ، كذلك السجدة الفردة إذا  
اكتفي فيها بالإيماء ، كان ذلك في حكم الإسقاط ، وذلك كله يشابه إقامة النافلة  
<sup>(١)</sup> مضطجعاً إيماء في حالة القبرة ، وسيأتي ذلك مشروحاً .

٣٤٦ وسجدة التلاوة وإن جرت في صلاة النافلة <sup>(١)</sup> المقاممة على الراحلة ، فإنها تقع  
إيماء ؟ / فإنها تبع الصلاة ، وليس مستقلة بنفسها ، وكذلك سجود السهو ، وإن  
أقيمت سجدة التلاوة في غير الصلاة إيماء على الراحلة ، فهي كسجود الشكر .

\* \* \*

---

(١) ما بين القوسين ساقط من : (ت ٢) .

## باب

# أقل ما يجزئ من عمل الصلاة

١٠٤٤ - مقصود هذا الباب ذكر أقل ما يجزئ من عمل الصلاة ، إذا فرض الاقتصر عليه ، وأقل المجزئ هو الأركان مع الشرائط .

وقد عدّ صاحب التلخيص أركان الصلاة أربعة عشر ، فقال : هو<sup>(١)</sup> النية ، وتكبير الإحرام ، واستقبال القبلة ، والقيام ، وقراءة الفاتحة . فهذه خمسة ، والركوع<sup>(٢)</sup> ، والاعتدال عنه ، والسجود ، والاعتدال عنه على هيئة الجلوس ، والسجدة الثانية ، فهذه خمسة أخرى ، ثم الجلوس الأخير ، والتشهد ، كما مضى ذكر أقله ، والصلاה على النبي صلى الله عليه وسلم ، والسلام . فهذا أربعة أخرى ، مجموعها أربعة عشر .

ولم يخالف فيما ذكره إلا في شيئين : أحدهما - أنه عدّ استقبال/ القبلة من الأركان ، وقد قيل : إنه من الشرائط ، وما ذكره أقرب ؟ فإن الطهارة تتقدم على الصلاة ، وستر العورة لا يختص وجوبه بالصلاه ، وكذلك الإيمان ، فلم تكن هذه الخصال أركاناً ، بل هي شرائط ، ووجوب استقبال القبلة يختص بالصلاه ، ولا يجب تقديمها على عقد الصلاة .

ومما عورض فيه أنه عد السجدة الثانية ، وهي متكررة ، ويلزم من ذلك أن يعد الركوع على التكرر في ركعتي صلاة الصبح ، وهذا قريب ، فإنه أراد أن يذكر ما يجب في الركعة الواحدة ، ثم ذكر ما يتعلق بأخر الصلاه ، وهو القعود ، والتشهد ، والصلاه ، والسلام .

(١) كذا بتذكير الضمير في النسخ الأربع ، فهل على معنى «الركن» المفرد ؟ ثم جاءتنا (ل) وفيها تأنيث الضمير ، كما هو المتأذر .

(٢) من هنا بدأ خرم في نسخة (ت ٢) .

وقد زاد بعض الأئمة الصلاة على الآل ، ونية الخروج ، كما مضى مفصلاً ، ولم يعدّ صاحب التلخيص الطمأنينة في محالها ، لأنّه رأها هيئّة ، وإن كانت واجبّةً ، وعدّها بعض الأئمة ركناً ، فهذا مضمون الباب .

\* \* \*

## باب طول القراءة وقصرها

٣٤٨

قال الشافعي : « يقرأ في صلاة الصبح بعد أُم القرآن بطول المفصل ، وفي الظهر شبهاً بالصبح ، وفي العصر نحو ما يقرأ في العشاء ، وفي المغرب بقصار المفصل »<sup>(١)</sup>.

١٠٤٥ - وفي كلام الشافعي ما يشير إلى أن الأُولى في قراءة الصبح طوال المفصل ، وفي المغرب القصار ، وفي الظهر والعصر والعشاء الأوساط ، ولعل السبب فيه أن وقت الصبح طويل ، والصلاة ركعتان ، فحسن تطويلهما ، ووقت صلاة المغرب ضيق ؛ فشرع فيها القصار ، وأوقات صلاة الظهر والعصر والعشاء طويلة ، ولكن الصلوات كاملة الركعات ، [فقد اجتمع في الصبح سعة الوقت ، ونقصان الركعات]<sup>(٢)</sup> فاقتضى ذلك تطويل القراءة ، وقصير وقت المغرب يقتضي [قصير القراءة ، وسعة الوقت في الصلوات الثلاث يقتضي التطويل]<sup>(٣)</sup> ، وكمالها بالركعات يعارض ذلك ، فترت عليه التوسط<sup>(٤)</sup> .

قال ابن عباس : « صليةت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم صلاة الصبح يوم الجمعة ، فقرأ في الركعة الأولى سورة السجدة ﴿الَّهُمَّ تَنْزِلُ﴾ [السجدة : ١ ، ٢] وفي الثانية : ﴿هَلْ أَنَّ عَلَى الْإِنْسَنِ﴾ [الإنسان : ١] ، وقرأ في صلاة الجمعة سورة الجمعة ، والسورة التي فيها ذكر / المنافقين<sup>(٥)</sup> . وعن جابر بن سمرة قال : « قرأ رسول الله

(١) ر . المختصر : ٩٢/١ .

(٢) زيادة من (ت ١) حيث سقط من كل النسخ .

(٣) زيادة من (ت ١) .

(٤) آخر الخرم في (ت ٢) . وهو ورقة كاملة .

(٥) حديث ابن عباس عن قراءة (السجدة) و﴿هَلْ أَنَّ﴾ . رواه مسلم بتمامه : الجمعة ، باب ما يقرأ في الجمعة ، ح ٨٧٩ ، وأبو داود : الصلاة ، باب ما يقرأ في صلاة الصبح يوم الجمعة ، ح ١٠٧٤ ، ١٠٧٥ ، والنمسائي : الجمعة ، باب القراءة في صلاة الجمعة ،

صلى الله عليه وسلم في صلاة الصبح «يَسْ» و«حَمْ»<sup>(١)</sup> وعن عمران بن حصين قال : «قرأ رسول الله صلى الله عليه وسلم في صلاة الظهر «سَجَّعَ أَسَرَّ رَبِّكَ الْأَعْلَى» و«هَلْ أَنْتَكَ حَدِيثُ الْفَنَشِيَّةِ» ، وكان يسمعنا الآية والأيتين<sup>(٢)</sup> ، وعن بُريدة الأسلمي ، قال : «قرأ رسول الله صلى الله عليه وسلم في صلاة العشاء «وَآشَمَّسِ وَضَحَّنَهَا» و«وَالَّذِي إِذَا يَقْشَى»<sup>(٣)</sup> ، وروي أنه قرأ في صلاة العصر «وَآشَعَهَ ذَاتَ الْبَرْوَجْ» «وَآشَاءَ وَالطَّارِقْ» .

١٠٤٦ - ثم الأمر في تقصير القراءة في المغرب يعم الإمام والمنفرد ، لتعلق ذلك بالوقت ، وأما ما عادها ، فما ذكرناه في حق الإمام ؛ حتى لا يتعدى ما رسم له ، ولا يتجاوز الحد في التطويل على من خلفه ، وقد قال عليه السلام : «إذا صلي أحدكم بالناس ، فليخفف ؛ فإن فيهم السقيم والضعيف وهذا الحاجة»<sup>(٤)</sup> ، وقال أنس ابن مالك : «ما صلّيت خلف أحد أخف صلاة ، ولا أتم من صلاة رسول الله / صلى الله عليه وسلم»<sup>(٥)</sup> .

وأما المنفرد ، فإن رأى تطويل الصلاة الراتبة الواسعة المواقت ، فلا حرج .

\* \* \*

١٤٢٢ ح ، والترمذني : الجمعة ، باب ما جاء فيما يقرأ به في صلاة الصبح يوم الجمعة ، ح ٥٢٠ ، وأحمد : ٢٢٦ / ١ .

(١) حديث جابر بن سمرة هنذا لم أصل إليه ، ولكن عند مسلم في صحيحه : عن جابر بن سمرة أنه صلى الله عليه وسلم قرأ في الصبح ق القرآن المجيد (الصلاة ، باب القراءة في الصبح ح ٤٥٨ ) ، ورواه البيهقي في سننه : ٣٨٢ / ٢ .

(٢) حديث عمران بن حصين : رواه مسلم ، ح ٣٩٨ .

(٣) حديث بريدة رواه الترمذني وقال : حديث حسن . ولفظه : «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقرأ في العشاء الآخرة بالشمس وضحاها ، ونحوها من السور». ورواه النسائي ، وصححه الألباني . (ر . الترمذني : الصلاة ، باب ما جاء في القراءة في صلاة العشاء ، ح ٣٠٩ ، النسائي : الافتتاح ، باب القراءة في العشاء الآخرة بـ «والشمس وضحاها» ح ١٠٠٠) .

(٤) حديث إذا صلّى أحدكم بالناس ... متفق عليه من حديث أبي مسعود الأنصاري ، وحديث أبي هريرة ، بمعنى ما ساقه به إمام الحرمين : (ر . المؤلو والمرجان : ١ / ٩٧ ح ٢٦٧ ، ٢٦٨) .

(٥) حديث أنس متفق عليه (المؤلو والمرجان : ١ / ٩٧ ح ٢٧٠) .

## باب الصلاحة بالنجاسة<sup>(١)</sup>

قال الشافعي : « وإذا صلى الجنب بقوم أعاد ، ولم يعیدوا »<sup>(٢)</sup> .

٤٧ - هذا الفصل بأوصاف الأئمة أليق ، وسيأتي بإلها ، ولكننه صدّر الباب  
بهذا .

فمن اقتدى بإنسان ثم تبيّن أنه كان محدثاً أو جنباً ، فالإمام يعيد الصلاة ، وليس  
على القوم إعادة عندنا ، إذا لم يعلموا ببطلان صلاة الإمام .  
وخالف أبو حنيفة<sup>(٣)</sup> فيه .

وقال مالك<sup>(٤)</sup> : إن كان الإمام عالماً ببطلان صلاته ، [فأمَّ الناس]<sup>(٥)</sup> على علم ،  
فلا يصح اقتدائهم به ، ويلزمهم إعادة الصلاة ؛ فإن الذي جاء به عبث لا حرمة له ،  
وإن كان جاهلاً ، فصلاته فاسدة ، ولكننه من حيث إنه معذور لا يبعد أن يثاب على  
عمله ، وإن كانت الإعادة تلزمـه .

٤٥١ وقد ذكر صاحب التلخيص قولـاً للشافعي مثلـاً مذهبـه / مالـك .

وسـر المذهب المشهـور وـمـعـولـه ، أنـ المـقتـدي لـو عـلم أـنـ صـلاـة إـمامـه باـطـلة ،  
وـاقـتـديـ بـه ، لـم تـصـحـ صـلاـتـه وـفـاقـاـ ، وـكانـ كـمـا لـو اـسـتـدـبـ المـصـلـيـ القـبـلـة عـلـى عـلـمـ منـ  
غـيرـ ضـرـورـةـ ، وـلو طـلـبـ القـبـلـةـ فـي مـحـلـ الـاجـتـهـادـ ، وـلـم يـسـتـيقـنـ إـصـابـةـ وـلـا خـطـأـ .

(١) من هنا بدأت نسخة (١٤) ، فصارت النسخ المساعدة أربعـاً مع نسخة الأصل .

(٢) رـ. المـختـصـرـ : ٩٢/١ .

(٣) رـ. مـختـصـرـ الطـحاـويـ : ٣١ ، مـختـصـرـ اختـلـافـ الـعـلـمـاءـ : ١/٢٤٦ ، مـسـأـلـةـ ١٩٤ ، رـؤـوسـ  
الـمـسـائـلـ لـلـزـمـخـشـريـ : ١٧٠ مـسـأـلـةـ ٧٢ .

(٤) رـ. المـدوـنةـ : ٣٧/١ ، الإـشـرافـ لـلـقـاضـيـ عـبدـ الـوهـابـ : ١/٢٧٩ ، مـسـأـلـةـ ٣٠٨ ، الـقـوـانـينـ  
الـفـقـهـيـةـ : صـ ٧٠ ، تـهـذـيبـ الـمـسـالـكـ لـلـفـنـدـلـاوـيـ : ٢/١٨٩ مـسـأـلـةـ ٣٥ .

(٥) فيـ الأـصـلـ ، وـفـيـ (ـطـ)ـ : قـامـ النـاسـ ، وـفـيـ (ـتـ١ـ)ـ : قـامـ بـالـنـاسـ . وـالـمـثـبـتـ مـنـ (ـتـ٢ـ)ـ .

فصلاته محكم بصحتها . وهذا يناظر ما لو اقتدى بإمام ، ولم يعلم صحة صلاته ولا فسادها .

ولو اجتهد ، فتبيّن آخرًا أنه كان استدبر القبلة ، ففي وجوب القضاء [قولان]<sup>(١)</sup> مشهوران سبقا .

وإذا تبيّن جنابة الإمام وحدّثه ، فالذى يقطع به أنه لا قضاء على المأمور ، والفرق أنه لا يجب على المقتدى البحث عن طهارة إمامه ، بل إنما كُلف البناء على الظاهر ، فلا يناسب إلى التقصير في طلب مأمور به ، ولا تعلق لصلاة إمامه بصلاته على التحقيق ، بل كُلُّ يصلي لنفسه ، والمجتهد في القبلة إذا أخطأ منسوب إلى التقصير / في الاجتهاد والطلب ، ولو تم الاجتهد ، لأصاب .

ثم لو صلَّى وراء الإمام ، فتبيّن أنه كان كافراً ، فعلى المأمور إعادة الصلاة هاهنا قولًا واحدًا ، وذلك لأن الكافر يتميّز بالغيار<sup>(٢)</sup> غالباً ، ويندر جداً أن يقيم مصرًا على كفره الصلاة على شعار الإسلام ، فألحق هذا بما لو اتفق ميل الإنسان في مسجد أو دار عن قُبالة القبلة في صلاته لظلمة أو وجه نادر من وجوه الغلط ، فالصلاحة تفسد ، ولا حكم لما طرأ من الغلط ؛ فإن البناء على غالب الأمر .

وكذلك لو اقتدى رجل بأمرأة على ظن منه أنها رجل ، فالصلاحة فاسدة بمثل ما قررناه .

١٠٤٨ - واختلف أئمتنا فيمن اقتدى برجل ثم تيقن أنه موصوف بصنف من صنوف الكفر يستسرّ به غالباً كالزنقة ، فمنهم من قال : الاقتداء به على حكم الغلط كالاقتداء بالجنب والمحدث . ومنهم من قال : الكفر لا يختلف - فيما نحن فيه - حكمه ، بل نعمم الباب بإيجاب القضاء على المقتدي فيه ؛ فإن / التزام تفصيل الأمر بحسب تفصيل الكفر يطول ، فالوجه تعميم الباب .

ولو اقتدى رجل بمن ظنه رجلاً ، فتبيّن أنه ختنٌ ، فالذى قطع به الأئمة وجوب

(١) بياض بالأصل ، و(ط) ، وساقطة من : (ت١) . وأثبتناها من (ت٢) .

(٢) الغيار عالمة أهل النمة ، كالزنار للمجوسي ونحوه ، يشدُّ على الوسط . (المعجم) .

القضاء ، وإن وقع ذلك خطأً ؛ فإن هذا الشخص لا يخفى حاله ، والنفس مجبولة على إشاعة الأعاجيب ، وإن حرص الحارضون على كتمانها . وألحق صاحب التقريب هذه الحالة بالجناة والحدث ؟ من حيث إنها تخفى ، ورد عليه الكافة ما قاله لما ذكرناه .

ولو اقتدى بالرجل ، ثم تبين له أنه كان على بدنـه أو ثيابـه نجـاسـة خـفـيـة ، فـهـذـا كالـحـدـثـ والـجـنـاـبـةـ ، وإنـ كانـ عـلـيـهـ نـجـاسـةـ ظـاهـرـةـ لـاـ تـكـادـ تـخـفـىـ ، ولـكـنـ لمـ يـتـفـقـ تـأـمـلـهـاـ ، ثـمـ لـاحـتـ بـعـدـ الصـلـاـةـ مـثـلـاـ ، فـهـذـاـ فـيـهـ اـحـتـمـالـ عـنـديـ ؛ فـإـنـهـاـ مـنـ جـنـسـ ماـ يـخـفـىـ بـنـدـورـ الـظـهـورـ وـعـدـمـ الـاطـلـاعـ فـيـهـ ، فـشـابـهـ هـذـاـ الـكـفـرـ الـذـيـ يـُسـتـرـ بـهـ غالـباـ ، وـقـدـ ذـكـرـنـاـ الـخـلـافـ فـيـهـ .

١٠٤٩ - ولو طرأ حدث على الإمام ، وبطلت صلاته ، لم تبطل صلاة المقتدي / ٣٥٤ عندنا ، بل ينفرد بيقية صلاته ، وأبو حنيفة يبطل صلاة المقتدي بطریان بطلان صلاة الإمام .

### فِصْنَلْهُمْ

١٠٥٠ - دم البراغيث وما يسيل من دماء البثارات ، يتطرق العفو إليه على الجملة ، فنذكر ما يتعلق بذلك ، ثم نذكر قاعدة المذهب فيما عداه من النجاسات .

فما يخرج من بـثـرـةـ بـبـدـنـ الإـنـسـانـ ، أوـ يـتـصـلـ بـهـ مـنـ دـمـ البرـاغـيـثـ .ـ والـبرـاغـيـثـ وـالـبـقـيـةـ وـالـبـعـوـضـ لـاـ دـمـاءـ لـهـ فـيـ أـنـفـسـهـاـ وـلـكـنـهاـ تـقـرـصـ ، وـتـمـصـ الدـمـ ، ثـمـ قـدـ تـمـجـهـ<sup>(١)</sup> ، فـهـوـ الـمـعـنـيـ بـدـمـ البرـاغـيـثـ ، فـإـذـنـ الـقـلـيلـ مـنـ ذـكـرـ مـعـفـوـ عنـهـ ، إـذـاـ لـمـ يـمـكـنـ التـحـرـزـ وـالتـصـوـنـ عـنـهـ ، وـهـوـ مـاـ تـعـمـ بـهـ الـبـلـوـيـ ، فـيـتـرـقـ الـعـفـوـ إـلـيـهـ ، ثـمـ يـتـحـقـقـ فـيـمـاـ يـقـلـ مـنـ شـيـئـانـ :

(١) «تمجها» : كذا في جميع النسخ بتأنيث الضمير ؛ فالالأصل : «قد تمجه» ولكن جاء الضمير هنا مؤنثاً على خلاف الأصل ، وهو وارد وعليه شواهد ، منها ما جاء في صحيح البخاري : «أسرعوا بالجنازة ، فإن تلك صالحة ، فخير تقدمونها إليها» بتأنيث الضمير العائد إلى لفظ (خير) . وانظر (شواهد التوضيح والتصحیح لمشكلات الجامع الصحيح : ١٤٣) .

أحدهما - عموم البلوى ؛ فإن قليله يعم . والآخر - أن المرعى في تنزيه البدن والثياب عن النجاسات في الصلاة ، تعظيم أمرها ، وتوقيرها ، وحمل المكلف على إقامتها على أحسن هيئة ، وأنظر زينة .

٣٥٥

والكثير <sup>(١)</sup> من الفن الذي نحن فيه قد لا يعم / وقوعاً ، ولا يظهر الابتلاء به ، ويفحش أيضاً في النظر ، ولكن <sup>(٢)</sup> من حيث لا يضبط الميز بين القليل والكثير ، بتوقيف شرعى ولا بوجيه من الرأى ، قال فقهاؤنا : القليل معفو عنه ، وفي الكثير وجهاً : أحدما - لا يعفى عنه لما ذكرناه ، والثاني - يعفى عنه نظراً إلى الجنس ، ولما أشرنا إليه من عسر التمييز بين القليل والكثير ، وإذا كان كذلك ، فلو لم يعفَ عن الكبير ، لجر ذلك تغبيضاً في العفو عن القليل ، من جهة أنه قد يعتقد المعتقد أن ما يراه قليلاً في أوائل حد الكثرة .

والظاهر في المذهب الفرق بين القليل والكثير ، فليقع التعويل عليه .

١٠٥١- ثم سر هذا الفصل الكلام في ضبط القليل وتمييزه عن الكبير .

نقل الرواية عن الشافعى في القديم أنه قال مرة : « القليل من دم البراغيث ، وما في معناه ، قدر الدينار » ، وقال مرة أخرى : « قدر كف » ، وهذا مشكل لا نعرف له ٣٥٦ مستندأ ، وهو في حكم المرجوع عنه / ، فليعتمد مسلكه في الجديد ، [وقد استنبط الأئمة وجوهاً من الكلام من مسلكه في الجديد] <sup>(٢)</sup> ، ونحن نأى عليها إن شاء الله تعالى .

فقال قائلون : إن كان موضع التلطخ بحيث يلوح ويلمع للناظر من غير احتياج إلى تأمل ، فهذا في حكم الكبير ، وهذا يستند إلى خروج رتبة الصلاة عن الجهة المبتغاة في التحسين ، ورعاية النظافة ، وهذا مسلك .

وال المسلك الأفقه في ذلك : أن المقدار الذي يجري التلطخ به غالباً ، ويتعذر التصون منه هو القليل المعفو عنه ، فنأخذ القليل مما نأخذ منه أصل الفصل ، وهو

(١) ما بين القوسين ساقط من : (ت ٢) .

(٢) زيادة من : (ت ١) ، (ت ٢) .

تعذر الاحتراز عنه ، وهذا أمثل من رعاية اللمعان والظهور ؛ فإن ذلك [لا]<sup>(١)</sup> يستقل بنفسه دون أن يعتبر تعذر الاحتراز ، فإننا سنوضح أن هذا العفو لا يجري فيما لا يعم وقوع التلطخ به من النجاسات ، فإذاً تعذر الاحتراز ينبغي أن يتخذ معتبراً في الأصل والتفصيل ، وفي تمييز القليل من الكثير .

١٠٥٢ - ثم من سلك هذا المسلك اضطربوا في أن الأمر هل يختلف / باختلاف ٣٥٧ الأماكن والبقاء ، وباختلاف الأزمنة ، وفصول السنة ؟ والذي ذهب إليه المحققون : أن الأمر يختلف باختلاف الأماكن والأزمنة ؛ فإن التفاوت بهذه الجهات غالباً بين ، فمن الوفاء برعاية الاحتراز النظر إلى تفاوت الأسباب .

ونقل عن بعض أصحابنا التزام التفاوت ، ولم يعتبر أقل ما يتوقع في أفقى الأزمنة والأمكنة ، ولا أكثرها ، ولكن اعتبر وسطاً من الطرفين ، وهذا ليس بشيء ؛ فإن ضبط هذا الوسط أصعب من التزام تتبع الأحوال ، وهذا قاعدة الفصل .

١٠٥٣ - ثم الذي أقطع به أن للناس عادةً في غسل الثياب في كل حين ، فلا بد من اعتبارها ؛ فإن الذي لا يغسل ثوبه الذي يصلي فيه مما يصيبه من لطخ سنة مثلاً ، يتداهم موضع النجاسة من هذه الجهات عليه ، وهذا لا شك في وجوب اعتباره .

ومما أتردّد فيه أن الثوب السابغ إذا تبدّلت / عليه النجاسة فلتفرقها [أثر]<sup>(٢)</sup> في ٣٥٨ العفو - فيما أحسب - ولاجتماعها ، حتى يكون ظاهراً لاماً للناظر أثر في وجوب الغسل ، سيما على رأي من يرجع في ضبط القلة الظهور واللمعان .

وقد نجد في هذا أصلاً قريباً ؛ فإن من توالّت منه أفعال كثيرة تبطل صلاته ، فإن فرقها وتخلّل بينها سكينة ، لم تبطل صلاته ، والاحتمال في هذا ظاهر .

١٠٥٤ - وما نختّم به موقع الإشكال في ذلك ، أنه لو ارتاب المصلي : فلم يدرّ أن اللطخ الذي به في حد ما يعفّ عنه ، أو في حد الكثير الذي لا يعفّ ، فهذا فيه احتمال

(١) زيادة من : (ت ١) ، (ت ٢) .

(٢) في الأصل ، (ط) ، (ت ١) : أثراً . ولا أدرى له وجهاً ، والمثبت من (ت ٢) ثم جاءت بمثلها (ل) .

عندى ، من جهة أن القليل مغفُو عنـه ، وقد أشـكـلـ أنـ ماـ فـيـ الـكـلامـ هـلـ تـعـدـيـ الحـدـ ، أـمـ لاـ ؟ـ فـهـلـذـاـ وـجـهـةـ .

ويجوز أن يقال : الكثـيرـ فـيـماـ عـلـيـهـ التـفـرـيـعـ غـيـرـ مـغـفـوـ عنـهـ ،ـ وـقـدـ أـشـكـلـ أنـ الذـيـ فـيـ الـكـلامـ هـلـ هـوـ مـنـحـطـ عـنـ الـكـثـيرـ أـمـ لـاـ ؟ـ وـالـأـصـلـ إـيـجابـ إـزـالـةـ النـجـاسـةـ .

٣٥٩ وـيمـكـنـ أـنـ يـقـرـبـ هـذـاـ مـنـ صـلـاةـ الـمـرـءـ وـهـوـ /ـ نـاسـ لـلـنـجـاسـةـ ،ـ كـمـ سـنـذـكـرـهـ فـيـ آـخـرـ الفـصـلـ .

ثـمـ يـعـتـضـدـ هـذـاـ الـكـلامـ بـظـهـورـ الـعـفـوـ عـنـ النـجـاسـاتـ .

فـهـلـذـاـ مـنـتـهـىـ الـكـلامـ فـيـ هـذـاـ الـطـرفـ .

ثـمـ قـالـ الـأـئـمـةـ :ـ مـاـ ذـكـرـنـاهـ مـنـ تـفـصـيلـ الـعـفـوـ فـيـ دـمـ الـإـنـسـانـ نـفـسـهـ وـصـدـيـدـهـ الـخـارـجـ مـنـ بـثـرـاتـهـ ،ـ وـفـيـماـ يـنـالـهـ مـنـ آـثـارـ الـبـرـاغـيـثـ .

١٠٥٥ - فأـمـاـ إـذـاـ أـصـابـهـ دـمـ غـيـرـهـ ،ـ فـالـكـثـيرـ لـاـ يـعـفـىـ عـنـهـ ،ـ وـفـيـ الـقـلـيلـ وـجـهـانـ .ـ وـهـذـاـ وـإـنـ اـشـتـهـرـ نـقـلـهـ ،ـ فـلـسـتـ أـرـىـ لـهـ وـجـهـاـ ،ـ وـالـذـيـ يـقـتـضـيـهـ قـاعـدـةـ الـمـذـهـبـ الـقطـعـ بـالـحـاقـ دـمـ الغـيرـ بـسـائـرـ النـجـاسـاتـ .

وـكـانـ شـيـخيـ يـلـحـقـ لـطـخـ الدـمـامـيـلـ وـالـقـرـوـحـ -ـ إـنـ كـانـ مـثـلـهاـ يـدـوـمـ غالـباـ -ـ بـدـمـ الـاستـحـاضـةـ ،ـ وـإـنـ كـانـ مـثـلـهـ لـاـ يـدـوـمـ غالـباـ ،ـ [ـكـانـ يـلـحـقـهـ]ـ<sup>(١)</sup>ـ بـدـمـ أـجـنـبـيـ فـيـ ذـكـرـنـاهـ .ـ وـهـذـاـ ظـاهـرـ حـسـنـ ؟ـ مـنـ جـهـةـ أـنـ الـبـثـرـاتـ تـكـثـرـ ،ـ وـقـدـ لـاـ يـخـلـوـ مـعـظـمـ النـاسـ فـيـ مـعـظـمـ الـأـحـوـالـ عـنـهـ ،ـ وـلـاـ يـكـادـ يـتـحـقـقـ ذـلـكـ فـيـ الدـمـامـيـلـ وـالـجـرـاحـاتـ ،ـ وـفـيـ الـمـسـأـلـةـ عـلـىـ ٣٦٠ـ الـجـملـةـ /ـ اـحـتمـالـ ؟ـ فـإـنـ الـفـصـلـ بـيـنـ الـبـثـرـاتـ ،ـ وـبـيـنـ الدـمـامـيـلـ الصـغـارـ عـسـرـ ،ـ لـاـ يـدـرـكـ إـلـاـ ذـوـوـ الـدـرـاـيـةـ ،ـ وـكـبـارـهـاـ مـمـاـ يـدـوـمـ الـابـلـاءـ بـهـاـ زـمانـاـ .

وـقـدـ ذـكـرـ صـاحـبـ التـقـرـيبـ تـرـددـاـ فـيـ هـذـهـ الدـمـامـيـلـ ،ـ وـمـاـ يـخـرـجـ مـنـ دـمـ الـفـصـدـ ،ـ وـمـاـ إـلـىـ إـلـحـاقـهـ بـدـمـ الـبـرـاغـيـثـ ،ـ وـصـحـحـهـ عـلـىـ خـلـافـ مـاـ كـانـ يـرـاهـ الـإـلـامـ ،ـ فـاعـلـمـ .ـ فـهـذـاـ كـلـهـ تـفـصـيلـ الـقـولـ فـيـ الدـمـاءـ ،ـ وـمـاـ فـيـ مـعـنـاهـاـ مـنـ الـقـيـحـ وـالـصـدـيدـ ؟ـ فـإـنـ دـمـ حـائـلـ .

(١) في الأصل ، (ت١) ، (ط) : « كان لا يلحقه » ، والمثبت من (ت٢) ، وصدقها (ل) .

١٠٥٦ - فأما ما عدا ذلك من ضروب النجاسات ، كالبول ، والعذرة ، وغيرهما ، فلا عفو فيها ، قلت ، أو كثرت ، ولا يستثنى منها إلا عفو الشرع عن الأثر اللاصق بسبيل الحدث ، عند الاقتصار على الأحجار في الاستجمار ، وذلك عند الشافعي مخصوصاً عن جميع جهات النظر ، والمتبّع فيه الخبر فحسب .

واتخذ أبو حنيفة<sup>(١)</sup> ذلك<sup>(٢)</sup> أصلأً في جميع النجاسات المغلظة عنده ، ورأاه قدر الدرهم البغلي . / وهذا نظر حائد عن جهة قطعنا بأن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يطردوا هذا العفو في كل نجاسة في كل محل ، وكانوا أولئك من يفهم ذلك من الشارع ، لو كان صحيحاً ؛ فإذاً لا قياس على الاستنجاج ، ولا عفو فيما عدا الدم الموصوف .

١٠٥٧ - وتردد نص الشافعي رحمه الله فيما لا يدركه الطرف لا لخفاء لونه ، ولكن لصغر قدره ، فقال مرة : لا عفو مع تيقن الاتصال . وقال في موضع : إنه يعفى عنه . وقيل : إنه استشهد عليه بأن السلف كانوا لا يحتزرون عن عود الذباب الواقعة على النجاسة وقت قضاء الحاجة إلى ثيابهم ، وفي هذا الاستشهاد نظر ، من جهة أن أرجل الذباب تجف في الهواء بين ارتفاعها من النجاسة ، ووقوعها على الثوب ، وأية ذلك أنه لا يظهر لذلك أثر على الثوب ، وإن كثر ، والقليل إذا توالي ، وكثير ، ظهر كؤين<sup>(٣)</sup> الذباب ؛ فإن ما يتواتي / منه يظهر على الثوب ، وأيضاً ، فإن التزام ذب الذباب عسر ، وهو ملحق بالغبار الذي يلحق بدن الإنسان ، وهو ثائر من الدمن والمزايل ، والموضع النجسة ، فهذا معفو عنه ، وإن كان واقعاً قطعاً ؛ من جهة أن التحرز لا سبيل إليه .

١٠٥٨ - ومما يتصل به أن الذي لا يعفى عنه من النجاسات ، إذا صلى الإنسان معها ، وهو غير شاعر بها ، فإذا تحلل عن الصلاة ، واستبان الأمر ، فالمنصوص في الجديد

(١) ر. مختصر الطحاوي : ٢١ ، مختصر اختلاف العلماء : ١٣١/١ مسألة : ٢٠ ، الهدایة مع فتح القدير : ١/١٧٧ .

(٢) «ذلك» إشارة إلى العفو عن نجاسة موضع الاستجمار .

(٣) الوَيْنِمُ : خُرء الذباب . (المعجم) .

وجوب إعادة الصلاة اعتباراً بالمحدث ، ولا خلاف أن من صلى ظاناً أنه متظاهر ، ثم تبين له أنه كان محدثاً يلزمته إعادة الصلاة ، ونص في القديم على أن النسيان عذرٌ في النجاسة ؛ فإن العفو إليها أسرع منه إلى الحدث ، ولا يمكن إنكار ذلك ، ولا يبعد أن يعتقد النسيان من المعاذير .

١٠٥٩ - ولو علم الرجل أن به نجاسة ، ثم نسيها ، فقد ذكر الأئمة فيه طريقين : ٣٦٣ أحدهما - القطعُ بأنه لا يعفى / عنه . والآخر : تخريج العفو على القولين ، كما إذا لم يكن علّمه أصلاً .

وقال مالك : إن تذكر وعلم ما به من نجاسة ، ووقت الصلاة قائم بعدُ ، قضى ، وإن خرج عن الوقت ، لم يقض . وقد تحققت من أئمة مذهبه أن مالكاً مهما قال ذلك فليس يوجب الإعادة في الوقت ، وإنما يستحبها<sup>(١)</sup> .

وااحتج الشافعي في القديم بما رواه أبو سعيد الخدري رحمه الله : «أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يصلي لابساً نعله ، فخلع في الصلاة نعله ، فخلع الناس نعالهم ، ثم قال : أخبرني جبريل عليه السلام أن على نعلك شيئاً»<sup>(٢)</sup> ، ووجه الدليل من بقاءه على صلاته ، وما كان على علم حتى أخبره جبريل عليه السلام ، وقد يمكن أن يقال : لم تكن نجاسة ، وإنما كان بلغماً أو غيره مما يليق بالمروعة التحرز عنه .

**فَيَرْجِعُ :** ١٠٦٠ - لو وقعت لطخة من بشرة ، وقللت فقد تمهد العفو ، ولو اعتمد الرجل إخراج شيء منها ولكنه قليل ، / ففيه احتمال من طريق المعنى ، والظاهر العفو لما روي : «أن ابن عمر حك بشرة بوجهه ، فخرج منها شيء ، فدللكه بين إصبعيه وصلى»<sup>(٣)</sup>

(١) ر . جواهر الإكليل : ١١/١ ، وحاشية الدسوقي : ٦٨/١ ، وشرح زرائق : ٩٤/١ .

(٢) حديث أبي سعيد الخدري : رواه أبو داود ، وأحمد ، والحاكم ، وابن خزيمة ، وابن حبان ، ورواه الحاكم أيضاً من حديث أنس وابن مسعود ، ورواه الدارقطني من حديث ابن عباس .

(ر . أبو داود : الصلاة ، باب الصلاة في النعل ، ح ٦٥٠ ، أحمد : ٢٠/٣ ، ٩٢ ، الحاكم : ٢٦٠/١ ، ١٣٩ ، ابن خزيمة : ١٠١٧ ، الدارقطني : ٣٩٩/١ ، تلخيص الحبير : ٢٧٨/١ ح ٤٣٦ ) .

(٣) حديث ابن عمر : رواه الشافعي ، وابن أبي شيبة في مصنفه ، والبيهقي ، وعلقه البخاري . (ر . البخاري : الوضوء ، باب من لم ير الوضوء إلا من المخرجين من القبل والدبر =

ولا يبعد أن يقال : لعله جرت يده بذلك في غفلة ، وقد تطوف اليدي على البدن في النوم وأوقات الغفلات ، والله أعلم .

فهذا متهى القول ، وليس علينا إلا أن نبلغ كلَّ فنَّ غايتها جهتنا ، ومن طلب في موضع التقريب الحد الضابط ، فقد طلب الشيء على خلاف ما هو عليه .

### فِصْلُهُمْ

قال الشافعي : « إذا كان مع الرجل ثوبان أحدهما ظاهر والثاني نجس ، تحرئ »<sup>(١)</sup> .

١٠٦١ - مذهب الشافعي أن من كان معه ثوبان أحدهما ظاهر ، والثاني نجس ، والنجلة طارئة على النجس منهمما ، فإنه يتحرئ ويجهد ، ويصلبي في الذي يؤدي اجتهاده إلى طهارته .

وتفصيل القول في الاجتهد في الثياب عندنا كتفصيل المذهب في الاجتهد في الأواني ، وقد مضى مفصلاً ؛ فلا نعيد مما تقدم شيئاً جهداً .

وقال المزني في الثوبين : يصلبي مرتين ، مرة في هذا الثوب ، ومرة في الآخر / ٣٦٥ فيخرج بما عليه يقيناً ، وقال في الإناءين : لا يجهد ، ولا يستعمل دفتين ، بل يتيمم .

وعند الشافعي لو صلي في الثوبين دفتين من غير اجتهد ، كما رأى المزني ، فالصلاتان جميعاً باطلتان .

ويعتقد المذهب أن الصلاة بالنجاسة ممنوعة ، والإقدام عليها محظور ، والاجتهد ممكן ، والعلامات في النجاسات ليست بعيدة ، والاجتهد مرجوع الشرعية في معظم الواقع .

= (١) ٣٣٦ ) ، البيهقي في الكبرى : ١٤١ / ١ ، ومعرفة السنن والأثار : ٢٣٦ / ١ ، التلخيص : ٤٦٦ ح ٢٨٧ / ١ .

(٢) ر . المختصر : ٩٢ / ١ .

فإن قيل : قد ذكرتم وجهين فيمن أشكل عليه الأمر في ثويبين كما ذكرتموه ، وكان معه ما يتأتى غسل أحد الثويبين به ، فهل يلزمـه ذلك ، أم له أن يعتمد الاجتهاد ؟ وسبب الخلاف أن الوصول إلى اليقين ، ممكـن ، وما ذكره المزنـي وصولـ إلى اليقين ، فهـلا خرجتم مذهبـ وجهـا ؟

قلنا : لا سـواء ؛ فإنـ من غسلـ أحدـ ثـوـيـهـ وـصـلـىـ فـيهـ ، فقدـ أـقـدـمـ عـلـىـ الصـلـاـةـ عـلـىـ يـقـيـنـ مـنـ الصـحـةـ ، وـمـنـ صـلـىـ مـرـتـيـنـ فـيـ ثـوـيـبـيـنـ ، كـمـاـ يـرـاهـ المـزـنـيـ ، فـكـلـ صـلـاـةـ مـشـكـلـةـ فـيـ نـفـسـهـ لـمـسـتـنـدـ لـهـاـ مـنـ يـقـيـنـ وـلـاـ اـجـتـهـادـ .

والـذـيـ يـحـقـقـ ذـلـكـ أـنـهـ لـوـ كـانـ يـكـفـيـ الـيـقـيـنـ /ـ مـنـ غـيرـ رـعـاـيـةـ حـالـةـ الـإـقـدـامـ ، للـزـمـ عـلـىـ مـسـاقـ ذـلـكـ أـنـ مـنـ التـبـسـتـ عـلـىـ جـهـاتـ الـقـبـلـةـ فـيـ السـفـرـ ، فـصـلـىـ كـمـاـ اـتـفـقـ مـنـ غـيرـ اـجـتـهـادـ وـلـاـ تـقـلـيـدـ مـجـتـهـدـ ، ثـمـ تـبـيـنـ أـنـهـ كـانـ مـسـتـقـبـلـ جـهـةـ الـقـبـلـةـ وـفـاقـاـ ، فـلـاـ يـلـزـمـهـ الـقـضـاءـ . وـلـيـسـ كـذـلـكـ ، فـدـلـ عـلـىـ فـسـادـ مـاـ اـعـتـمـدـ الـمـزـنـيـ ، وـهـوـ حـسـنـ لـطـيفـ ، فـافـهـمـ .

١٠٦٢ - ولو أصاب ثوب الإنسان نجاسته ، وأشكل مورد النجاست ، فالوجه غسل جميع الثوب ، فإن صب عليه الماء صباً معمماً مستغرقاً ، أو غمسه في ماء جار ، أو كثير ، فلا شك أنه يحكم بظهور الثوب ، على ما سيأتي بعد هذا تفصيل القول في النجاست الحكمية والعينية .

١٠٦٣ - ولو غسل من الثوب نصفه مثلاً ، ثم قلبـهـ ، وغسلـ نصفـهـ الثانيـ ، وـلـاـ يـصـبـ المـاءـ عـلـىـ جـمـيـعـهـ أـوـلـاـ وـلـاـ آخـرـاـ ، فـقـدـ قـالـ صـاحـبـ التـلـخـيـصـ :ـ لـاـ يـجـزـئـهـ ذـلـكـ ؛ـ فـإـنـ وـرـودـ النـجـاسـةـ مـسـتـيقـنـ ،ـ وـالـغـسـلـ عـلـىـ هـلـذـهـ الصـفـةـ لـاـ يـفـيدـ إـزـالـةـ النـجـاسـةـ بـيـقـيـنـ ؛ـ فـإـنـ لـاـ يـمـتـنـعـ تـقـدـيرـ النـجـاسـةـ /ـ عـلـىـ مـنـتـصـفـ الثـوـبـ مـثـلـاـ ،ـ وـلـوـ فـرـضـ الـأـمـرـ هـكـذـاـ ،ـ لـكـانـ الغـسـلـ المـفـروـضـ فـاسـدـاـ ؛ـ فـإـنـهـ أـتـيـ فـيـ النـصـفـ الـأـوـلـ عـلـىـ نـصـفـ النـجـاسـةـ تـقـدـيرـاـ ،ـ فـإـذـاـ غـسـلـ النـصـفـ ،ـ تـعـكـسـ أـثـرـ النـجـاسـةـ مـنـ ذـلـكـ النـصـفـ عـلـىـ النـصـفـ الـآخـرـ ،ـ وـيـغـمـضـ إـذـ ذـاكـ مـدـرـكـ الـأـمـرـ ،ـ وـالـأـصـلـ بـقـاءـ النـجـاسـةـ ،ـ فـهـذـاـ مـذـهـبـ صـاحـبـ التـلـخـيـصـ .

وقـالـ صـاحـبـ الإـفـصـاحـ<sup>(١)</sup> :ـ لـوـ غـسـلـ الثـوـبـ الـذـيـ يـشـكـلـ نـصـفـيـنـ فـيـ دـفـعتـيـنـ ،ـ جـازـ ؛ـ

(١) صـاحـبـ الإـفـصـاحـ :ـ أـبـوـ عـلـيـ الطـبـرـيـ ،ـ الـحـسـنـ بـنـ الـقـاسـمـ ،ـ وـقـدـ سـبـقـتـ تـرـجمـتـهـ .

فإنه قد حصل الاستيعاب ، وهذا مزيف متزوك عليه غير معدود من المذهب . والوجه القطع بما ذكره صاحب التلخيص .

١٠٦٤ - لو أشكل عليه مورد النجاسة من ثوبه ، وكان يعلم أنها على أحد كميء مثلاً ، واجتهد ، فأدى اجتهاده إلى النجس منها ، فغسله ، وأراد الصلاة في الثوب ، ففي المسألة وجهان مشهوران : أحدهما - أن ذلك لا يجوز ، وهذا ما كان يختاره شيخي ، والثاني : أنه يجوز ، وقد صححه الصيدلاني ، وهو الظاهر عندي .

٣٦٨ توجيه / الوجهين : من منع ، احتاج بأن ورود النجاسة مستيقن ، فليكن زوالها عن الثوب مستيقناً ، وليس كما لو اجتهد في ثوبين أحدهما نجس ، وصلى فيما أدى اجتهاده إلى طهارته ؛ فإنه ما استيقن نجاسة الثوب الذي صلى فيه فقط ، ولكن ترددت النجاسة بين الثوبين أولاً وآخرأ ، والأصل طهارة الثوب الذي صلى فيه ، والثوب الواحد قد تحقق نجاسته ، فليتحقق طهارته ، وذلك بغسل جميعه .

ومن جوز الصلاة في الثوب الواحد على الترتيب الذي ذكرناه ، قال : طلب اليقين ليس شرطاً في التوقي من النجاسة ، بل الظاهر كافٍ ، وإذا فعل بالثوب الواحد ما وصفناه ، فالظاهر أنه طاهر ؛ فإنه ظهر أحد الكمين بالغسل ، والظاهر بحكم الاجتهاد طهارة الكم الثاني .

٣٦٩ وما ذكرناه في الكمين لا يختص بهما ، بل مهما انحصر عنده النجاسة في موضوعين من الثوب ، ثم اجتهد فيما ، وغسل ما اقتضى الاجتهاد / غسله ، فهو على الخلاف المذكور .

١٠٦٥ - ولو كان معه قميصان ، أحدهما نجس ، وأدى اجتهاده إلى أن أحدهما نجسٌ بعينه ، فغسله ثم لبسه مع القميص الآخر ، وصلى فيما جميماً ، فالمسألة على الوجهين المذكورين في الثوب الواحد إذا أشكل مورد النجاسة منه ، فغسل بالاجتهاد موضعأ منه ، وليس كما لو اجتهد وصلى في أحد الثوبين ؛ فإن هذا الثوب لم يكن مستيقن النجاسة قط ، والثوبان إذا جمعاً ، في حين النجاسة فيهما مجموعتين ، كيقين النجاسة في ثوب واحد .

١٠٦٦ - وما لابد من التنبيه له أنه إذا كان معه ثوبان ، نجس وظاهر ، وقد أشكل الأمر ، فلو غسل أحدهما ، ثم صلٰى من غير اجتهاد في الثاني الذي لم يغسل ، ففي صحة صلاته وجهان ، فإنه لما صلٰى كما صورنا ، لم يكن على يقين في نجاسة أحد الثوبين ، وقد مهدنا أصل ذلك في كتاب الطهارة .

٣٧٠ ولو أصابت نجاسةً ثوباً ، فغسل موضعها وفاما من غير اجتهاد ، ثم أراد الصلاة فيه ، لم يجز ذلك وجهاً واحداً ؛ [فإن النجاسة مستيقنة أولاً ، ثم لم يوجد قطع ويقين ولا اجتهاد ،<sup>(١)</sup>] ولكن أفاد غسل موضع من الثوب ، أن أمر النجاسة صار مشكوكاً فيه ، والشك المحسن لا يعارض اليقين السابق ، إذا لم يكن صدره عن اجتهاد .

### فصل

قال الشافعي رحمه الله : « إذا أصاب دم الحيض ثوب المرأة . . . إلى آخره »

الفصل <sup>(٢)</sup>

١٠٦٧ - النجاسة تنقسم إلى حكمية وإلى عينية : والعينية هي التي تشاهد عينها ، والحكمية هي التي لا تشاهد عينها ، مع القطع بورودها على موردها المعلوم . فأما العينية فالغرض إزالة عينها ، فلو بقي لونها ، أو طعمها ، أو ريحها ، مع تيسير الإزالة ، فال محل نجس ، وإن عسر ذلك في بعض الصفات ، فقد قال الأئمة : أما الطعام ، فلا يعسر قط إزالته ، فما دام باقياً ، فالنجاسة باقية ، وأما اللون ؛ فإن بقي أثر منه مع الإمعان ، وبذل الإمكان ، فهو معفو عنه .

فلو اخضبت المرأة بالحناء وكان نجساً ، فإذا غسلت العضو واللون باق ، فقد زالت النجاسة ، والشاهد/ في ذلك من جهة الخبر ، ما روی عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت : « كان الحيض يصيب ثوباً<sup>(٣)</sup> فتغسله ، فيبقى لطخة منه ، فتلطخه بالحناء

(١) زيادة من (ت ١) ، (ت ٢) .

(٢) ر . المختصر : ٩٤/١ .

(٣) كذا في جميع النسخ ، ولعلها : « ثوبنا » وبها جاءت (ل) .

ونصلّى فيه<sup>(١)</sup> فدل على أن ما يبقى من أثر اللون اللاصق معفو عنه .

فأمّا الرائحة إذا كانت ذكية<sup>(٢)</sup> بحيث يعسر إزالتها كرائحة الخمر العتيقة ، وبول المبرّس<sup>(٣)</sup> ، وما أشبههما ، فإذا بقيت مع الإمعان في الغسل ، ففي المسألة وجهاً أحدهما - أن بقاءها كبقاء الطعام .

والثاني - أنها كاللون .

ومما يجب التنبيه له أن رائحة الشيء الذكي الرائحة قد تبقى في فضاء بيت ، فإن الخمر الذكية<sup>(٤)</sup> إذا نقل ظرفها من بيت ، وما رشح شيء منها ، فقد يبقى رائحتها في فضاء البيت أيامًا ، فلا اعتبار بمثل هذا ، والذي هو في محل القولين أن الخمر إذا أصابت أرضاً ، أو ثوبًا ، ثم غسل ، وكان المحل بحيث لو اشتتم ، لأدركت الرائحة منه ، فهذا محل القولين .

فأمّا إذا كانت الرائحة لا تدرك من المحل ، وإنما تدرك من هواء/ البقعة ، فلا خلاف في حصول الطهارة .

فهذا تفصيل إزالة النجاسة العينية .

١٠٦٨ - وأما النجاسة الحكمية التي لا تبين عينها ، ففي الحديث أن محلّها يُغسل ثلاثة ، ثم أجمع أصحابنا على أن رعاية العدد فيها لاتجب ، ويكتفى مرور الماء على مورد النجاسة مرة واحدة ، والزيادة احتياط ، والسبب فيه أن ما لطف حتى لا يظهر له

(١) هذا الأثر عن عائشة رواه الدارمي عن معاذة عن عائشة أنها قالت : إذا غسلت الدم فلم يذهب ، فلتغييره بصفرة أو زعفران ، ورواه أبو داود بلفظ : « قلت لعائشة في دم الحائض يصيب الثوب ، قالت : تغسله ، فإن لم يذهب أثره ، فلتغييره بشيء من صفرة » ( ر . أبو داود : الطهارة ، باب المرأة تغسل ثوبها الذي تلبسه في حيضها ، ح ٣٥٧ ، الدارمي : ح ١٠١١ ، التلخيص : ٢٧/٣٦ ) .

(٢) ذكر الريح : فاحت وانتشرت . ( طيبة كانت أو متنية ) .

(٣) « المبرّس » : الذي أصابه البرسام ، والبرسام داء يسمى أيضًا : « ذات الجنب » ، وهو التهاب في الغشاء المحيط بالرئة . ( المعجم ) .

(٤) أي الشديدة الرائحة .

لونٌ ، ولا طعم ، ولا رائحة ، [ولا جرم ، فمرور الماء عليه بمثابة زوال اللون والطعم والرائحة]<sup>(١)</sup> من النجاسات العينية .

ثم لا يخفى على الفطن أنه إذا زالت الصفات ، فقد يبقى للظن والتجويز مجال في بقاء شيء خفي على إدراك الحواس ، ولكن لا مبالغة به .

١٠٦٩ - والذي يطلقه الفقيه من أن النجاسة زالت يقيناً كلاماً فيه تساهل ، واليقين الحقيقي ليس شرطاً ، وإنما المرغى زوال ما نحسه من الصفات .

١٠٧٠ - ثم قد ذكرنا الإمعان ، ونعني به الجريان على المعتاد في قصد إزالة النجاسة من غير انتهاء إلى المشقة الظاهرة ، ولا اكتفاء بالغسل القريب .

ولما سألت أسماء بنت أبي بكر / رسول الله صلى الله عليه وسلم عن دم الحيض ٣٧٣ يصيب الثوب ، فقال عليه السلام : « حُتّيه ، ثم اقرصيه ، ثم اغسليه بالماء »<sup>(٢)</sup> استفدىنا أمرين : أحدهما - التسبب إلى الإزالة بالحت والقرص ، فليعتمد الغاسل من هذا الفن ما يعين على الإزالة ، كالتحليل والدلك بالماء . والفائدة الأخرى أنه نص على الماء ، فأشعر بأنه لا يجب استعمال غيره .

١٠٧١ - ثم في هذا ضبط وتقريب عندي .

فأقول : ليدم الغسل إلى زوال الطعم وإلى زوال الرائحة من مورد النجاسة على الأصح ، فيبقى النظر في اللون ، والوجه فيه أنه إن كان سهل الإزالة فليزيل ، وإن كان اللون قائماً لا يزول إلا على طول الزمن ، فالمعتبر فيه النظر إلى الغسالة ، فمادامت تنفصل متلونة ، فهي تقطع من أعيان النجاسة ، وإذا انفصلت صافية مع إمعان وتحامل ، فهذا كافٍ ، والأثر الباقي معفو عنه .

(١) زيادة من : (ت ١) ، (ت ٢) .

(٢) حديث أسماء متفق عليه ، بلفظ : أن امرأة سألت النبي صلى الله عليه وسلم .. فقال : « تحته ثم تقرصه بالماء ، وتنضنه ، ثم تصلي فيه » (اللؤلؤ والمرجان : ١/٦٥ ح ٦٦١) وأما روایة : أن أسماء هي السائلة على نحو ما ساقه إمامنا ، فهي أيضاً صحيحة ، رواها الشافعی ، وتعقب الحافظ النووي وابن الصلاح في تضعيفهم إياها قائلاً : بل إسنادها في غاية الصحة . والذين ضعفوا هم الغالطون . (ر . الأم : ١/٥٨ ، التلخيص : ١/٣٥ ح ٢٦) .

وهذا فيه نظر ؛ فإن الثوب إذا صبغ بصبغ نجس ، فالصياغون لا يحسنون / تعقيد ٣٧٤ الصبغ حتى لا ينفصل في هذه الديار<sup>(١)</sup> ، فربما لا ينقطع انصباغ الغسالات عن الثوب المصبوع ما بقي منه سلوك<sup>(٢)</sup> ، فتكليف ما ذكرناه ، عسر جداً في ذلك ، ومن يحسن عقد الصبغ ، فسبب عدم انفصاله انعقاده ، وإلا فالثوب كان قبل الصبغ على وزنه ، وهو مصبوغاً أكثر وزناً ، وإن كان الصبغ معقوداً .

وهذا فيه نظر ، ويظهر عندي اجتناب مثل هذا الثوب إذا كان الصبغ نجساً ؛ فإن العين مستيقنة حساً ، والذى ذكره الأصحاب من المعمود عند الأثر أراه فيه إذا لم يُقدر له وزن ، ويسبق السابق إلى أنه لون بلا عين ، وإن كان ذلك غير ممكناً ، ولكن الشرع مبناه على ظواهر الأمور ، والله أعلم .

وقد قال صاحب التلخيص : إن بقي لون النجاسة أو طعمها ، فالنجاسة باقية ، وفي الرائحة قولان ، وهذا مأمور عليه باتفاق الأصحاب ، فاللون على التفصيل لا يضر بقاوته قوله واحداً ، وحديث عائشة / نص قاطع في الرد عليه .

## فضائل

### يجمع النجاسات بأنواعها

١٠٧٢ - إذا أردنا ضبط القول في النجاسات ، ذكرنا تقسيماً يجمع شتات [النظر]<sup>(٣)</sup> ، وقلنا : ننظر في الجمادات التي ليست خارجة من حيوان ، ثم ذكرنا الحيوانات ، ثم ذكرنا الميتات ، ثم نذكر ما يخرج من الحيوانات .

فأما الجمادات في القسم الأول ، فكلها ظاهرة إلا الخمر ؛ فإن الشرع نجسها ؛ تأكيداً لاجتنابها ، وجزراً عن مخامرتها ، وذكر الشيخ أبو علي في المثلث<sup>(٤)</sup> المسكر

(١) يعيّب الإمام صناعة الصبغ في بلاده في ذلك الزمان .

(٢) السلوك : الخليط (المعجم) .

(٣) زيادة من (ت ١) .

(٤) المثلث : شراب ، وسمي كذلك ، لأنه طبخ حتى ذهب ثلاثة . (المعجم) .

## كتاب الصلاة / باب الصلاة بالنجاسة

الذي نحرّمه وبيحه أبو حنيفة<sup>(١)</sup> - خلافاً في النجاسة مع القطع بالتحريم ، ولست أعرف المصير إلى طهارته ، وهو مسكر ، مشتبهٌ محرّمٌ ملحقٌ بالخمر - وجهاً<sup>(٢)</sup> .

فهذا بيان الجمادات .

**١٠٧٣** - وأما الحيوانات ، فكلها ظاهرة العيون إلا الكلب ، والختزير ، والمتولّد منها ، أو من أحدهما وحيوان طاهر .

فكأن الأصل طهارة الجمادات والحيوانات إلا ما استثناه الشرع ، وسببُ استثناء الخمر/ من الجمادات كسبب استثناء الكلب والختزير من الحيوانات ، وهو تأكيد قطع الإلف .

**١٠٧٤** - وأما الميتات فالقياس ، الحكم بنجاستها ؛ فإن الحياة مدرأة للاستحالات ، والعفن ، والموت مجيبة لها . وقد استثنى الشرع من جملة الميتات السمك والجراد ، ولا خلاف فيما .

وظاهر المذهب أن جنة الأدمي لا تنجز بالموت ، وفيه وجهٌ معروف ، وسنذكره في كتاب الجنائز إن شاء الله تعالى .

فأما سائر الحيوانات إذا ماتت ، فكل حيوان له نفس سائلة ، <sup>(٣)</sup> فإذا ماتت ، فميّاتها نجسة ، وكل ما ليس له نفس سائلة <sup>(٣)</sup> ، فهي نجاسة ميتاتها خلاف وتفصيل ، سبق في كتاب الطهارة مستقصيًّا .

**١٠٧٥** - وأما القسم الرابع وفيه يتسع الكلام ، فهو ما يخرج .

فقول : القول في ذلك : ينقسم إلى رشح ، لا يبين - في ظاهر الأمر - فيه اجتماع واستحالة ، وهو اللعب والعرق ، والمتبوع فيها طهارة عين الحيوان ونجاستها ، فإذا

(١) ر . مختصر الطحاوي : ٢٨١ ، مختصر اختلاف العلماء : ٣٦٥ / ٤ مسألة : ٢٠٥٨ ، حاشية ابن عابدين : ٢٩٢ / ٥ .

(٢) وجهاً : مفعول ثانٍ لـ(أعرف) ، ثم جاءتنا (ل) وفيها : « وجهاً واحداً » .

(٣) ما بين القوسين ساقط من (ت ٢) .

عرق الحيوانات كلّها ، ولعابها ظاهر ، إلا عرق الكلب والخنزير ، ولعابهما ، وقد تفصّل ذلك .

٢٧٧ - فأما ما يجتمع / ويستحيل في الحيوانات ثم يخرج ، فالقياس في جميعها النجاسة ، إلا ما استثناه الشرع ، فالأبوال ، والأرواث ، والدماء ، كلها نجسة من جميع الحيوانات ، سواء كانت مأكولة اللحم ، أو لم تكن ، وخلاف أَحْمَدَ بْنِ حَنْبَلَ<sup>(١)</sup> وغيره من علماء السلف ، ومصيرُهم إلى طهارة أبوالحيوانات المأكولة مشهور ، والأرواث في معنى الأبوال عندهم .

وقد تكلم الشافعي على أحاديث تعلق بها أَحْمَدُ ، وهي صحيحة ، منها حديث العريينين ، فإنهم دخلوا المدينة ، واجتَوْهَا واصفَرَتْ ألوانهم ، وأسلموا ، فقال النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « لو خرجتم إلى إلينا ، فأصبتم من ألبانها وأبوالها ، ففعلوا ، فصَحُّوا ، فمالوا على الرعاة ، فقتلواهم ، واستاقوا الإبل ، فأَلْحَقَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الطلب بهم ، فادْرِكُوا ، فأمر بهم حتى قطعت أيديهم وأرجلهم ، وسُملت أعينُهم ، وألقوا بالحرّة يستسقون ، فلا يُسقَون ، حتى ماتوا عطشاً وجوعاً »<sup>(٢)</sup> .

٢٧٨ ووجه الدليل أن النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ جوز لهم أن يصيروا من أبوالها .

قال الشافعي : هذا الحديث منسوخ<sup>(٣)</sup> ؛ إذ فيه أنه مثلّ بهم ، ثم ما قام في مقام إلا أمر بالصدقة ، ونهى عن المثلّة ، ثم قال : أذن لهم في التداوي عند الضرورة ، والتداوي جائز عندنا بجملة الأعيان النجسة إلا الخمر ، فإن النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

(١) ر . الإنصاف : ٣٣٩ / ١ .

(٢) قصة العريينين في الصحيحين من حديث أنس رضي الله عنه . (ر . اللؤلؤ والمرجان : القسام ، باب حكم المحاربين والمرتد़ين ، ح ١٠٨٦٠ ) .

(٣) في هامش ( ت ١ ) ما يمكن أن نقرأ منه ما يلي : « جاء في غاية البيان : كان ذلك في أول الأمر ، ثم نسخ بعد أن نزلت آيات الحدود ألا ترى .. » ثم عدة جمل غير مفروعة ، وكل ما يفهم منها أنها شرح لألفاظ الحديث . مثل ( سمل ) .. وشرح لألفاظ إمام الحرمين مثل : ( المثلة ) ثم نقرأ بوضوح مانصه « وذكر في غاية البيان تفصيل ذلك ، وأجاب ابن حجر في شرح البخاري بأن نسخ بعض الحديث لا يوجب نسخ كله » . ١ . هـ .

سئل عن التداوي بالخمر ، فقال : « إن الله لم يجعل شفاءكم فيما حرم عليكم »<sup>(١)</sup> .

وقد حكى شيخي عن بعض الأصحاب جواز التداوي بالخمر عند ظهور الضرورة ،  
وإذا انتهت التفاصيل إلى ذلك فلتذكر فيه<sup>(٢)</sup> .

وهذا القائل يحمل حديث الخمر على علم رسول الله صلى الله عليه وسلم بأن  
السائل عن التداوي بها كان لا ينتفع بها ، وهذا بعيد في التأويل ، ولكن إذا تمهد في  
الشرع تحليل الميّة حالة المخصصة ، وهذا في التحقيق مداواة للضرورة ودَرْءَ  
للمخصصة . ثم أجمع الأئمة على جواز التداوي بجملة الأعيان النجسة ، [ وإن]<sup>(٣)</sup> كان  
في التداوي نوع من الإشكال ؛ من جهة أن درء الجوع بالميّة معلوم ، والاطلاع على  
أن الأدوية تنفع وتتجه بعيداً ، وحذاق الصناعة لا يجزمون القول بنفع الأدوية وإن  
٣٧٩  
تناهوا في علومهم ، وسنذكر ذلك في كتاب الأطعمة إن شاء الله تعالى .

وقد نص الشافعي رحمه الله على أن من غُصّ بلقمة ، ولم يجد إلا خمراً يُسِيغها ،  
فإنما يستعمل منها ما يُسِيغها ، وإنما قال ذلك ؛ لأن إساغة العُصْبة معلومة ، بخلاف نفع  
الدواء .

ومما يتعلّق به أحمد ما روّي عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « في أبوال  
الإبل وألبانها شفاء الدّرّب »<sup>(٤)</sup> وهذا لا دليل فيه ؛ لأنّه مخصوص بالمداواة .

(١) حديث « إن الله لم يجعل شفاءكم فيما حرم عليكم » رواه الطبراني في الكبير من حديث أم سلمة ، ورمز له السيوطي بالصحة ، ورجّاه رجال الصحيح ، ورواه أبو يعلى ، وابن حبان ، والبيهقي ، قال في المذهب « وإسناده صواب » وقال ابن حجر : ذكره البخاري تعليقاً عن ابن مسعود ، قال : وقد أورده في تعليق التعليق من طرق صحّيحة » ١ . هـ . ( ر . البخاري : الأشريّة ، باب شراب الحلوا مع العسل ، الطبراني في الكبير : ٣٥٦/٢٣ ، ابن حبان : ٢٣٣٥ ح ١٣٨٨ ، أبو يعلى : ح ٦٩٦٦ ، البيهقي : ٥/١٠ ، التلخيص : ١٤٠/٤ ، ١٤١ ، ٢١١٢ ، فيض القدير للمناوي ) .

(٢) « فلتذكر » : ضبطت في ( ت ١ ) بفتح الكاف مشددة . وفي ( ت ٢ ) : « فلتذكر » بالنون ، ومثلها جاءت ( ل ) .

(٣) في جميع النسخ : « فإن » والمثبت تبعنا فيه نسخة ( ل ) .

(٤) رواه أحمد في مستذه من حديث ابن عباس رضي الله عنه ، بلفظ : « إن في أبوالإبل وألبانها شفاء للذرية بطنهم » . ( ر . المسند : ١/٢٩٣ ) .

ومما احتجوا به ما روى البراء ابن عازب أن النبي صلى الله عليه وسلم قال : « ما أكل لحمه ، فلا يأس ببوله »<sup>(١)</sup> وهذا يعسر تأويله حملًا على المداواة ؛ فإن جواز ذلك لا يختص بما يؤكل ، ولكن أقرب مسلك فيه ، أنه صلى الله عليه وسلم بيَّن أنه لا ينفع شيء من الأبوال ، إلا بول ما يؤكل لحمه ، والعلم عند الله .

٢٨٠ - ثم لا فرق عندنا في التنجيس بين ذرق الطيور ورجيع الحيوانات / ومذهب أبي حنيفة معروف في ذرق الحمام وغيرها<sup>(٢)</sup> ، واختلاف أئمتنا معروف في خُرء السمك والجراد ، وكل شيء يخرج منها ، وسبب هذا الاختلاف أنها مستحللة الميتات ، فإذا فارقت الحيوانات في هذه الجهة ، ظهر الخلاف فيما ذكرناه .

وذكر الصيدلاني وغيره : إنما إذا حكمنا بطهارة ميتات ما ليس لها نفس سائلة ، فهل نحكم بطهارة هذه الأشياء منها ؟ فعلى وجهين ، وهذا أبعد عندي مما ذكرناه في السمك والجراد ؛ فإن ميتات هذه الأشياء لا تحل ، وإذا حكمنا بأن الآدمي لا ينجس بالموت ، لم يقتض ذلك الحكم بطهارة فضلاته ، ولكن الفرق واضح ؛ فإن سبب الحكم بطهارة ما ليس له نفس سائلة أنها إذا ماتت لا تفسد ، بل تعود كأنها جمادات ، والأدمي بخلاف ذلك ، فإنه ينتن إذا مات ويفسد ، وسبب الحكم بطهارته ما يتعلق به من تعْبُد الغسل والحرمة ، ولا يظهر في تنجيس فضلاته ما يخالف موجب الحرمة .  
٢٨١ واختلاف / الأئمة في فضلات بدن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، قد سبق ذكره في كتاب الطهارة .

فهذا تمهيد القول فيما يستحيل في الحيوانات .

٢٠٧٨ - ونذكر الآن ما استثناه الشرع ، فنقول أما ألبان الحيوانات المأكولات اللحوم ، فلاشك في حلها وطهارتها ، وذلك عندي في حكم الرخص ؛ فإن الحاجة

والذرَّب : داء يعرض للمعدة ، فلا تهضم الطعام ، ويفسد فيها ولا تمسكه (المعجم) .

(١) حديث البراء بن عازب ، رواه الدارقطني بلفظ : « لا يأس ببول ما أكل لحمه » ورواه عن جابر باللقط الذي ساقه به إمام الحرمين . قال الحافظ : « وإنستاد كل منها ضعيف جداً » (ر . التلخيص : ١ / ٤٣ ح ٣٧) .

(٢) ر . البدائع : ١ / ٧٦ ، حاشية ابن عابدين : ١ / ٢١٣ ، ٢١٤ .

ما سأة إلى الألبان ، وقد امتنَ الله تعالى بإحلالها ، فقال : « مِنْ بَيْنِ فَرَثَ وَدَمٍ لَبَنًا خَاصَّا سَائِبًا لِلشَّرِّينَ » [النحل : ٦٦] .

١٠٧٩ - وما يتعلّق بقسم الاستثناء القول في المني ، ظاهر مذهب الشافعى أن مَنِيَ الرجل طاهر ، ومعتمد المذهب الأخبار ، وهي مذكورة في الاختلافات<sup>(١)</sup> .

وفي مني المرأة خلاف ، وسببه تردد الأئمة في طهارة بطن فرج المرأة ، فعلل من يحكم بنجاسة منها يقول : هو ليس نجس العين ، وإنما ينجس بملاقاة رطوبة بطن فرجها .

[وقال صاحب التلخيص : مني المرأة نجس ، وفي مني الرجل قولان]<sup>(٢)</sup> .  
وهذا أنكره الأصحاب عليه ، ورأوا القطع بطهارة مني الرجل .

٣٨٢ - ومن غوامض المذهب ما أبهمه الأصحاب من التردد في رطوبة بطن فرج المرأة ، وليس يخفى أن الرطوبة التي في منفذ الذكر إلى الإحليل في معنى رطوبة بطن فرج المرأة ، وممّر المنيين على الرطوبتين على وثيره واحدة ، فلست أرى بين الرطوبتين والممررين فرقاً إلا من جهة واحدة ، وهي أن ما في الذكر رطوبة لزجة لاحجة<sup>(٣)</sup> لا يخرج منها شيء ؛ فلا حكم لها ، ولا يمازجها ما يمر بها ، وأمثال هذه الرطوبات لا حكم لها في الباطن ، وبتلل بطن فرج المرأة كثيراً يمازج ، وقد يخرج ، ويقاد أن يكون كمني الرجل ، فإذاً ليس ينقدح في ذلك إلا ما ذكره من تصوير الممازجة في إحدى الرطوبتين ، وعدم ذلك في الثانية ، فكان مَنِيَّها يخرج مع شيء من الرطوبة لا محالة ، بخلاف مني .

ثم يبقى بعد هذا تساهل أئمة المذهب في العبارة ، وذلك أنهم يقولون : رطوبة بطن فرج المرأة نجسة أم لا ؟ وهم يريدون بذلك / أن تلك الرطوبة هل يثبت لها

(١) كذا في جميع النسخ ، ولعلها : « الخلاف » : أي كتب الخلاف ، ثم جاءت (ل) فإذا بها سقطت منها .

(٢) زيادة من : (ت١) ، (ت٢) .

(٣) لاححة : في هامش (ت١) : « لَحِجَّةٌ فِي الشَّيْءِ إِذَا نَشَبَ فِيهِ ، وَلِزَمَّهُ » مجمل اللغة . ا . هـ .  
هذا . وقد سقطت اللفظة من : (ت٢) ، وكذا من (ل) .

حكم ، وهل تنجز ما يخرج ؟ وهل يعتقد في الخارج الامتزاج بها ؟ فهذا وجه القول في ذلك .

١٠٨٠ - فأما مني سائر الحيوانات : اختلف أصحابنا فيها على ثلاثة أوجه : أحدها - أن جميعها نجس إلا مني الأدمي ، فإن طهارته أثبتت تكريماً على التخصيص ، ليكون أصل فطرته من طاهر .

والثاني - أنه يحكم بطهارة مني ما يؤكل لحمه من الحيوانات أيضاً ، لأن منيها يصاهي بيض الطائر المأكول .

والثالث - أن جملة مني الحيوانات الطاهرة العيون طاهر ، نظراً إلى طهارة الحيوانات في نفسها ، فهذا تمام القول في المنبي .

١٠٨١ - ومما يتعلق بذلك : القول في ألبان ما لا يؤكل لحمه : فلبن الأدميات حلال طاهر ، ولبن غيرهن مما لا يؤكل لحمه حرام ، وفي ظاهر المذهب أنه نجس ؛ فإن الألبان إنما أبيح للحاجة ، ووقع الحكم بطهارتها تبعاً لمسيس الحاجة إلى تحليلها ، وأبعد / بعض أصحابنا ، وحكم بطهارة ألبان الحيوانات الطاهرة العيون ، ٣٨٤ وهذا ساقط غير معود من المذهب .

١٠٨٢ - وما يتعلق بذلك القول في البيض : فكل بائض مأكول اللحم ، فيبينه مأكول ، وما لا يؤكل لحمه من الطير لا يؤكل بيضه ، والكلام في طهارته كالكلام في مني الحيوانات التي لا يؤكل لحمها ، وهي طاهرة العيون .

ومما ذكره الأئمة أن البيضة الطاهرة المأكولة إذا صارت مذرة في الاحتضان ، ففيها خلاف ، وظاهر المذهب أنها نجسة ؛ فإنها دم ، ومن أئمننا من حكم بطهارتها ؛ فإنها أصل الفطرة .

وكذلك اختلف الأئمة في أن المنبي إذا استحال في الرحم علقةً ومضغةً ، فهي نجسة أم لا ؟ والخلاف في ذلك أظهر عندي ؛ من جهة أن الحكم بطهارة مني الرجل مأخوذ عندي من كرامة الأدمي ، وهذا يطرد في المضغة ، وأما البيض ، فليس فيه هذا المعنى ، وإنما الطهارة فيه تبع الحل .

قال الشيخ أبو علي : الخمرة/ المحترمة التي الغرض منها الخَلُّ ، تخرج على هذا الخلاف ، فمن أئمننا من حكم بظهورها ، وبينى على ذلك أنها مضمونة . وهذابعيد جداً ؛ فإن الخمرة المحترمة التي يجب الحُدُّ على شاربها يبعد الحكم بظهورها ، والمصير إلى إيجاب الضمان بإتلافها ، فالوجه [القطع]<sup>(١)</sup> بأنها ليست مضمونة ، وإن حرم إتلافها ، كالجلد الذي لم يدبغ بعد .

فإذاً انحصر الاستثناء في الألبان ، والمني ، والبيضُ في معنى المني ، فاما ما سوى ذلك من المستحبيلات ، فنحكم بنجاستها .

١٠٨٣ - والدماء نجسة ، وكذلك القيح والصديد ، والمِرْأة الصفراء والسوداء .

قال الشيخ أبو علي : المشيمة إذا خرجت على الولد ، فهي نجسة ، وقال : إذا خرج الولد عليه بلل ، فهو نجس ، وإن حكمنا بظهور رطوبة باطن فرج المرأة ؛ فإن الولد يخرج من الرحم وعليه رطوبات الرحم ، ولو أرخي الرحم رطوبةً ، فهي نجسة .  
وهذا الذي ذكره صحيح ، ولكن فيه ذهول/ عن الحقيقة التي نبهنا عليها في رطوبة باطن فرجها .

ولو خرج من باطن فرج المرأة رطوبةً ، فلاشك في نجاستها ، ولكن إذا خرج منه المني ، فليس نقطع بخروج رطوبة فرجها ، عند بعض الأصحاب ، وإذا خرج الولد مبتلاً ، فهذا رطوبة خارجة قطعاً متميزة عن الولد .

١٠٨٤ - وذكر الشيخ أبو علي وجهين في البلغم الذي ينفل من منفذ المريء : أحدهما - أنه نجس ، لأنه مستحبيل في الباطن .

والثاني - أنه طاهر ، كالذي ينزل من الرأس ؛ فإنه لا خلاف في ظهارته .

**فَيَقُولُ :** ١٠٨٥ - البلل الذي ينفصل من جرح ، لا دم ولا صديد فيه ، أو ينفصل من نفّاطة<sup>(٢)</sup> تنفس ، فإن كانت رائحته كريهة ، فهو نجس كالصديد ، وإن لم تكن رائحته كريهة ، فقد ذكر العراقيون أنه طاهر ، وحکّوه عن نص الشافعي ، وقالوا : إنه

(١) ساقطة من الأصل ، و (ط) ، و (ت) .

(٢) النفّاطة : بثرة مملوقة ماء ، تظهر في اليد من أثر العمل . (معجم) .

كالعرق ، وظاهر كلام الشيخ أبي علي أنه نجس ، وهو فيما أظن سماعي عن شيخي .

<sup>فَرَبِيعُ (١) : ١٠٨٦</sup> - اختلف أئمتنا في الإنفحة ، فقال قائلون : إنها نجس ، وهو <sup>٣٨٧</sup> القياس ؛ فإنها لبني مجتمع في باطن الخروف ، ويستحيل ، فيخرج إذا ذبح الخروف ، ويجبن به اللبن ، والمستحيل نجس .

وقال قائلون : إنها ظاهرة لإطباقي الأمة على استحلال الجبن ، مع علمهم بأن انعقاده بالإنفحة ، فنزلت الإنفحة من جهة الحاجة منزلة أصل اللبن الذي أبيح لأجل الحاجة ، والقياس الحكم بنجاسة الإنفحة ، ولكن عمل الناس ، وعدم الإنكار من علماء الأعصار <sup>(٢)</sup> يدل على الطهارة .

<sup>١٠٨٧</sup> - وما يتعلّق بما ينفصل عن الحيوان ، أن كلّ ما أُبین عن الحي فهو ميت ، فإن كان الحيوان لو مات لتنجس ، فينجس الجزء المبيان من هذا الأصل ، إلا الأصوات والأوبار إذا جزّت من الحيوانات المأكولة ، على رأي من يثبت لها حكم الحياة في اتصالها .

والسبب في ذلك مسيس الحاجة إليها في الملابس والمفارش ، مع استبقاء الأصول ، فهي نازلة الألبان التي استثنى / - في الحل والطهارة - من قياس <sup>٣٨٨</sup> المستحبّلات للحاجة .

ولو أُبین عضو من آدمي ، فإن حكمنا بنجاسة الآدمي لو مات ، فالمبان منه نجس ، وإن حكمنا بأن الآدمي لا ينجس بالموت ، ففي العضو المفصول منه وجهان : أحدهما - الطهارة ، اعتباراً بالأصل لو مات . ومنهم من قال : ينجس لسقوط حُرمته بالانفصال عن جملته ، وهذا بعيد ، ولكنه قريب من خلاف أئمتنا في أن من قطع فلقة من سمكة ، فهل تحل أم لا ؟ فإن ميّة السمك حلال وفي الفُلقة المُبَانة من الخلاف ما ذكرناه .

فهذا معاقد المذهب فيما نحكم بنجاسته وطهارته .

(١) في (ل) : فصل .

(٢) كذا في جميع النسخ ، وجاءتنا (ل) وفيها : « الأمصار » .

## فِصْنَدِنْجَهُ

قال : « وكل ذلك نجس إلا ما دلت عليه السنة من الرش . . . إلى آخره »<sup>(١)</sup> .

١٠٨٨ - بول الصبي الذي لم يطعم إلا اللبن نجس ، كسائر الأحوال ، ولكن ورد فيه تخفيف في كيفية إيصال الماء إلى مورده ، وروي عن لبابة بنت الحارث أنها قالت : ٣٨٩ « أتني رسول الله صلى الله عليه وسلم / بالحسن أو <sup>(٢)</sup> الحسين ، فأجلس في حجره ، فبال في حجر رسول الله صلى الله عليه وسلم ، قالت لبابة : قلت يا رسول الله : أغسل إزارك ؟ فقال : لا ، إنما يغسل الثوب من بول الصبية ، ويرش على بول الغلام ، ودعا بماء فرش <sup>(٣)</sup> عليه ، فإذاً يجوز الاقتصر على الرش في بول الغلام الذي لم يطعم الخبز ، ولا مجال للقياس فيه .

ثم ليس في الحديث تعرض لتطعم الغلام ، وإنما فهم الفقهاء ذلك من جهتين : إحداهما - أنه قد نُقل : « أن النبي صلى الله عليه وسلم أتني بالحسن ليسميه ويطعمه » وهذا على قرب العهد بالولادة .

**والثاني** <sup>(٤)</sup> - أنه لا يتوهם امتداد هذا الحكم على الدوام ، ولا نرى فيه

(١) ر . المختصر : ٩٤/١ .

(٢) في النسخ الأربع : (و) والذي في حديث لبابة : الحسين من غير ترديد . ولبابة هي أم الفضل زوجة العباس رضي الله عنه . أما الترديد بلفظ « أو » فقد ورد في أحاديث أخرى ، منها حديث أبي السمعع عند أبي داود والنسائي وابن ماجة وغيرهم (ر . أبو داود : الطهارة ، باب بول الصبي يصيب الثوب ، ح ٣٧٦ ، النسائي : الطهارة ، باب بول الجارية ، ح ٣٠٤ ، ابن ماجة : الطهارة ، باب ما جاء في بول الصبي الذي لم يطعم ، ح ٥٢٦ ، التلخيص : ١:٦٠ ح ٣٣) .

(٣) حديث لبابة رواه أبو داود : الطهارة ، باب بول الصبي يصيب الثوب ، ح ٣٧٥ ، بلفظ : « إنما يغسل من بول الأنثى ، ويوضح من بول الذكر » وأخرجه ابن ماجة : الطهارة ، باب ما جاء في بول الصبي الذي لم يطعم ، ح ٥٢٢ ، ورواه الحاكم : (١٦٦/١) ، وأحمد : (٦/٣٣٩) ، والطبراني في الكبير : (٢٥/٢٥ ، ٢٦) ، وصححه الألباني في المشكاة : (٥٠١) ، وفي صحيح أبي داود : (٣٩٩) ، وفي صحيح ابن ماجة : (٤٢١) (وانظر التلخيص : ٣٧/١ ، ح ٣٨) .

(٤) كذلك في جميع النسخ ، وفي (ل) : « والثانية » : أي الجهة الثانية .

مردّاً<sup>(١)</sup> إلا أن يطعم ويحتوي جوفه على ما يستحيل ، واللبن لا يبالي به ، ولا يستحيل استحالة متكرّهة .

وأما بول الصبية ، فمقتضى الخبر أنه يجب غسل الثوب عنه ، والمذهب إلحاقه بالنجاسات ؛ فإنّ ما ذكرناه في الغلام تلقيناه / من الحديث ، وفي الحديث الفصل بين ٣٩٠ الصبية والغلام .

وذكر الأئمة في الطرق قولًا آخر ، أن الصبية كالغلام في جواز الاقتصار على الرش على بوله ، وهذا لست أعرف له وجهاً ، مع مخالفة القياس والخبر ، ولكنه ذكره الصيدلاني وزيفه ، وذكره غيره أيضًا .

ثم لا خلاف في نجاسة بول الغلام ، وإنما يختص من بين النجاسات بالاكتفاء بالرش فيه ، ثم الذي ذكره الأئمة ، أن الرش لا يشترط أن يتّهي إلى جريان الماء ، بل يكفي أن يعم الماء موضع البول رشًا ، وإن لم يتردد ولم يقطّر<sup>(٢)</sup> .

وذكر شيخي : أنه لا يكفي بنضح وأدنى رش ، ولكن يجب أن يكاثره بالماء حتى ينتفع ، ولا يجب عصر الغسالة ، وبهذا يقع الفرق ، وفي وجوب العصر في سائر النجاسات خلاف ستأتي .

وهذا الذي ذكره لا أعده من المذهب ؛ فإن هذا ليس رشًا ، بل هو مكاثرةٌ وغمّر ، وتَرْكُ عصر ، وقد نذكر أن الأصح أن العصر لا يُشترط في إزالة جميع النجاسات / ؛ إذا اتفق الزوال .

## فصل

١٠٨٩ - نذكر في هذا الفصل شيئين : أحدهما - وصل العظم المنكسر بعظم نجس . والثاني - وصل المرأة شعرها .

فاما الأول - فإذا انكسر عظمٌ من الإنسان ، فوصله بعظمٍ نجس ، فقد قال الأئمة :

(١) « مردّاً » : أي نهاية ، ومرجعاً .

(٢) « يقطّر » : من قطر الماء والدمع قطرًا (من باب ضرب) : أي سال . (المعجم) .

إن لم يتصل ، ولم يلتحم ، وجب تنحيةه ، وإن التholm واتصل ، ولم يكن في إزالته وقلعه خوفٌ ، وجب إزالته ، لمكان الصلاة .

وإن كان في إزالته خوفٌ ، ففي المسألة وجهان : أحدهما - أنه لا يُزال إبقاءً على المهجة .

والثاني - أنه يزال لحق الصلاة ، ونحن نرى سفك الدم على مقابلة ترك صلاة واحدة .

وهذا بعيدٌ عن القياس ؛ فإن المحافظة على الأرواح أهم من رعاية شرط الصلاة .  
ومما يعرض على ذلك : أن من أخذ خيطاً لغيره ، وخطّ به جرحه ، فلا نكلفه نزعه عند الخوف ، قطع الأئمة جوابهم به ، وذلك لأننا نأخذ طعام الغير لشدة المخصصة ، ونغرّم له القيمة ، ونَقِي الأرواح بالأموال على شرط الضمان ، ٣٩٢ واستصحاب النجاسة/ يقدح في الصلاة ، ولا مساهلة في الأديان .

وهذا عندي تكليفٌ ، والقياس القطعُ بأنه لا ينزع العظم إذا خيف ؛ فإننا نحرّم إمساس الجرح ماء لإزالة نجاسة عليه ، وإن كان في إيقائها حملٌ على إقامة الصلاة مع النجاسة ، <sup>(١)</sup> وكل نجاسة يسرّ الاحتراز عنها ، فإن الشرع يغفر عنها ، كما مضى التفصيل فيه .

وإن قال قائل : المصلي مع النجاسة <sup>(١)</sup> يقضيها ؛ فإنها مرجوة الزوال ، والعظم النجس الملتحم قائمٌ أبداً . فلا أصل لهذا ، [والمستحاضنة لا تقضي الصلوات التي أقامتها في زمان الاستحاضة]<sup>(٢)</sup> ، وقد يقال : ذلك دمٌ جارٍ من غير اختيار ، وهذا أدخل العظم على عضوه ، ولا ثبات لمثل هذا .

١٠٩٠ - وما يعني في المسألة من وجوه الإشكال ، أن التداوي بالأعian النجسة جائزٌ وفافاً ، وإنما التردد في التداوي بالخمر . وقد قال الأئمة : لو أصدق ضماداً نجساً على جرحه ، نزع لأجل الصلاة ، والسبب فيه - مع الإشكال - أن تحريم أكل النجاسة

(١) ما بين القوسين ساقط من : (ت ٢) .

(٢) زيادة من : (ت ١) ، (ت ٢) .

من باب الأمر بتخیر الطیبات فی الأغذیة / ، فإذا خیف الھلاک ، زال ذلك ، ولا تعلق ٣٩٣  
له بالصلوة ؛ فإن ما يحویه البطن يسقط اعتبار طھارته ، وإلصاق الضماد النجس بظاهر  
الجرح يؤثر في الصلاة .

١٠٩١ - وما يشكل أن العظم النجس إذا اكتسى بالجلد واللحم ، فقد بطن ،  
فتکلیف إظهاره ونزعه بعيد ، وقد التحق بالباطن .

والذی ذكره الأصحاب من الالتحام عنواناً به الاتصال ، فأما الاكتساع بالجلد  
واللحم ، فالقياس فيه ما تقدم .

ولولا أنَّ المذهب نقلُ ، وإنَّ لكان القياس ، بل القواعد الكلية تقتضي أن أقول :  
لا ينزع عند الخوف وجهاً واحداً ، ولا عند الاكتساع بالجلد ، وحصول التستر  
والبطون<sup>(١)</sup> ، فكان لا يبقى [احتمال]<sup>(٢)</sup> إلا في صورة ، وهي أنه إذا أمكن الوصول  
بعظم طاهر ، واعتمد الوصل بالنجس ، واعتدى ، فهل ينزع والحالة هذه ؟ الظاهر أنه  
لا ينزع مع الخوف ، وفيه احتمالٌ بسبب تفريطه وتسبيبه إلى هذا .

ثم خوفُ فساد العضو عندي في التفاصيل ، ينزل / متزلة خوف الھلاک ، وتلف ٣٩٤  
المهجة .

وإذا عسر علىَ في فصلٍ تخربُ المذهب المنقول علىَ قیاسِ أو ربطه بخبرِ ، فأقصى  
ما أقدر عليه استيعابُ وجه الإشكال ، وإيضاح أقصى الإمكان في الجواب عن توجيه  
الاعتراضات .

١٠٩٢ - ومن تمام الكلام في المسألة : أنه إذا كان رقع عظمَه بعظمِ نجسِ ومات ،  
فقد قال الشافعی : صار ميتاً كله والله حسيبُه ، وظاهره يشعر بأنه لا يقلع منه إذا مات ؛  
فإن التکلیف انقطع ، وكله ميت ، وذلك إشارة إلى نجاسة الميت ، وقد اختلف أئمتنا  
في ذلك ، فقال قائلون : لا يقلع لما أشعر به ظاهرُ كلام الشافعی ، وفيه تقطیع الميت  
وهتك حرمته .

(١) أي عندما يصير تحت اللحم والجلد ، فيصبح باطناً .

(٢) زيادة من : (ت ١) ، (ت ٢) .

ومن أئمتنا من قال : يقلع ؛ فإننا تُعبدنا بغسله ، وذلك العظم يمنع من وصول الماء إلى ما اتصل العظم به ، وهذا إن كان يتحقق ففي العظم الظاهر ، وأما إذا اكتسَى بالجلد ، فيبعد كلُّ بعد أن يكشط الجلد ، ويخرج العظم منه / ، وقد انقطعت وظائف الصلاة ، والماء يجري على بشرة طاهرة ، ومصيره إلى البلى ، وظهور النجاسات .  
فهذا بيان ترقيع العظم بالعجز .

١٠٩٣ - وأما وصل المرأة شعرها بشعر امرأة أو رجل ، فقد قال<sup>(١)</sup> : والذي إليه الرجوع في ذلك ، وهو معتمد الفصل ، ما روي عن النبي صلَّى الله عليه وسلم أنه قال : «لعن الله الواصلة والمستوصلة ، والواشمة والمستوشمة ، والواشرة والمستوشرة»<sup>(٢)</sup> .  
وقال ابن مسعود : ألا لعن من لعنه الله في كتابه ، لعن الله الواصلة ، فرجعت امرأة وقرأت القرآن ، فلم تجد ذلك ، فرجعت إلى ابن مسعود ، وقالت : قرأتُ ما بين الدفتين ، فلم أجده ما قلتَ . قال : لو قرأته<sup>(٣)</sup> لوجديه ، ألم تسمعي الله تعالى يقول : «وَمَا ءانَتُكُمُ الرَّسُولُ فَحْذُوهُ وَمَا تَهْنَكُمْ عَنْهُ فَأَنْهُوًا» [الحشر : ٧] ثم روى عن رسول الله صلَّى الله عليه وسلم اللعنَ ، وساق الحديث<sup>(٤)</sup> . واللعنُ من أظهر الوعيد ،  
وما اتصل الوعيد به اقتضى ذلك التحرير / في النهي ، والإيجاب في الأمر .  
فهذا أصل الفصل .

١٠٩٤ - ثم ذكر تفصيل مذهب الأئمة ، فقالوا : إن قلنا : إن الشعر نجس ، فاستصحاب النجاسة في الصلاة محرام ، ولا يتلقى من ذلك التحرير في غير الصلاة ،

(١) أي الشافعي ، وهذا معنى كلامه . ر . الأم : ٤٦/١ ، والمختصر : ٩٥/١ .

(٢) حديث لعن الله الواصلة ... متفق عليه ، فمعنى في جملة من الأحاديث . (ر . المؤلو والمرجان : كتاب اللباس والزينة ، باب تحريم فعل الواصلة والمستوصلة والواشمة والمستوشمة والنامضة والمنتقصة والمتعلقات والمغيرات خلق الله ، ح ١٣٧٥ - ١٣٧٨ ) .

(٣) كذا في جميع النسخ ، بإثبات الياء في (قرأته) (ووجديه) وهي لغة أشار إليها سيبويه ، في الكتاب : ٤/٢٠٠ قال : «وَحَدَّثَنِي الْخَلِيلُ أَنَّ نَاسًا يَقُولُونَ : ضَرَبَتِهِ ، فَيَلْحَقُونَ . . . » . وفي خزانة الأدب للبغدادي بتحقيق أستاذنا عبد السلام هارون : ٥/٢٦٨ ، ١٣٧٨ أتى بالشاهد رقم ٣٨٢ على أن أبي علي قال : «تَلَحَّقَ الْيَاءُ تَاءُ الْمَؤْنَثِ مَعَ الْهَاءِ» فراجعه إذا شئت .

(٤) حديث ابن مسعود متفق عليه أيضاً (ر . المؤلو والمرجان : ح ١٣٧٧ ) .

وإن كان الشعر طاهراً ، نظر ، فإن كان شعرَ آدمي ، فلو أبرزته لزوجها ، وكان شعر امرأة ، فذلك حرام ؛ فإن النظر إلى عضو من أجنبية حرام . وإن كان شعرَ رجل ، فنظرها إلى شعرَ أجنبي ، ومسها إياه حرام . فهذا مأخذٌ .

[وللناظر]<sup>(١)</sup> فيه مضطرب ؛ فإن الأئمة اختلفوا في النظر إلى جزء مفصول من امرأة أجنبية ؛ من جهة سقوط الحرجة ، وعلى هذا<sup>(٢)</sup> بنوا بطلان الطهارة بمس الذكر المبان ، فهذا فنٌ .

وقد يرد عليه أنها لو وصلت بشعرها شعرَ امرأة من محارم الزوج والزوجة ، وينتشر الكلام ويخرج عن الضبط .

وذهب بعض الأئمة في مذهب آخر فقالوا : إن لم تكن ذات زوج<sup>(٣)</sup> فهذا التزيّن / ٣٩٧ تعرضُ منها للتهم ، وتهدُّفُ للريب ، فلا يجوز ، وإن كانت ذات زوج<sup>(٣)</sup> ولبست على زوجها ، وخِيلَتْ إليه أنه من شعرها ، لم يجز .

وإن ذكرت له وكان الشعر شعرَ بهيمة ، وكان طاهراً في نفسه ، ففي المسألة وجهان : أحدهما - لا يجوز ؛ لعموم نهيه ولعنه .

والثاني - وهو الأصح أنه يجوز ؛ لأنَّه تزيّن منها بحلال ، واستعماله لقلب الزوج .

قال الصيدلاني : وكذلك ما يشبه هذا من تحمير الوجنة ، وما يشبهه مما يخيل أمراً في الخلقة .

١٠٩٥ - والذي يتحصل من مجموع ذلك أن ما يقع من مجموع هذه الصورة مستندًا إلى أصلٍ ، كاستصحاب نجاسة في الصلاة ، أو لإبداء عضوٍ لمن يحرم عليه النظر ،

(١) كذا في جميع النسخ والمثبت تقديرًا منا ، صدقته (ل) .

(٢) « وعلى هذا » أي على الخلاف في حكم النظر إلى جزء مفصول من امرأة أجنبية ، وسقوط حرجة الجزء ، وأنه لا يطلق عليه اسم امرأة ، ولا يقال لمن منه : إنه مس امرأة . بخلاف الذكر المبان ؛ فإنه يطلق عليه الاسم ، فتبطل الطهارة بمسه عند القائلين بهذا الوجه .

(٣) ما بين القوسين ساقط من (ت ٢) .

على ما سبق الإيماء إليه ، فلا شك في التحرير ، وإن كانت بربة [مربيأة]<sup>(١)</sup> للأجانب ، فلا شك في تأكيد الوعيد والتحريم .

فييقى أن تزرين و تستحللى ، ولا تكون ذات زوج ، [أو كانت ذات زوج ، فتبليس عليه أو تذكر له ، فإن لم تكن ذات زوج]<sup>(٢)</sup> فقد حرم الأئمة لما فيه من الريبة ؛ إذ يستحيل أن يُحمل نهياً رسول الله صلى الله عليه وسلم على التي تبرج ؛ فإنها متعرضة من جهة تبرجها لسلط الله ولعنته ، فلا يليق بنظم الكلام أن يذكر من أمرها التبرج ، ويفذك الوصل . ويمكن أن نتمثل في ذلك بقوله صلى الله عليه وسلم : « ليس للقاتل من الميراث شيء »<sup>(٣)</sup> ثم قال الأئمة : من قتل مورثه خطأ حرم ميراثه ؛ من حيث إنه متعرض للريبة ، كذلك المستحلية ، بل هي أقرب إلى التهمة وإن فعلت ذلك ملبيسة ، فقد قطع الأئمة بالتحريم ؛ من جهة أنها مُحتكمة على قلب الزوج بزورٍ وغزوٍ وباطل ، وقد قال صلى الله عليه وسلم : « المتشبّع بما لم يُعطَ كلبس ثوبٍ زور »<sup>(٤)</sup> وأراد

(١) المرأة البرزة : أي التي تجالس الرجال . والمربيأة للرجال : بمعنى البرزة أيضاً ، من : رب الشيء أعلىه ورفعه . (المعجم) .

هذا وهي في الأصل ، (ط) ، (ت ٢) : مرتبة . والمثبت من : (ت ١) . وهي فيها واضحة مضبوطة بضم الميم ، وبفتح الباء المشددة . والله أعلم . ثم جاءتنا (ل) وفيها : « مربيأة » .

(٢) زيادة من : (ت ١) ، (ت ٢) .

(٣) حديث : « ليس للقاتل من الميراث شيء » رواه النسائي عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده بلطفه : « ليس للقاتل ميراث » ، ورواه ابن ماجة ومالك في الموطأ ، والشافعي ، وعبد الرزاق ، والبيهقي ، وروي بلفظ مغايير ، عن ابن عباس ، وعن أبي هريرة ، وممّن أخرجه : الترمذى ، وأبو داود ، والدارقطنى ، (ر . التلخيص : ١٨٤ ح ١٤٠٦ - ١٤٠٨) ، والنمسائي في الكبرى : الفرائض ، باب توريث القاتل ، ح ٢٣٦٨ ، والترمذى : كتاب الفرائض ، باب ما جاء في إبطال ميراث القاتل ، ح ٢١٠٩ ، وأبو داود : كتاب الديات ، باب ديات الأعضاء ، ح ٤٥٦٤ ، وابن ماجة : كتاب الفرائض ، باب ميراث القاتل ، ح ٢٧٣٥ ، ومالك في الموطأ : ٨٦٧/٢ .

(٤) حديث : « المتشبّع بما لم يُعطَ... » متفق عليه من حديث أسماء (ر . اللؤلؤ والمرجان ، كتاب اللباس والزيينة ، باب النهي عن التزوير في اللباس وغيره والتشبّع بما لم يعط ، ح ١٣٧٩) .

صلى الله عليه وسلم أن الذي يتزيا للشهادة<sup>(١)</sup> بالزور كالذي يُري من نفسه بتغيير الخلقة ما لم يخلقه الله تعالى .

ويمكن أن يقرب ذلك من تحريم التصوير .

وأما إذا ذكرت للزوج ، فهو على الخلاف ، وينبغي عندي أن يختص الخلاف / ٣٩٩ بالوصول لمكان النهي ، ثم تردد الأئمة فيه يشبه ترددَهم في أن من قتل قصاصاً مورثه هل يحرّم ؟ ووجه الشبه أن من أصحابنا من يتعلّق بظاهر الخبر ، إذ قال صلى الله عليه وسلم : « ليس للقاتل من الميراث شيء » ، ومنهم من يتعلّق بالمعنى ، ولا يرى للتهمة في قتل القصاص موضعًا . ثم يبعد الخلاف في تحرير الوجه بإذن الزوج ؛ إذ ليس فيه خبر ، وقد يحرّم الوجه لعارضٍ غضبٍ أو فرح أو كدٌ وإسراع في المشي .  
وأما تطويل الشعر ، فإنه تغيير في الخلقة في الحقيقة .

ولست أرى تسوية الأصداغ ، وتصفيف الطرّر محراً . وتجعيد الشعر قريبٌ من تحرير الوجه .

والصيدلاني أجرى الخلاف في التحرير كما ذكرته .

فهذا منتهى الكلام في ذلك .

### فِصْلٌ

قال : « وإذا أصاب الأرض بولٌ طهر بأن يصبّ عليه ذنوب من ماء . . . إلى آخره »<sup>(٢)</sup> .

٤٠٩٦ - مضمون هذا الفصل القول في الأسباب / التي تُزيل النجاسة .

وأما إزالة النجاسة عن الثوب والبدن ، فيتعين لها استعمال الماء ، بحيث يقلع آثار

(١) سببُ ورود الحديث أخرجه مسلم ، فتمام الحديث من أوله بلفظ مسلم عن عائشة رضي الله عنها : « أن امرأة قالت : يا رسول الله أقول : إن زوجي أعطاني ما لم يعطني ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : المتبشع بما لم يعط كلبس ثوبي زور » وقد حكى النووي في شرح مسلم أقوالاً منها قولُ للخطابي ، قال : المراد أن الرجل الذي تتطلب منه شهادة زور ، فيلبس ثوبين يتجمّل بهما ، فلا ترد شهادته لحسن هبته .

(٢) ر . المختصر : ٩٥ / ١ . وهو بمعنى كلام الشافعي .

النجاسة ، كما سبق التفصيل فيه ، في كتاب الطهارة ، وفي هذا الباب .

وقد ذكرنا الصفات التي تراعي : من اللون ، والطعم ، والرائحة .

ومما ذكرناه في الطهارة - وال الحاجة الآن ماسة إلى تجديد العهد به إيماء - غسالة النجاسة إذا انفصلت ، وحكم طهارتها ونجاستها ، وقد مضى ذلك مبيتاً في كتاب الطهارة .

ثم ظهر اختلاف أئمتنا في أنه هل يجب عصر الثوب المغسول عن الغسالة على حسب العادة في مثله ؟ وقد قال شيخنا أبو علي : هذا الخلاف بعينه ، هو الخلاف في نجاسة الغسالة وطهارتها . فإن حكمنا بنجاستها ، فالحربي أن نوجب العصر ، لفصلها على حسب الإمكان ، مع الاقتصاد في الاعتياد ، وإن قلنا : الغسالة التي تنفصل بالعصر ظاهرة ، فلا معنى لإيجاب العصر مع المصير إلى أن ما يعصر لو رُد إلى ٤٠١ الثوب / ساغ .

فهذا تفصيل القول في العصر .

ثم وإن حكمنا بنجاسة الغسالة وأوجبنا العصر ، فالبلل الباقى بعد الإمعان في العصر ظاهر ، وكان من الممكن أن يتوقف الحكم بطهارة الثوب على جفافه عن البلل ، فإن معنى الجفاف خطف الهواء أجزاء البلل ، ولم يصر إلى اشتراط ذلك أحد .

١٠٩٧ - ثم ذكر الشافعى في صدر الفصل تفصيل إزالة النجاسة التي تصيب الأرض . ومعتمد المذهب فيها حديث الأعرابي الذى دخل المسجد ، وجلس إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فكان النبي صلى الله عليه وسلم يختص بتكريمه ، والرفق به ، فقال لذلك في صلاته : اللهم ارحمني ومحمنا ، ولا ترحم علينا أحداً . فقال النبي صلى الله عليه وسلم بعد التحلل : لقد تحجرت واسعاً ثم قام الأعرابي إلى ناحية من المسجد ، فبال فيها ، فهم به بعض أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فضربه ، فقال صلى الله عليه وسلم : لا تُزِّرْمُوه « أي لا تقطعوا عليه بوله ، ثم قال صلى الله عليه وسلم « صبوا عليه ذُنُوباً من / ماء »<sup>(١)</sup> ولعله صلى الله عليه وسلم

(١) حديث الأعرابي . أصله في الصحيحين ، متفق عليه من حديث أنس (اللؤلؤ والمرجان :

علم أنهم لو أزعجوه ، لانتشر اللطخ وزاد ، فأراد أن تكون النجاسة مجموعة في موضع واحد .

وغرضنا الآن أنه قال : « صبوا عليه ذنوبًا من ماء » ؛ فمذهبنا أن الأرض إذا أصابها بولٌ ، أو نجاسة أخرى مائعةٌ ، فكوثر مورد النجاسة بالماء ، حتى غالب على عين النجاسة ، ولم يُيقِّن شيئاً من آثاره إلا غمره ، كان ذلك تطهيراً .

١٠٩٨ - وزعم أبو حنيفة أن الأرض لا تظهر بهذا ، ما لم يحضر موضع النجاسة ، وينقل ترابها<sup>(١)</sup> . والحديث ناصٌ في الرد عليه ، وإنما قال ما قال من جهة حكمه بنجاسة الغسالة ، فالماء المتعدد الحائز في مورد النجاسة نجسٌ وفيه النجاسة ، وقد قال أبو حنيفة : صُبَ الماء على مورد النجاسة نشَّ لها ، وسعى في زيادة التجيس ، وتوسيع لمكانه .

فإن قيل : إذا حكمتم بنجاسة الغسالة ، وأوجبتم عصر الثوب المغسول ، فماذا ترون في الأرض ؟ قلنا : نقول مadam الماء قائمًا / حائراً ، فهو نجس ، والأرض نجسة ، فإذا نصب الماء ، كان بمثابة العصر في الثوب . ثم لا يتوقف الحكم بالطهارة على الجفاف ، بل الأرض طاهرة ، وإن كانت مبتلة إذا غاض الماء .

ثم هذا القياس يقتضي لا محالة<sup>(١)</sup> أن يقال : إذا أوجبنا عصر الثوب ، فلو لم يعصر ، وترك حتى جف بالهواء ، أو قارب الجفاف ، ينزل هذا منزلة العصر ، بل هو أبلغ منه .

٦٤/١ ( ح ١٦٢ ) أما صورة القصة ، فعند أبي داود : كتاب الطهارة ، باب الأرض يصيبيها البول ، ح ٣٨١ ، والنسائي : الطهارة ، باب ترك التوقيت في الماء ، ح ٥٢٥ ، والترمذى : الطهارة ، باب ما جاء في البول يصيب الأرض ، ح ١٤٧ ، وابن ماجة : الطهارة ، باب الأرض يصيبيها البول كيف تغسل ؟ ح ٥٢٨ - ٥٣٠ .  
وُزرمواه أي تقطعوا عليه بولته . من زرم البول : انقطع ، وأزرم الشيء : قطعه ( المعجم ) .

(١) ر . مختصر الطحاوي : ٣١ ، بدائع الصنائع : ٨٩/١ ، مختصر اختلاف العلماء : ١٣٣/١  
مسألة : ٢٢ ، فتح القدير : ١٧٤/١ ، وتحفة الفقهاء : ١٤٥/١ ، ١٤٦ .

فإن قيل<sup>(١)</sup> : إذا أوجبتم الحكم بنجاسة الغسالة ، وعلى هذا القول توجبون العصر ، فلو أصاب من تلك الغسالة شيء ثوباً ، ثم جف عليه ، فلا يطهر ذلك الثوب ، فأي فرق بين أن يجف على هذا الثوب ، وبين أن يصيب ثوباً آخر ، ويجف عليه ؟

قلت : الفرق هو ضرورة الغسل ، ونحن نعرف أن القياس يقتضي ألا تحكم بطهارة الثوب بالماء القليل ، فإن الماء ينبغي أن ينجس بملاقيه النجاسة أول مرة ، ثم لا يفيد إذا تنجس تطهير المحل ، ولكن جرى حكم الشرع بطهارة الثوب مجرى الرخص كما قررته في أساليب<sup>(٢)</sup> مسألة إزالة النجاسة / فإذا أصاب شيء من الغسالة ثوباً آخر على حكمنا بنجاسة الغسالة ، لم يطهر ذلك الثوب بالعصر والجفاف ، بل سبيل ما أصاب ، كسبيل النجاسة تُصيب ثوباً ، وإذا جف عن الثوب الذي ورد عليه ، يجب الغسل عن هذا ، عصراً وفصلاً للغسالة .

١٠٩٩ - ثم المتبوع في نجاسة الأرض أن تصير مغمورة ، وذلك يختلف بمقدار النجاسة وكيفيتها ، ولتكن مقدار الماء المصبوب ، من الذنوب ، أو القرابة على حالة النجاسة .

وذكر الصيدلاني : أن من أصحابنا من قال : ينبغي أن يكون الماء المصبوب سبعة أمثال النجاسة ، وهذا لست أعرف فيه توقيفاً ، ولا له تحقيقاً من جهة المعنى ، بل الذي أراه أنه لا يكتفى في المكاثرة والمغالبة بهذا أصلاً .

ثم من ركيك ما فرعه المفرّعون أن قالوا : قد قال الشافعي : « وإن بالاثنان لم يطهرها إلا دلوان » ، فذهب ذاهبون إلى أنه يجب رعاية ذلك ، وهذا الفن من الكلام مما لا يقبله لب<sup>(٣)</sup> / عاقل ، فأي معنى لتعدد الدلو والغرض المكاثرة ؟ وأي فرق بين أن يجمع ملء دلوين في دلو عظيم ويصب ، وبين أن يكون في دلوين فيصبان ؟ فأي أثر لصورة الدلو ؟ وقد يكثر بول بائلي ، ويقل بول بائلين ، فاعتبار مقدار النجاسة ، وتنزيل

(١) ما بين القوسين ساقط من (ت ٢) .

(٢) إشارة إلى كتابه (الأساليب) وهو في علم الخلاف .

مقدار الماء على مقدارها بنسبة المغالبة مقطوعٌ ، لا مراء فيه .

١١٠٠ - وكل ما ذكرناه والنرجاسة التي أصابت الأرض مائعةٌ ، فأماماً إذا كانت جامدةً ، فلا يُحكم بطهارة موردها ، مادامت النرجاسة شاذة قائمة ، فالوجه نقل تلك الأعيان ، ثم صب الماء ، والمغالبة بعد ذلك .

فهذا بيان استعمال الماء في الأرض ، وتزيل نصوب الماء متزلة العصر في الثوب .

١١٠١ - ثم قال الشافعي : إذا أصاب الأرض بولٌ ، ثم حميت الشمس عليها أياماً ، وزالت آثار النرجاسة ، لم تطهر الأرض ، ما لم يستعمل الماء على الترتيب المذكور .  
٤٠٦ ونص في القديم على أن الأرض تطهر / إذا زالت النرجاسة بهذه الجهة ، فاتخذ المفرّعون هذا القول القديماً أصلاً ، وخرجوا عليه أشياء كما سندكرها ولواء إن شاء الله .

منها أن الزبل<sup>(١)</sup> إذا اختلط بالتراب وتطاول الزمان ، وخرج عن صفتة ، وانقلب إلى صفة التراب ، والتفریع على القول القديم ، ففي الحكم بطهارته وجهان : أحدهما - نجس ؛ فإنَّ عين النرجاسة قائمة .

والثاني - أنه طاهر لانقلابه ترباً ، وللاستحالة أثر في تغيير الأحكام ؛ فإن العصير إذا اشتد ينجمس ، ثم إذا انقلبت الخمر خلاً ، فالخل طاهر في نفسه .

وقالوا : إذا وقع كلب في المملحة ، فانقلب على مر الزمان ، ملحاً ظاهراً وباطناً ، فهل يظهر ؟ وهل تحكم له بما تحكم به للملح ، لمكان هذه الاستحالة ؟ فعلى الوجهين المذكورين في انقلاب الزبل ترباً .

١١٠٢ - ثم مذهب أبي حنيفة أن رماد كل عين نجسة طاهر<sup>(٢)</sup> ، وهذا بعيدٌ على مذهب الشافعي ، وقد صار إليه أبو زيد المروزي والخضري<sup>(٣)</sup> من أصحابنا ، تفريعاً على القول / القديم .

(١) في (ت ٢) : البول .

(٢) ر. فتح القدير : ١/٢٠٠ ، بدائع الصنائع : ١/٨٥ .

(٣) « الخضري » جاء في (ت ١) بالحاء المضمومة ، والضاد مفتوحة ، وهو سبق قلم من الناسخ . عفا الله عنا وعنه .

١١٠٣ - وما أجراء الأصحاب على ذلك أن قالوا : إذا ضرب اللَّبَن<sup>(١)</sup> بماء نجس ، وجف ، فهو نجس ، فلو صب على ذلك ماء طهور حتى انتقع ووصل الماء إلى أجزائه ، كان هذا بمثابة ما لو أصاب الأرض نجاسة فصب الماء عليها ، وكوثرت به . ولو اتخذ من ذلك اللَّبَن آجراً ، فهل يظهر ؟ قالوا : إن حكمنا بأن الشمس لا تطهر ، فالآجر نجس ، وإن قلنا : بأن الشمس تطهر ، فالنار أقوى أثراً وأبلغ ، فينبغي أن يظهر الآجر .

وحاصل هذا القول فيما ذكرناه : أنا على الجديد لا نحكم لشيء أصابته نجاسة بالطهارة ، حتى يُصْبَعَ عليه الماء ، كما تفصل ، وإن احْتُرَفَ التراب ، ونقل ، فهذا من باب إعدام محل النجاسة ، وهو كما لو أصاب ثوباً نجاسة ، ففرض موردها بمراض ونُجُحٍ .

فهذا قاعدة المذهب .

١١٠٤ - ونصَّ الشافعيُّ في القديم أنَّ الشمس إذا حميت وأزالت عين النجاسة ، طهر المكان ، ونزل منزلة ما لو احْتُرَفَ التراب ونُقل ، وقد تحقق عدم النجاسة ، ٤٠٨ فخرج / أصحابنا على القول القديم فرعين : أحدهما - انعدام العين [بتأثير النار ، وهذا التخريج متوجه منقدح لا بد منه]<sup>(٢)</sup> .

والثاني - تغير صفات النجاسة بانقلابها تراباً ، أو ملحًا ، أو رماداً ، كما ذكرناه ، وهذا أبعد من جهة أن عين النجاسة قائمة ، وإنما تغيرت الصفات ، وحالات من نعت الإننان ، وصفة الاستقذار إلى نعت آخر ، وكان هذا تخريجاً على التخريج تقريرياً .

والذي يتضمنه الترتيب أن يقال : إذا جعلنا خطفَ الشمس والنار لعين النجاسة تطهيراً ، ففي تغير الصفات وجهان . ثم ينبغي أن تتغير إلى صفات أعيان طاهرة النوع كالذي يقلب تراباً ، أو ملحًا ، أو رماداً ، فإن هذه أنواع طاهرة في أنفسها .

(١) «اللَّبَن» هو القوالب التي تصنع من الطين المخلوط بالتبغ ونحوه ، ويجفف وينبىء به ، وقد يحرق بالنار ويطبخ بها حتى يستحيل إلى آجر ، وصناعته تسمى (الضرب) .

(٢) زيادة من : (ت ١) ، (ت ٢) .

وعندي أن جميع ذلك غير معدود من مذهب الشافعى ؛ فإنه ينشأ من قول قديم له في الشمس ، وقد ذكرنا أن القول القديم مرجوع عنه ، غير معدود من المذهب . والذى يتحقق ذلك أنا لو فتحنا هذا الباب في النجاسات ، فليت شعري ماذا نقول في صخرة صماء أصابتها / قطرة من بول ، ثم صب عليها دُفْعُ الْخَلُّ الرقيق الثقيف<sup>(١)</sup> في ٤٠٩ حدور وصبب ! فنعلم قطعاً أن تلك قطرة قد زالت ، ولم يبق منها أثر ، فإن كنا نرعنى زوال عين النجاسة ، فينبغي أن نحكم بطهارة تلك الصخرة [على] هذه الصورة ، ولا يسمح بها أحد يتحول مذهب الشافعى ، [٢) وهذا لازم قطعاً على هذا القياس .

**فِرَغٌ :** ١١٠٥ - إذا فرعنا على القديم ، وقلنا : الشمس تطهر الأرض ، وكذلك النار ، فلو أصابت النجاسة ثوباً ، ثم أثرت الشمس فيها ، فانقلعت آثار النجاسة ، فقد قال أبو حنيفة : لا يطهر الثوب بهذا ، وإنما تطهر الأرض ؛ فإن في أجزاء التراب قوة محيلة تحيل الأشياء إلى صفة نفسها ، وهذا لا يتحقق في الثياب .

وأصحابنا نزلوا الثوب منزلة الأرض ، وما ذكره أصحاب أبي حنيفة رضي الله عنه غير بعيد ، فليخرج الثوب على وجهين - إن قلنا الشمس تطهر الأرض - لما ذكرته من الفرق بينهما<sup>(٣)</sup> .

ثم ذكر بعض المصنفين : أنا إذا حكمنا بأن الثوب يطهر بالشمس / ، فهل يظهر بالجفاف في الظل ؟ فعلى وجهين . وهذا في نهاية بعد ، ثم لاشك أن نفس الجفاف لا يكفي في شيء من هذه الصور ؛ فإن الأرض تجف بالشمس على قرب ، ولم تنقلع بعد آثار النجاسة ، والمرعي انقلاع الآثار على طول الزمان<sup>(٤)</sup> بلا خلاف ، وكذلك القول في الثياب .

**فِرَغٌ :** ١١٠٦ - الآجر الذي كان عجبن بالماء النجس في طهارته كلام ، فإن قلنا : إنه نجس - وهو المذهب والقول الجديد - فلو نقع في الماء زماناً ، لم يطهر باطنه ، فقد

(١) ثقف الخل اشتئت حموضته ، فصار حريفاً لاذعاً ، فهو ثقيف .

(٢) زيادة من : (ت ١) ، (ت ٢) .

(٣) ر. الدرة المضية : مسألة رقم ١٠٢ ، ١٠٣ .

(٤) في (ت ٢) : (فلا) .

استحجر ، ولا يتغلغل الماء إلى أجزائه الباطنة ، بخلاف اللَّبْن الذي عجن بماء نجس ، ثم صُب عليه الماء ، فتفذ ؛ فإن هذا ينزل متزلة الأرض النجسة يُصْبِطُ عليها الماء كما تقدم ، فإذا تبين أن باطن الأَجْر لا يظهر ، حيث انتهى التفريغ إليه ، فهل يظهر ظاهره إذا أفيض الماء عليه حتى تصح الصلاة عليه ؟ قال القفال : يظهر ظاهره ؛ فإن الماء يصل إليه ، وقال الشيخ أبو حامد : لا يظهر ؛ فإنه / صار بتأثير النار مستحراً ، فلا يؤثر صب الماء في قلع شيء منه ، فلا تزول نجاسة ظاهره بجريان الماء عليه .

والامر في ذلك مفصل عندي : فإن كانت نجاسة الأَجْر بسبب أنه عجن ببول أو ماء نجس ، فالوجه القطع بأنه يظهر من ظاهره ؛ فإن النار قد سلبت الماء ، وطيرته قطعاً ، ولكننا في التفريغ على الجديد لا نحكم بظهوره تعبداً ، حتى يستعمل الماء ، فإذا جرى الماء على ظاهره ، فلا يبقى بعد ذلك عذر .

فاما إن كان سبب نجاسة الأَجْر أنه كان خلط ترابه بالزبل أو الرماد النجس - على الجديد - فلا يظهر ظاهره بصب الماء عليه ؛ فإن تلك الأعيان مستحرة لا يزييلها الماء من ظاهر الأَجْر .

وهذا التفصيل لا بد منه ، فإن كان أبو حامد يخالف في طهارة ظاهر الأَجْر وسبب نجاسته ماء نجس ، فلا وجه لخلافه ، وإن كان القفال يقول في الأَجْر الذي سبب نجاسته الزبل والرماد النجس : إنه يظهر ظاهره ، فلا وجه لقوله . وإن كانوا يُفصّلان ، ٤١٢ فلا خلاف / بينهما إذا .

هذا تفصيل القول في الأسباب التي تُزيل حكم النجاسة ، على الوفاق والخلاف .

### فِصَالٌ<sup>(١)</sup>

قال : « والبساط كالأرض ... إلى آخره » الفصل<sup>(١)</sup>

١١٠٧ - ذكرنا فيما تقدم تقسيم القول في النجاسات ، ثم ذكرنا بعدها ما يزيلها ، ومضمون هذا الفصل ما يجب التوقي عنه في البدن ، والثوب ، والمصلّى .

(١) ر . المختصر : ٩٦/١

١١٠٨- فإن كان على بدنك نجاسة لا يُعفِّ عنها ، لا تصح صلاته ، وإن كان حاملاً نجاسة ، لا تصح صلاته ، فإن حمل حيواناً ظاهر العين ، جاز ، ولا حكم للنجاسات التي يحتوي عليها جوفه . نعم منفذ ذلك الطائر قد لاقه النجاسة البارزة منه ، وذلك جزء ظاهر نجس . فمن أئمننا من قال : يُعفَى عن هذا القدر إذا لم تكن النجاسة بادية . ومنهم من جرى على القياس ، ومنع صحة الصلاة .

فعلى هذا قالوا : إذا اقتصر الرجل على الأحجار في الاستنجاء ، فالاثر اللاصق بمحل النجو نجس ، ولكنه نجس معفوًّ عنه في حق المستنجي ، ولو حمل مصلًّا لهذا الشخص في صلاته ، ففي صحة صلاته / وجهان : أحدهما - الصحة ؛ فإن الأثر معفوًّ عنه ، ولا حكم له .

والثاني - أنه لا يصح ؛ فإن العفو مختص بالمستنجي ، فلا يتعدى إلى الحامل ، والخلاف في المقتصر على الأحجار أظهر ، من جهة أن الشرع طهَّ أثره بالعفو عمَّا به ، ولم يُطهَّر ذلك في الحيوانات المحمولة ، فالوجه القطع فيها بالمنع .

١١٠٩- ولو حمل المصلي بيضة مذرَّة ، حشوها دم ، فقد اختلف أصحابنا فيه ، فمنهم من قال : النجاسة المستترة بالقيض<sup>(١)</sup> لا حكم لها ؛ فإنها مستترة استثار خلقة ، فأشبِّه النجاسات الكائنة في جوف الحيوان المحمول .

ومنهم من قال : حكمها حكم النجاسة البادية ؛ فإن نجاسة الحيوان تدرأ حكمها حيَاً ذي الروح ، وللحياة أثر في دفع النجاسات ، والبيضة جماد .

وهذا الخلاف يجري فيمن حمل عنقوداً ، قد استحال باطن حباته خمراً ، ولكنهما مستترة بالقشور من غير رشح .

ولو حمل المصلي قارورة مُصمَّمة الرأس فيها نجاسة ، فظاهر المذهب أن صلاته تبطل ؛ فإن هذا الاستثار / ليس من جهة الخلقة ، وخرج ابن أبي هريرة<sup>(٢)</sup> ذلك على

(١) القرض : القشرة العليا على البيضة . (معجم) .

(٢) ابن أبي هريرة : الإمام القاضي أبو علي الحسن بن الحسين ، تفقه على ابن سريج ، وأبي إسحاق المروزي ، وشرح المختصر . ت ٣٤٥ هـ (طبقات السبكي ٢٥٦ / ٣) ، البداية والنهاية :

ووجهين كالبيضة المذرة ، وهذا مردود عليه .

ولو حمل نجاسة ملفوقة في خرقه أو قرطاسٍ ، أو ما أشبههما ، فلا تخيل في ذلك خلافاً ، وإنما ذكر ابن أبي هريرة الخلاف فيما يضاهي ستره للنجاسات ستراً البيض ، بحيث لا يتوقع بروزها وظهورها بوجه .

فإذا قد ظهر أنا نشرط طهارة بدن المصلي وثيابه ، التي هو لابسها ، وكل ما يلقاه عضواً من أعضائه في الصلاة ، فلا بد من طهارة موطنٍ قدميه وموضع أعضاء سجوده ؛ فإن الثوب الذي هو لابسه منسوبٌ إليه في الصلاة ملبوساً ، والذي يلقاه منسوبٌ إليه ممسوساً ، وإذا تحققت الملاقة بين المصلي والنجاسة ، فاختلاف السبب بعد ذلك لا أثر له ، ولا بد للمصلي من مكانٍ يصلّي عليه ، كما لا بد من ثوب يلبسه .

<sup>٤١٥</sup> ١١٠ - ولو كان يحاذى بدن المصلي في سجوده نجس / [وكان لا يلاقيه بدنُ ولا ثوبه ، مثل أن يكون على حيال صدره في السجود نجس ، ]<sup>(١)</sup> وفي المسألة وجهان : أحدهما - أن الصلاة صحيحة لانتفاء الملاقة .

والثاني - أنها باطلة ؛ فإن القدر الذي يوازي الساجد ويسامته منسوبٌ إليه<sup>(٢)</sup> مختص به ، كما أن قميصه الفوقي الذي لا يلقى بدنَه منسوبٌ إليه<sup>(٢)</sup> على الاختصاص باشتراط طهارته ، وإن كان لا يلقاه ، فهذاه الأصول التي تشترط فيها الطهارة .

١١١ - وإذا كان يصلّي على بساطٍ ، وكان يلقي أعضاؤه في السجود ، ويسamt بدنُه وثيابه ظاهراً<sup>(٣)</sup> ، وكان طرف ذلك البساط نجساً ، فلا يضر نجاسة ذلك الطرف ، ولا فرق بين أن يكون ذلك الطرف بحيث يتحرك بحركة المصلي أو لا يتحرك ، ولا حاجة إلى تعليل البينات .

(١) ٣٠٤/١١ ، تاريخ بغداد ٢٩٨/٧ وشذرات الذهب : ٣٧٠/٢ ، وطبقات الشيرازي :

. ١١٢

(٢) زيادة من : (ت ١) ، (ت ٢) .

(٣) ما بين القوسين ساقط من : (ت ٢) .

(٤) (ظاهراً) مفعول لفعلٍ : يلقي ، ويسamt .

١١٢- ولو كان يصلبي على بساطٍ صفيقٍ ، وكان الوجه الذي يلي الأرض نجساً ، ولا نجاسة على الوجه الذي يلي المصلي ، صحت الصلاة ، ولا يضر نجاسة الوجه الذي لا يلي المصلي ، وهو بمثابة ما لو كان يصلبي المصلي على طبقة ظاهرة من أرض ، وكان وراءها نجاسة مستترة ، بالطبقة/ العالية ، فلا أثر لها ، فالصلاحة <sup>٤١٦</sup> صحيحة .

١١٣- ولو كان المرء يصلبي ، وكان يحتك في قيامه بجدارٍ نجسٍ ، فصلاته باطلة ، لملاقاة النجاسة .

ولو كان على رأسه طرف عمامة وكان ظاهراً ، وكان الطرف الآخر من العمامة نجساً ، وكان ملقى على الأرض متضمخاً بالنجاسة ، فالصلوة باطلة ، فاتفق<sup>(١)</sup> أصحابنا عليه ؛ فإن تلك العمامة تعد من ملبوساته ، وإن كان ذلك الطرف بعيداً عنه . ولا فرق بين أن يتحرك ذلك الطرف بحركته وبين أن يكون بحيث لا يتحرك بحركته . وهو كما<sup>(٢)</sup> ليس قميصاً طويلاً عليه ، وكان بحيث لا يرتفع طرف ذيله بارتفاعه ، <sup>(٣)</sup> وكان نجساً ، فالصلوة باطلة .

ولو كان بيد المصلي طرف ظاهر من حبل والطرف الآخر نجس ، وهو بحيث لا يتحرك بارتفاعه<sup>(٣)</sup> وانخفاضه ، ففي المسألة وجهان : أحدهما - أنه لا تصح صلاته ، كطرف العمامة .

والثاني - تصح ؛ فإن العمامة منسوبة إليه ليساً ؛ إذ أحد طرفيه مكور على رأسه ، والملبوس وإن طال ، فال المصلي مأخوذ بطهارته كالقميص / وإن كان مستمسكاً بطرف الحبل ؛ فليس الحبل ملبوسَه ، وليس الطرف النجس محمولَه ، فإنه لا يرتفع بارتفاعه .

ولو استمسك بطرف عمامة على هذه الصورة ، وكانت المسألة مختلفةً فيها كالحبل .

(١) في (ل) وحدها : « اتفق » .

(٢) في (ل) وحدها : « وهو كما لو ليس » .

(٣) ما بين القوسين ساقط من (ت ٢) .

ولو كان شد الطرف الظاهر من الجبل على جبله<sup>(١)</sup> ، أو وسطه ، والطرف النجس ملقى على الأرض ، لا يتحرك ، فقد ذكر العراقيون وغيرهم في هذه الصورة وجهين أيضاً ؛ فإنه ليس للجبل إليه انتساب ، إلا من جهة التمسك ، وإن شده على يده<sup>(٢)</sup> أو وسطه ، فهو استثناق للإمساك ، وليس بلبس . ولو كان طرف الجبل بيده والطرف الآخر ملقى على نجاسة يابسة ، فهو كما لو كان ذلك الطرف بعيد نجساً ، فيخرج على الخلاف المقدم ، فلا فرق بين نجاسة الشيء وبين قوعه على الشيء النجس .

١١٤- ولو تمسك بطرف جبل ، والطرف الآخر مشدود في عنق كلب ، فهو كما لو كان ملقى على نجاسة يابسة ، ولو كان الطرف المشدود على الكلب غير بعيد من المصلي ، وكان بحيث لو مشى الكلب / به ، لكان المصلي حامله ، فهذا الصورة مرتبة على ما إذا كانت بعيدة ، وهي أولى باقتضاء البطلان ، وفيها احتمال من جهة أن المصلي ليس حامله ، ولو كان الطرف الآخر متعلقاً بساجور<sup>(٣)</sup> ، والساجور في عنق الكلب ، ففي هذه الصورة وجهاً متبايناً على الوجهين ، فيه ، إذا كان الجبل يلقي جرم الكلب ، وصورة [الساجور]<sup>(٤)</sup> أولى بالصحة ؛ فإن بين الكلب وبين طرف الجبل بواسطة وهي الساجور .

ولو كان طرف الجبل في عنق حمار ، وعلى الحمار نجاسة ، فهذا الصورة مختلف فيها ، وهي أولى بالصحة من صورة الساجور ؛ فإن الساجور لا يبعد أن يعذ

(١) كذا في جميع النسخ ، والجبل يطلق في اللغة على معانٍ عدة منها : جبل العائق وهو عصب بين العنق والمنكب ، فلعله المراد هنا ، فالمعنى : « لو شد الطرف الظاهر على عاتقه أو وسطه » فالكلام على التوسيع في العبارة أو على حذف مضاف (ر . لسان العرب - مادة : ح . ب . ل .) . ثم جاءتنا (ل) وفيها : « على يده » فالله أعلم بما قاله المؤلف . وإن كنت أرجح ما في النسخ الأخرى ، على (ل) ؛ فإن الأصل أن لغة القرن الخامس غير لغتنا ، ودائماً النساج يغيرون الكلمات غير المألوفة عندهم إلى كلمات أخرى تناسب السياق . والعلم عند الله .

(٢) هنا قابل بين يده ووسطه ، وفيما مضى من عدة أسطر قابل بين جبله ووسطه ، فهل الجبل بمعنى اليد ؟

(٣) الساجور : القلادة التي توضع في عنق الكلب . (المعجم) .

(٤) ساقطة من الأصل ، ومن (ط) .

جزءاً من الحبل ، والحمار ليس جزءاً من الحبل أصلاً .

ولو كان طرف الحبل متعلقاً بسفينة فيها نجاسة ، فإن كانت بحيث تنجر بالحبل لو جررت ، فهذا الصورة كصورة الشد على عنق حمار ، وإن كانت السفينة بحيث لا تنجر بالحبل لكبرها ، فالوجه القطع بصحة الصلاة ، فإن الحبل يتعلّق بطاهراً ، ووراء ٤١٩ متعلّقه النجاسة ، وليس السفينة جزءاً من الحبل ، ولا بحيث تنجر بحركة الحبل ، فكان ذلك كما لو كان الحبل متعلّقاً بباب بيت ، وفي البيت نجاسة .

وذكر العراقيون اختلافاً في السفينة الثقيلة والحبال ؛ فإن السفينة على حالٍ تجر بالحبال ، وهذا بعيد جداً .

وقد زيف العراقيون الخلاف فيه ، وإن حكوه ، والوجه القطع بالصحة .

ولو كان أحد طرفي الحبل متعلّقاً [بالكلب]<sup>(١)</sup> من غير واسطة ، والطرف الآخر تحت قدم المصلي ، فتصح صلاته وجهاً واحداً ، فإن هذا الطرف في حكم البساط ، ولو كان الطرف الذي يصلّي عليه المصلي طاهراً ، وكان الطرف الذي لا يلقي المصلي ولا يسامته نجساً ، لم يضر ذلك ، وقد قطعنا به فيما تقدم .

١١١٥ - فخرج مما قدمناه أن كل ما ينتمي إلى المصلي ملبوساً ، فهو مؤاخذ بظهوره جميعه ، ولو كان طرف منه نجساً أو ملقى على نجاسة ، لم تصح الصلاة ، طال أو قصر .

وإن كان ينتمي إلى المصلي انتساب البساط بأن كان تحت قدمه ، فإنما يؤخذ ٤٢٠ المصلي بظهوره ما يلقيه أو يوازيه .

وإن كان ينتمي إليه من جهة الحمل ، فمن ضرورة ذلك أن يكون المصلي رافعه شايته<sup>(٢)</sup> ، وإن انتسب إليه بتمسكه به ، والطرف الآخر نجس ، وما كان المصلي شايته ، ففي هذا الاختلاف [والتفصيل]<sup>(٣)</sup> ، والفرق بين أن يكون واسطة أو لم يكن ،

(١) في الأصل وفي (ط) : بالباب .

(٢) شايته : رافعه . من شأنه يشيله شيئاً : رفعه (المعجم) .

(٣) زيادة من : (ت١) ، (ت٢) .

ثم الفصل بين أن تكون الواسطة الطاهرة ساجوراً ، أو حيواناً ، أو صفيحةً طاهرة في سفينة ، وحشوها نجس .

### فصل (١)

١١٦ - إذا كان المصلي على بساطِ نجس ، وكان فرش إزاراً سخيفاً<sup>(٢)</sup> مهلهل النسج ، ذكر الأئمة فيه خلافاً ، من حيث إنه يُعد حائلاً ، والظاهر المنع ؛ لأن المصلي وثوبه الذي هو لابسه يلقى البساط النجس من خلال الفرج في أثناء النسج السخيف ، والمسألة مصورة في البساط النجس الجاف .

١١٧ - وإذا منعنا الرجل من الجلوس على الحرير ، فبسطَ فوقه إزاراً صيفياً ، فجلس عليه ، جاز . فلو بسطَ إزاراً سخيفاً ، كما ذكرناه / ، ففي جواز الجلوس عليه التردد الذي ذكرناه في البساط النجس في حق المصلي .

### فصل (٢)

١١٨ - المحدث يدخل المسجد عابراً وواقفاً ، والجنب يدخل المسجد عابراً ، ويحرم عليه الثبت فيه ، والحاصل إن كان يُخشى منها تلويث المسجد ، فهي ممنوعة من الدخول ، وليس ذلك من خصائص أحكام الحيض ؟ فإنَّ من به سلسُ البول ، واسترخاء الأسفل ، أو جراحة نصابة بالدم ، بحيث يُخشى منه التلويث ، يُمنع من دخول المسجد .

وإن كان لا يُخشى منها التلويث ، فهي ممنوعة من المكث ، وهل تمنع من العبور ؟ فعلى وجهين : أحدهما - أنها تمنع ؛ لأن حكم الحيض أغاظ من حكم الجنابة . والثاني - وهو الذي اختاره الصيدلاني وقطع به ، أنها كالجنب في جواز العبور ،

(١) في (ل) وحدها (فرع) مكان (فصل) .

(٢) السخيف غير متماسك النسج .

وإنما اختار هذَا ، لأن إثبات حكم [جزئي]<sup>(١)</sup> لاعتقاد افتراق كلي لا يتجه . وهو بمثابة قولنا : لا يحرم على الجنب ذكر الله ، ولا يحرم أيضاً على الحائض ، ولا يجب من افتراهما في أحكام / لا تعلق لها على الاختصاص بما نطلبُه أن يفترقا فيما نحن فيه .

٤٢٢ ويمكن أن يقال : المسلمين مستوون في المسجد ؛ فإنه بيت الله ، والمؤمنون عباد الله على إضافة التخصيص والتشريف ، والمحدث يصح اعتكافه ، ولا يحرم عليه اللبس ، والجنب يحرم عليه الاعتكاف ، فلم يكن من أهل اللبس ؛ إذ لو كان من أهله ، لكان من أهل الاعتكاف ، والعبور لا يحرم عليه ؛ فإنه ليس فيه ما يقتضي تحريم العبور ، فلتكن الحائض التي لا يخشى عليها<sup>(٢)</sup> التلويث كذلك .

ثم العبور الذي يتوجه هو على الاعتياد والاقتصاد ؛ فلا نأمره بالإسراع في المشي ، ولعل الضبط فيه ألا يعرج في موضع بخط تعريجاً يقضي بأن مثله يكون أقلَّ ما يجزئ في الاعتكاف ، إذا جرينا على أن الاعتكاف شرطه اللبس .

٤٢٣ ثم لا نؤاخذ العابر بسلوك أقصد الطرق ، وكيف يُظن هذا ، وله أن يدخل المسجد ابتداءً عابراً ، وإنما يتخيّل هذَا الفرق على مذهب أبي حنيفة<sup>(٣)</sup> ، فإنه لا يرى للجنب / أن يدخل المسجد ، لكن لو كان فيه ، فاحتلم ، فيخرج . ثم قال : إنه بال الخيار إن شاء انتهى أبعد الأبواب ، وإن شاء خرج من السبيل الأقرب . ولكن لا ينبغي للعابر عندنا أن يتتردد في أكناف المسجد ، معتقداً أن له أن يمشي ؛ فإن التردد في غير جهة الخروج في حكم المكث . وهذا بين .

١١١٩ - وأما الكافر ؟ فإن لم يكن جنباً ، فله أن يدخل المسجد بإذن واحد من المسلمين ، وهل له أن يدخل من غير إذن ؟ فعلى وجهين : أحدهما - لا يدخل ؛ فإن الكافر ليس من أهل من يقيم في المسجد ، فكأن المسجد يختص بال المسلمين اختصاصاً دار الرجل به .

(١) في جميع النسخ : « جديـد » والمثبت مما أفردناه من (ل) .

(٢) كذا في جميع النسخ ، على التوسيع في إنابة حروف الجر بعضها عن بعض ، فإن (على) من معانيها المصاحبة . وأما (ل) ففيها : « منها » .

(٣) ر . حاشية ابن عابدين : ١/١١٥ .

والثاني - أنه يدخل ؛ فإنه بالجزية ، صار من أهل دار الإسلام ،<sup>(١)</sup> والمسجد من الموضع العامة في دار الإسلام<sup>(٢)</sup> ، فشابه الشوارع التي يطرقها الكافة .

وإن كان الكافر جنباً ، فهل يجوز تمكينه من المكث في المسجد ؟ اختلف أئمتنا فيه ، فمنهم من منع من ذلك ؛ فإنه إذا كان يمنع المسلم الجنب رعاية لحق المسجد وحرماته ، فلأنه يمنع الكافر أولى / .<sup>(٣)</sup>

ومنهم من قال : لا يمنع ؛ فإنه ليس معتقداً لاحترام المسجد ، ولا تتعلق تفاصيل التكليف به مادام كافراً ، وكان الكافرون يدخلون مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم - مع القطع بأنهم يجبنون - ويجلسون إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ويطولون مجالسهم ، وربط رسول الله صلى الله عليه وسلم ثمامنة على سارية في المسجد في القصة المشهورة<sup>(٤)</sup> .

### فِصْنَلُ

١١٢٠ - صح نهيُّ رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الصلاة في سبعة مواطن : «المذيلة ، والمجزرة ، وقارعة الطريق ، وبطن الوادي ، والحمام ، وظهر الكعبة ، وأعطان الإبل»<sup>(٥)</sup> ، وقد سبق الكلام على بعض ما استعمل عليه الحديث .

١١٢١ - والذي نبغيه الآن الحمّام وأعطان الإبل ، فأما نهيُّ عن الصلاة في الحمّام ، فنهيُّ كراهة ، وذكر الفقهاء معنيين : أحدهما - أنه لا يخلو عن رشاش وبذُور عورات ،<sup>(٦)</sup> والثاني أنه بيت الشياطين ، وخرّجوا على ذلك الصلاة في / المسلح ، وإن عللنا النهي

(١) ما بين القوسين ساقط من : (ت ٢) .

(٢) حديث ربط ثمامنة . متفق عليه من حديث أبي هريرة مطولاً . (اللؤلؤ والمرجان : الجهاد ، باب ربط الأسير وحبسه وجواز المن علىه ، ح ١١٥٢) .

(٣) حديث النهي عن الصلاة في سبعة مواطن ، رواه الترمذى عن ابن عمر ، ورواه ابن ماجة من طريق ابن عمر عن عمر ، وفي سند كل منها راو ضعيف . كما قال الحافظ ، فانظر تفصيل قوله في التلخيص : ٢١٥/١ ح ٢٢٠ .

بالترشّش وبذو العورات ، فهذا لا يثبت في المسْلخ ، وإن عُللَ بأنه بيت الشياطين ، فقد يعم ذلك المسْلخ .

ومما نتكلّم فيه الصلاة في أعطاء الإبل - نهي رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الصلاة فيها - وليس المراد بالأعطان المرابط التي يكثر البول والبعر فيها ؛ فإنه عليه السلام نهى عن الصلاة في الأعطان ، وسُوّغ الصلاة في مرابض الغنم ، ولو كان النهي للنجاسة ، استوى الغنم والإبل . والمراد بالأعطان أن الإبل قد تزدحم على المنهل ، فتفرق أدواه<sup>(١)</sup> كلما شرب ذود نُحُّي ، حتى إذا توافت [استيقظ]<sup>(٢)</sup> ، فلا يكثر فيها الأبوال والأرواح ، ومراح الغنم يصور حسب تصوير أعطاء الإبل ، ثم سبب الفرق بينهما مذكور في الحديث ، والإبل لا يؤمن نفترتها . وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم في الإبل : « إنها جن خلقت من جن ، ألا تراها إذا نفرت كيف تشمّخ بآنافها ، وقال في الغنم : إنها خلقت من السكينة ؛ فإنها من دواب الجنة »<sup>(٣)</sup> .

\* \* \*

(١) فتفرق أدواه : تفرق : تفرق بحذف تاء المضارعة ، والأدواه : جمع ذُؤُد ، وهو القطع من الإبل بين ثلات إلى عشر (المعجم) .

(٢) في جميع النسخ (استيقظ) بالباء . ولكن ابن الصلاح قال في مشكل الوسيط : هي ببناء مثناة مكسورة ، ثم بياء مثناة من تحت ساكنة ، فعل لم يسمّ فاعله ، يقال : ساقها واستاقها ، فاعلمه ؛ فإنه تصحّف » ١. هـ بنصه . (مشكل الوسيط بهامش الوسيط : ١٧٢/٢) .

(٣) جزء من حديث ، ساقه الإمام على غير ترتيب وروده في كتب السنة ، وقد رواه الشافعي ، والبيهقي ، وروى أحمد ، والنسائي ، وأبي ماجة ، وأبي حبان ، والطبراني نحوه . (ر . مسند الشافعي : ٦٧ ح ١٩ ، البيهقي : ٤٤٩/٢ ، المسند : ٥٦/٥ ، ٥٧ ، وأبي ماجة : المساجد ، باب الصلاة في أعطاء الإبل ومراح الغنم ، ح ٧٦٩ ، صحيح ابن حبان : ١٧٠٢ ، وشرح السنة : ٤٠٤ ح ٤٠٤ ، والتلخيص : ٤٣٢ ح ٢٧٦/١) .

## باب الساعات التي تكره الصلاة فيها

١١٢٢ - قد ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم النهيُ عن الصلاة في خمسة أوقات ، روى أبو ذر وأبو هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « لا صلاة بعد الصبح ، حتى تطلع الشمس ولا صلاة بعد العصر حتى تغرب الشمس »<sup>(١)</sup> ، وروى عبد الله الصنابحي عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « إن الشمس تطلع ومعها قرن الشيطان ، فإذا ارتفعت ، فارقها ، فإذا استوٰت قارنها ، فإذا زالت ، فارقها ، فإذا دنت للغروب ، قارنها ، فإذا غربت ، فارقها »<sup>(٢)</sup> ، وهي عن الصلاة في هذه الأوقات .

إذاً الساعات التي تكره فيها الصلوات بلا سبب خمسٌ : ثلاث منها تتعلق بالزمان من غير تأثير فعلٍ : أحدها - إذا دنا طلوع الشمس ، فاختلَف في ذلك ، فقال قائلون : ٤٧٤ إذا بدت بوادي الإشراق ، دخل وقت الكراهة إلى طلوع القرصنة بتمامها / ، وقيل :

(١) الحديث بقريب من هذا اللفظ متفق عليه من حديث أبي سعيد ( ر . المؤلّف والمرجان : ١٥٩/١ ح ٤٧٤ ) . وأما عن أبي ذر ، فقد أخرجه الشافعي ، وأحمد ، وابن عدي ، ورواه ابن خزيمة في صحيحه والبيهقي في السنن ، وفي المعرفة . أما عن أبي هريرة ، فقد رواه البخاري ومسلم بلفظ : « نهي عن الصلاة بعد الصبح حتى تطلع الشمس .. » الحديث . قاله الحافظ في التلخيص : ( ١٨٥/١ ، ١٨٩ ح ٢٦٥ ، ٢٧٥ ح ٥٨٨ ) . وانظر البخاري : مواقيت الصلاة ، باب لا يتحرى الصلاة قبل الغروب ، ح ١٣٦ ، ومسلم صلاة المسافرين ، باب الأوقات التي نهى عن الصلاة فيها ، ح ٤٢٥ ، ومعرفة السنن والآثار : ٢٧٥ ح ٢٧٥ ، والسنن الكبرى : ٤٦١ ح ١٦٥ ، والمستند : ٥/٤ ، والكامل : ١٣٧ ترجمة عبد الله بن المؤمل ، وصحيح ابن خزيمة : ٤/١٢٦ ح ٢٧٤٨ » .

(٢) حديث عبد الله الصنابحي : رواه مالك في الموطأ ، والشافعي عنه ، والنسائي ، وابن ماجة ( ر . التلخيص : ١/١٨٥ ح ٢٦٦ ) وانظر أيضاً الموطأ : ١/٢١٩ كتاب القرآن ، وترتيب مسند الشافعي : ١/٥٥ ح ١٦٣ ، والنسائي : المواقت ، الساعات التي نهي عن الصلاة فيها : ١/٢٧٥ ح ٥٥٩ ، وابن ماجة : إقامة الصلاة والسنة فيها ، باب ما جاء في الساعات التي تكره فيها الصلاة ح ١٢٥٣ .

يمتد وقت الكراهة إلى استيلاء سلطان الشمس ، فإن الشعاع يكون ضعيفاً في الابداء ، ثم يظهر ويُهـر ، كما أنها إذا طفلت<sup>(١)</sup> للغروب يضعف نورها ، وظاهر الخبر يدل على الوجه الآخر ؛ إذ فيه : « فإذا ارتفعت فارقها » ، وهذا يظهر الشعاع .  
وأما الساعة الثانية ، فوقت الاستواء إلى أن تزول .

وأما الساعة الثالثة ، فوقت الغروب ، وهذا إذا أصفرت الشمس ، وقد ورد في النهي عن تأخير الصلاة إلى أصفار الشمس أخبار تحقق ما ذكرناه .

فأما الساعتان الباقيتان المتعلقتان بالفعل ، فمن فرغ من فريضة الصبح ، كرهنا بعدها كلّ نافلة ، لا أصل لها ، ولا سبب ، حتى تطلع الشمس . ومن فرغ من فريضة العصر ، كرهنا له إقامة ما لا سبب له<sup>(٢)</sup> من النوافل حتى تغرب الشمس .

ووجه تعلقها بالفعل أن من غلس بصلاة الصبح ، طال وقت الكراهة<sup>(٢)</sup> ، وإن أسف بأداء الفريضة ، قصر وقت الكراهة ، وكذلك صلاة العصر / .

١١٢٣- ثم نتكلـم بعد ذلك في الصلاة التي تكرـه في هذه الأوقـات والـتي لا تكرـه ، ونـتكلـم في استثنـاء زمان واستثنـاء مـكان .

فـاما القـول في الصـلوـات ، فـاعـلـموـا أـن الصـلوـات الـتي لـهـا أـسـبـاب كالـفوـائـت المـفـروـضـة ،<sup>(٣)</sup> وكـذـلـك السـنـن الرـاتـبة ، إن قـضـيـت في هـذـه الأـوقـات ، لم تـكـرـه .  
ونـذـكـر أـولاً قـاعـدة المـذـهـب من الأخـبار<sup>(٣)</sup> ، ثم نـذـكـر التـفـصـيل .

فقد وردت الفاظ تدل على تعميم النهي من غير تفصـيل ، منها ما روـي أبو ذـر وابـن الصـنـابـحي ، وقد وردت أـخـبـار تدل على رفعـالحرـج على العمـوم من غير تفصـيل ، منها ما روـي جـبـير بن مـطـعم أـنه صـلـى الله عـلـيه وـسـلـمـ قال : « يا بـنـي عبدـمنـافـ منـولـيـ منـكـمـ منـأـمورـالـنـاسـ شـيـئـاً ، فلا يـمـنـعـ أحدـآ طـافـ بهـذـاـ الـبـيـتـ ، أـيـةـ سـاعـةـ شـاءـ منـ لـيـلـ أوـ نـهـارـ »<sup>(٤)</sup> .

(١) طـفـلتـ الشـمـسـ (ـبـلـاثـ فـتـحـاتـ) طـفـلـاً وـطـفـلـاً ، مـالـتـ لـلـغـرـوبـ ، وـاحـمـرـتـ عـنـهـ ، وـأـطـفـلـتـ وـطـفـلـتـ : طـفـلـتـ . (ـالـمعـجمـ) .

(٢) ما بين القوسين ساقـطـ منـ : (ـتـ ٢ـ) .

(٣) ما بين القوسين ساقـطـ منـ : (ـتـ ٢ـ) .

(٤) حـدـيـثـ : « يا بـنـي عبدـمنـافـ .. » روـاهـ الشـافـعـيـ وأـحـمـدـ وـأـصـحـابـالـسـنـنـ ، وـابـنـ خـزـيـمةـ ، وـابـنـ =

وورد عن النبي صلى الله عليه وسلم إقامة صلاة في وقت مكروه ، روت أم سلمة : ٤٢٩ أن النبي صلى الله عليه وسلم دخل عليها بعد العصر فصلّى ركعتين ، قالت / : فقلت لجاريتي تقدمي إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقولي ألسْتَ كنْتَ نهيتنا عن الصلاة في هذا الوقت ؟ فإن أشار إليك فاستأخري ، فقالت الجارية ما رسمت ، فأشار إليها رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فلما فرغ ، قال : « هما ركعتان كنت أصليهما بعد الظهر ، فشغلني عنها الوفد »<sup>(١)</sup> وروي أنها قالت : « أنقضيها نحن إذا فاتتنا ؟ فقال صلى الله عليه وسلم : لا »<sup>(٢)</sup> فقيل في ذلك : كان رسول الله إذا أقام نافلة ، صارت وظيفة محتممة عليه ، ف قوله : لا . معناه لا يفترض عليكم كما يفترض علىي .

وسئل أبو سعيد الخدري عن حديث أم سلمة ، فقال : كان صلى الله عليه وسلم يفعل ما يؤمر ، ونحن نفعل ما نؤمر ، وأشار إلى أن ذلك كان من خصائص رسول الله صلى الله عليه وسلم .

والحديث الدال على التفصيل في النهي ما روي أن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ٤٣٠ رأى قيس بن [قهـ]<sup>(٣)</sup> يصلّي بعد الصبح ركعتين ، فقال / : ما هاتان الركعتان ؟ فقال : هما ركعتا الفجر ، فلم ينكر عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم<sup>(٤)</sup> وقد روي

حبان ، والدارقطني ، والحاكم ، وصححه الترمذى (ر . التلخيص : ١٩٠ / ١ ح ٢٧٦ ، والأم : ١٤٨ / ١ ، والمسند : ٨٠ / ٤ ، وأبو داود : ح ٨٩٤ في المنساك ، باب الطواف بعد العصر ، والترمذى : الحج ، باب ما جاء في الصلاة بعد العصر وبعد الصبح لمن يطوف ، ح ٨٦٨ ، والنسائي : مناسك الحج ، باب إباحة الطواف في كل الأوقات ، ح ٢٩٢٤ ، وابن ماجة : إقامة الصلاة ، باب ما جاء في الرخصة في الصلاة بمكة في كل وقت ، ح ١٢٥٤ ، والإحسان : ح ١٥٥٢ ، ١٥٥٣ ) .

(١) حديث أم سلمة . متفق عليه (ر . اللؤلؤ والمرجان : ١٥٩ ح ٤٧٧ ) .

(٢) هذه الزيادة رواها حماد بن سلمة بسنده عن ذكوان مولى عائشة عنها - أخرجها الطحاوى ، وقد ضعفها البيهقي ، ولذا جاء بها إمام الحرمين بصيغة التمريض (روى) (ر . التلخيص : ١٨٨ / ١ ) .

(٣) قيس بن فهد (بالفاء) في النسخ الأربع ، وفي التلخيص ، وفي الاستيعاب ، ولكن الصواب - والله أعلم - قيس بن قهد (بالقاف) . (ر . تجريد أسماء الصحابة ، والإصابة ، والمغنى في ضبط الأسماء ، وسنن البيهقي ) .

(٤) حديث قيس بن قهد . رواه الشافعى ، ومن طريقه البيهقي . (ر . التلخيص : ١٨٨ / ١ ) .

عنه عليه السلام في الحديث الصحيح أنه قال : « من نام عن صلاة أو نسيها ، فليصلها إذا ذكرها ، فإن ذلك وقتها لا وقت لها غيره »<sup>(١)</sup> .

١١٢٤- فمذهب الشافعي أنه لا يكره في هذه الأوقات إقامة الصلاة التي لها أسباب متقدمة ، فالفوائت تقضى في هذه الأوقات والجنازة إذا حضرت لم تؤخر الصلاة . وقد روي أنه صلى الله عليه وسلم قال : « يا علي لا تؤخر أربعًا وذكر من جملتها الجنازة إذا حضرت »<sup>(٢)</sup> ، ولو اتفق دخول المسجد في وقت من هذه الأوقات ، فالذى ذهب إليه الأئمة أنه يقيم تحيية المسجد ، و<sup>(٣)</sup> هي صلاة لها سبب ، وسببها الحصول في المسجد ، وهو مقترب بالوقت .

وحكى الصيدلاني عن أبي عبد الله الزبيري أنه كان يكره إقامة التحية في هذه الأوقات ، ويصير إلى أنها ليست صلاة مقصودة ؛ إذ تقوم إقامة / فائدة مقامها ، وهذا متروك عليه .<sup>٤٣١</sup>

وإذا جريت على طريقة الأصحاب ، فلو قصد الحصول في هذه الأوقات لا عنْ وفاق ، فيقيم التحية من غير كراهة ، كما لو قصد تأخير الفائدة إلى هذا الوقت ، والزبيري يكره التحية ، وإن كان دخول المسجد وفاقتاً .

وركعتا الإحرام صلاةً ورد الشرعُ بها ، وقد رأيت الطرق متفقة على أنه يكره الإتيان

وترتيب مسند الشافعي : ١/٥٧ ح ١٦٩ ، والسنن الكبرى : ٤٥٦/٢ .

(١) حديث من نام عن صلاة.. أصله في الصحيحين ، ولغظ مسلم : « من نسي صلاة ، أو نام عنها ، فكفارتها أن يصليها إذا ذكرها » (ر. اللؤلؤ والمرجان : المساجد ومواضع الصلاة ، باب قضاء الصلاة الفائدة واستحباب تعجيل قضائها ، ح ٣٩٧) .

(٢) حديث : « لا تؤخر أربعًا.. » قال الحافظ : الذي في كتب الحديث : « لا تؤخر ثلاثة ، الصلاة إذا أتت ، والجنازة إذا حضرت ، والأيم إذا وجدت لها كفؤاً » وقد رواه الترمذى من حديث علي ، وقال غريب . (ر. الترمذى : الجنائز ، باب ما جاء في تعجيل الجنائز ، ح ١٠٧٥ ، التلخيص : ١/١٨٦ ح ٢٦٧) وسيأتي في الجنائز .

(٣) كذا بالواو في جميع النسخ ، فلا تظن أنها صحفت عن الفاء ، ولكن هكذا أسلوب ولغة الإمام تجد فرقاً بين ما نتذوقه في عصرنا وبين ذاك العصر في الأسلوب والألفاظ ، والتعابير ، واستخدام أدوات الربط خاصة . وهنا أيضاً جاءت (ل) مثل أخواتها الأربع . فتأمل .

## كتاب الصلاة / باب الساعات التي تكره الصلاة فيها

بها في الأوقات المكرروحة ، وعللوا ذلك بأن سبب هذه الصلاة متأخر عنها ، وهو الإحرام ، وحصوله غائب ، فلا يجوز الإقدام عليها لتوقع السبب بعدها ، فالصلاحة التي لها سبب في غرض الفصل هي التي يتقدمها السبب أو يقارنها .

وسجود التلاوة يقام في الأوقات المكرروحة لتعلقها بسبب القراءة ، وهذا متفق لا كلام فيه .

ومما تردد الأئمة فيه صلاة الاستسقاء ، وذهب الأكثرون إلى أنها تقام في الأوقات المكرروحة ، فإن سببها مقترب بها ، ومن أثبتنا من لا يرى إقامتها فيها ؛ فإنها لا تفوت ، ولا يمتنع تأخيرها / ، فإذا قطعها قصداً في الأوقات المكرروحة ممنوع ، وهذا عند الأولين منقوض بالفائدة ؛ فإن قطعها على التراخي ، ثم لا يكره إيقاعها في هذه الأوقات ، وقد يقول الفقيه في تأخير الفائدة خطراً ؛ فإنها فريضة .

وهذا بيان مواضع الوفاق والخلاف فيما ليس له سبب .

**١١٢٥** - فأما التنفل الذي يبتديه الإنسان ، وليس فيه شرع على التخصيص ، فهذا الذي نعنيه بالصلاحة التي لا سبب لها ، فهذا بيان ما يتعلق بالصلوات .

**١١٢٦** - فأما استثناء الزمان ، فقد روى أبو سعيد الخدري : « أن النبي صلى الله عليه وسلم نهى عن الصلاة نصف النهار ، حتى تزول الشمس إلا يوم الجمعة »<sup>(١)</sup> ، فاختلف أئمته في ذلك فقال قائلون : هذا مختص بمن راح يوم الجمعة مهجرأ<sup>(٢)</sup> ، وحضر الجامع ، وكان يغشاه النعاس في وقت الاستواء ، فيصلّي ركعتين لطرد النعاس ، ولا كراهة ، ولا يجوز في حق غير هذا الشخص للحالة المخصوصة التي ذكرناها .

وحكى الصيدلاني وجهاً آخر : أنه لا كراهة في يوم الجمعة [في شيء من الصلوات

(١) حديث « النهي عن الصلاة نصف النهار حتى تزول الشمس إلا يوم الجمعة » رواه الشافعي من حديث أبي هريرة ، والبيهقي أيضاً ، ثم قال (يعني البيهقي) : وروي في ذلك عن أبي سعيد الخدري ، وعمرو بن عبسة ، وأبي عمر مرفوعاً . ١ . هـ وأصله عند البخاري من حديث سلمان . (ر . سنن البيهقي : ٤٦٤ / ٢ ، والتلخيص : ١ / ١٨٨ ح ٢٧٣) .

(٢) المراد هنا مبكراً ، من هجر إلى شيء ينذر إليه (المعجم) .

والأوقات ، فقد روي أن الجحيم لا تسرع يوم الجمعة<sup>(١)</sup>[٢] فهذا مختص / من بين ٤٣٣ سائر الأيام ، وهذا ضعيف عندي .

١١٢٧- فأما استثناء المكان ، فقد روي أن أبي ذر أخذ بغضادي الكعبة وقال : من عرفني فقد عرفني ، ومن لم يعرفي ، فأنا جندي ، [صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم] سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : « لا صلاة بعد الصبح حتى تطلع الشمس ، ولا صلاة بعد العصر حتى تغرب الشمس ، إلا بمكة »<sup>(٣)</sup> .

وقد اختلف أئمننا في ذلك ، فذهب الأكثرون ، إلى استثناء مكة في جميع الصلوات والأوقات ، لما روى أبو ذر ، وذهب آخرون إلى أن المراد بالاستثناء ركعتنا الطواف دون غيرهما من الصلوات .

وهذا فيه نظر ؟ فإن صلاة الطواف تقع بعد الطواف ، فيصير تقدم الطواف سبباً في اقتضائها ، فهي صلاة لها سبب ، ولا يظهر بها تخصيص ، وأجمع الأئمة على أن إقامة الطواف المتطوع به في الأوقات المكرورة لا كراهة فيه ، وقد روينا الخبر الصحيح فيه ، فإنه صلى الله عليه وسلم قال : « يا بني عبد مناف من ولني منكم من أمر الناس شيئاً ، فلا يمنعن أحداً طاف / بهذا البيت في أية ساعة من ليل أو نهار »<sup>(٤)</sup> فهذا تمام ٤٣٤ القول في ذلك .

(١) حديث « أن الجحيم لا تسرع يوم الجمعة » رواه أبو داود ، والبيهقي ، وهو ضعيف كما قال إمام الحرمين (ر . أبو داود : الصلاة ، باب الصلاة يوم الجمعة قبل الزوال ، ح ١٠٨٣ ، وضعيف أبي داود للألباني ، ح ٢٣٦ ، ضعيف الجامع الصغير ، ح ١٨٤٩ ، البيهقي : ٤٦٤/٢ ، التلخيص : ٣٣٩ ح ٢٧٥) .

(٢) زيادة من : (ط) ، (ت١) ، (ت٢) ، (د) .

(٣) حديث أبي ذر ، أخرجه البيهقي ، بهذا السياق نفسه ، وأخرجه أحمد ، والشافعي ، وابن خزيمة في صحيحه . وقد تقدم في أول الباب . (ر . السنن الكبرى : ٤٦١/٢ ، والتلخيص : ١٨٩/١ ح ٢٧٥ ، والمستند : ١٦٥/٥) .

(٤) حديث : « يا بني عبد مناف ... » رواه الشافعي ، وأحمد ، وأصحاب السنن ، وابن خزيمة ، وابن حبان ، والدارقطني ، والحاكم ، وغيرهم . (ر . التلخيص : ١٩٠/١ ح ٢٧٦) وقد تقدم آنفأ بأتم من هذا .

١١٢٨- ثم إذا أوقع المرء صلاةً لا سبب لها في ساعة من الساعات المكرورة ، حيث يمنع ذلك وينهى عنه ، ففي صحة الصلاة وجهان مشهوران : أحدهما - تصح ، فإنَّ الوقت على الجملة قابلٌ لجنس الصلاة ، فالنهي عند هذا القائل كراهة في الباب .

والثاني - أن الصلاة لا تصح ؛ فإن الصلاة لو صحت ، لكان عبادة ، والعبادة مأمور بها ، والأمر بالشيء والنهي عنه مقصوداً يتناقضان ؛ وليس لهذا كالصلاحة في الدار المغصوبة ؛ فإن النهي عنها مقصود في نفسه ، ولهذا تعلق بقاعدةِ الأصول وقررناها في موضعها .

١١٢٩- ولو نذر الرجل صلاة في هذه الأوقات ، فهو خارج على الخلاف ، فمن أصحابنا من أبطل النذر ، ونزله منزلة نذر صوم يوم العيد ، ومنهم من صححه . ثم الوقت لا يتعين بالنذر في الصلوات . فإن قيل : فهل يجوز إيقاع هذه المندورة في ٤٣٥ الأوقات/ المكرورة؟ قلنا : لاشك على هذا الوجه في جوازها ، فإنها صلاة مفروضة ، فضاحت الفاتحة وقضاءها .

وفي هذا بقية ، ستأتي مشروحة ، إن شاء الله عز وجل ، في صوم يوم الشك والعيد .

### فضيل

يتعلق بما نحن فيه

١١٣٠- وهو أن المسبوق إذا دخل المسجد وصادف الإمام في فريضة الصبح ، فلا ينبغي أن يستغل بالسنة ، بل يبادر الاقتداء بالإمام في الفريضة ، ثم إذا فرغ منها ، فليتدارك السنة .

وقال أبو حنيفة : إن علم أنه لو فرغ من السنة ، أدرك ركعة من فريضة الصبح ، فإنه يستغل بالسنة . وإن علم أن الجماعة في الفريضة تفوته ، فإنه يقتدي حينئذ<sup>(١)</sup> .

(١) ر . مختصر اختلاف العلماء : ٢٧١/١ مسألة : ٢٢٥ ، حاشية ابن عابدين : ٤٨١ و ٢٥٣ .

٣٤٣  
وقد استدل الشافعي على مذهبه بما روي عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : «إذا أقيمت الصلاة ، فلا صلاة إلا المكتوبة»<sup>(١)</sup> .

٤٣٦  
ثم إذا فرغ من الفريضة ، فالسنة مقضية ، أو مؤداة ؟ سيأتي القول في ذلك في التطوع ، على إنثرا إن شاء الله / .

وروى أبو هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : إذا أقيمت الصلاة ، فلا صلاة سوى المكتوبة ، فالحديث صحيح مسنّد ، والمزنني رواه موقوفاً على أبي هريرة .

### فصل

#### في قضاء النوافل

١١٣١ - فنقول : النوافل تنقسم : فمنها ما علقت بأوقات مفردة كصلاة العيد ، ومنها ما شرعت تابعة للفريضة كالنوافل التي تتأتى بأوقات الفرائض ، ثم منها ما يقُدُّم الفرائض ، ومنها ما يعقبها .

فأما ما انفرد منها بأوقات لها ، كصلاة العيد ، فالأصل أن يقضى ، وللشافعي قول آخر : «أنها لا تُقضى» ، وقد ذكره شيخي ، وحکاه صاحب التقريب ، وللهذه الشافعية فيما حکاه صاحب التقريب عنه : «أن القياس والأصل أن لا تقضى فائتها أصلاً» .

ثم ما يتأتى من النوافل ، ولا يتبع فريضة أولى بالقضاء عند الشافعي من النوافل التي تتبع الفرائض .

فتحصل في المؤقتات بأنفسها ، وفي توابع الفرائض ثلاثة أقوال : أحدها - أنه

(١) حديث «إذا أقيمت الصلاة ، فلا صلاة إلا المكتوبة» ، أخرجه مسلم وأصحاب السنن من حديث أبي هريرة ، ورواه أحمد بلفظ : «إلا التي أقيمت» ، (ر. مسلم : صلاة المسافرين ، باب كراهة الشروع في نافلة بعد شروع المؤذن ، ح ٧١٠ ، وأبو داود : التطوع ، باب إذا أدرك الإمام ولم يصل ركعتي الفجر ، ح ١٢٦٦ ، والترمذى الصلاة ، باب ما جاء إذا أقيمت الصلاة فلا صلاة إلا المكتوبة ، ح ٤٢١ ، والنسائي : ح ٨٦٦ ، ٨٦٧ ، الافتتاح ، باب ما يكره من الصلاة عند الإقامة ، وابن ماجة : إقامة الصلوات ، باب ما جاء في إذا أقيمت الصلاة فلا صلاة إلا المكتوبة ، ح ١١٥١ ، وانظر التلخيص : ٢/٥٤٤ ح ٢٣) .

كتاب الصلاة / باب الساعات التي تكره انصلاة فيها

لَا يقضى شىء منها أصلًا ؛ فإن الأصل أن الوظيفة المؤقتة إذا فات وقتها ، فقد فاتت ، لأن صيغة التأكيد تقتضي اشتراط الوقت / في الاعتداد بالمؤقت ، فإذا انقضى الوقت ، فليس الأمر<sup>(١)</sup> بالأداء أمراً بالقضاء ، فإن ثبت في الصلاة المفروضة القضاء فأمرين مجدد عند الشافعى ، ثم الفرائض ديون ، فإذا أثبت الشرع فيها عند الغوات مستدركاً فسيبه<sup>(٢)</sup> أنها لوازم ، ولا يتحقق ذلك في التوافل .

والقول الثاني - أنها تُقضى ؛ فإنها مؤقتة ، فلتقتضى كالفرائض .

والقول الثالث - أن ما اختص منها بوقت ، ولم يكن تابعاً لغيره ، قُضى ، وما هو تابع لا يقضى .

وكان شيخي يلحق صلاة الضحى بصلاة العيد في الترتيب ، من حيث إنها مفردة بوقت ، وليس تابعة لفرضية .

وأبو حنيفة<sup>(٣)</sup> يقول في التوافل التابعة : إن فاتت الفرائض معها ، قضيت مع الفرائض ، كما كانت تؤدي مع الفرائض ، وإن كانت فاتت وحدها ، لم تقض ، وليس في هذا التفصيل أثر ولا قياس .

التفریع : ١١٣٢ - إن حكمنا بأن التوافل لا تُقضى ، فلا كلام ، وإن حكمنا بأنها تُقضى / ، <sup>٤</sup> فهل تتأكد أم تُقضى<sup>(٤)</sup> أبداً ؟ فعلى قولين : [أحدهما - وهو اختيار المزنى - أنها تُقضى أبداً ، وهو القياس ، قال الصيدلاني : هذا أصح القولين]<sup>(٥)</sup> . والأمر على ما ذكره ؛ فإن ما فات وقت أدائه ، وثبت وجوب قبائه ، فلا وقت أولى بالقضاء من وقت كالفرائض .

والثاني - أنها إذا قُضيت تُقضى إلى أمد معلوم لا يُتعذر . ثم على هذا القول قوله في التوافل التابعة للفرائض : أحدهما - أن كل نافلة من التوابع فاتت ، فإنها تُقضى

(١) في (١٤) ، و(٢٧) : فالأمر بالأداء أمراً بالقضاء .

(٢) في (٢٩) ، (١٥) ، (٦٨) : فيه .

(٣) ر . حاشية ابن عابدين : ٤٨٢ / ١ ، وبذائع الصنائع : ٢٨٧ / ١ .

(٤) ما بين القوسين ساقط من : (٢١) .

(٥) ساقط من الأصل ، دون النسخ الأربع الأخرى .

ما لم يؤدّ المرة الفريضة الأخرى المستقبلة ، فإذا دخل وقتها وأدّاها ، فقد انقطع وقت إمكان قضاء الفائتة .

وبيان ذلك أن من فاته الوتر ، فطلع الفجر ، قضاه<sup>(١)</sup> ، فإنّ هو صلاته فريضة الصبح ، فلا قضاء بعد ذلك .

وهذا القول يجري في التوابع كلها على هذا النسق ، ووجهه أن الفريضة الآتية في الوقت المستقبل إذا أديت ، فقد انقطعت التبعية بالكلية باستفادة الفريضة الآتية<sup>(٢)</sup> ، والتتابع ما ثبتت مستقلة ، وإنما ثبتت تابعة .

والقول الثاني - أن النظر إلى / طلوع الشمس وغروبها في ذلك ، فمن فاتته سنة ٤٣٩ ليلية ، فإنه يتداركها ، ما لم تطلع الشمس ، ومن فاتته سنة نهارية كركعتي الفجر ، فإنه يتدارك ما لم تغرب الشمس ، واعتبار طلوع الشمس مع العلم بأن النهار الشرعي ابتدأه طلوع الفجر محال .

فالقول السديد في ذلك أن الأصل أن لا تقضى التواقي ، فإن قضيت ، تقضى أبداً ، كما ذكرناه .

وفي قضاء صلاة العيد ، بقيّه ستأتي في كتاب صلاة العيد .

وصلاة الخسوف لا تقضى بعد الانجلاء بلا خلاف ؛ فإنها في التحقيق ليست بمؤقتة ، وهذا يؤكّد<sup>(٣)</sup> نفي القضاء في المؤقتات .

فأما صلاة الاستسقاء<sup>(٤)</sup> فلا معنى لقضائها ، فإن الناس وإن سقوا ، فإنهم يأتون بصورة صلاة الاستسقاء<sup>(٤)</sup> ويضمنونها الشكر<sup>(٥)</sup> .

وهذا تفصيل القول في قضاء التواقي ، وقد روى أبو سعيد الخدري قضاء الوتر عن

(١) في (ت٢) وفي (ط) : صلاة .

(٢) كذا : « الآتية » بالباء في النسخ كلها ، ولعلها : « الآتية » بالنون .

(٣) تعقب ابن أبي عصرون الإمام قائلاً : « قلت : لا وجه لتأكيده ، لأن حكم المؤقت يخالف ما ليس بمؤقت » । هـ بنصه من مختصر النهاية : ٢٤٩/٢ .

(٤) ما بين القوسين ساقط من : (ت٢) ، ومن (ط) .

(٥) أي تكون صلاة شكر ، لا استسقاء .

النبي صلى الله عليه وسلم ، فقال : « قال رسول الله : من نام عن صلاة الوتر أو نسيه فليقضه إذا أصبح »<sup>(١)</sup> وإذا صح خبر في نوع من النوافل ، اتجه قياس الباقي عليه .

**فَتَرْبِعُ :** ١١٣٣ - كان شيخي / يقول : من صادف الإمام في صلاة الصبح وابتدا الاقتداء به ، فإذا فرغ من الفريضة ، استدرك ركعتي الفجر ، ونوى الأداء ؛ فإن الوقت باقي ، وتقديم ركعتي الفجر أدبٌ ورعايةٌ ترتيب ، والوجه ما قاله ، ولو كانت مقضية ، لاختلف القول في إمكان تداركها ، والعلماء متافقون على أنها تستدرك في الصورة التي ذكرناها .

### فِتْرَبِعُ

في ترتيب النوافل في المناصب والمراتب ، وبيان الأفضل فالأفضل منها :

١١٣٤ - فنقول : اتفق أئمنا على أن أفضلها صلاة العيدين ، والخسوفين ، والاستسقاء ، وهذه مقدمة على السنن التابعة للفرائض .

ثم أفضلها صلاة العيد ، فإنها جمعت التأثيث وفيه مشابهة الفرائض ، وشرعت الجماعة فيها ، وهو أيضاً وجہ بين في مضاهات المفروضات ، ثم يليها صلاة الخسوف ؛ فإن الجماعة مشروعة فيها ، وفيها معنى التأثيث من جهة أنها تفوت كما تفوت المؤقتات بانقضاء الأوقات ، وأخرها صلاة الاستسقاء ، فالمراعي فيها التأثيث وشروع الجماعة .

٤٤١ ١١٣٥ - وهذه الصلوات الخمس / مقدمة على أتباع الفرائض ، ثم أفضلها ركعتا الفجر والوتر ، وقد اختلف القول فيما ، فأحد القولين : إن الوتر أفضل من ركعتي الفجر ؛ فإن وجوبه مختلفٌ فيه ، وتركه على خطر .

(١) حديث « من نام عن صلاة الوتر » رواه أحمد بلفظ : فليوتر إذا ذكره ، أو استيقظ ، ورواه أبو داود ، والترمذى ، وابن ماجة . كلهم عن أبي سعيد ( ر ) . المستند : ٣١ / ٣ ، وأبو داود : الوتر ، باب في الدعاء بعد الوتر ، ح ١٤٣١ ، والترمذى : الوتر ، باب ما جاء في الرجل ينام عن الوتر أو ينسى ، ح ٤٦٥ ، وابن ماجة إقامة الصلوات ، باب من نام عن وتر أو نسيه ، ح ١١٨٨ .

والثاني : أن ركعتي الفجر أكمل وأفضل ، لما روي عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « ركعنا الفجر خير من الدنيا بما فيها »<sup>(١)</sup> ، وقال في صلاة الوتر : « إن الله تعالى زادكم صلاة هي خير من حمر النعم »<sup>(٢)</sup> ، فالصلاحة التي قدمت على الدنيا بما فيها أكمل وأفضل . وقالت عائشة : « ما كان يتسرع رسول الله إلى شيء تسرعه إلى ركعتي الفجر ، ولا إلى غنيمة ينتهزها »<sup>(٣)</sup> .

وكان شيخي يؤثر أن يقدم صلاة الضحى - من حيث إنها مؤقتة بنفسها - على النوافل الراتبة . وليس الأمر على ما ذكره؛ فإن السلف ما كانوا يواطئون عليها ، حسب مواطناتهم على النوافل الراتبة ، فالذى أراه أنها مؤخرة عن جميع النوافل الراتبة التابعة للفرائض .

وقد قال الشافعى في الوتر : يشبه / أن تكون صلاة التهجد ، وهذا معناه عند المحققين أن النبي صلى الله عليه وسلم كان مأموراً بالتهجد ، وقيل : كان فرضاً عليه ، فقال الشافعى : المعنى بالتهجد في قوله تعالى : « وَمِنْ أَلَيْلٍ فَتَهَجَّدُ بِهِ » [الإسراء : ٧٩] صلاة الوتر ، وهي التي كانت محظومة عليه ، لا يتركها في حضر ولا سفر ، وقد ورد في بعض الأحاديث أنه صلى الله عليه وسلم قال : « كتب على ثلات ، لم تكتب عليكم ، وذكر من جملتها الوتر »<sup>(٤)</sup> ، فإن قيل : قد سمي الله التهجد نافلة في حقه ،

(١) حديث : « ركعنا الفجر خير من الدنيا وما فيها » أخرجه مسلم بهذا الن�فظ من حديث عائشة .  
(مسلم : ٥٠١/١ ، كتاب صلاة المسافرين وقصرها ، باب (١٤) استحباب ركعتي الفجر ، والحمد عليهمما ، ح ٧٢٥) .

(٢) حديث : « إن الله زادكم صلاة... » رواه أحمد ، وأبو داود ، والترمذى ، وابن ماجة ، والدارقطنى ، والحاكم من حديث خارجة بن حذافة . وفي الباب عن معاذ بن جبل ، وعمرو بن العاص ، وعقبة بن عامر ، وأبي بصرة الغفارى ، وابن عباس ، وابن عمر ، وعبد الله بن عمر ، ولم يسلم واحد منها من مقال . (ر. التلخيص : ١٦/٢ ح ٥٢٣) ، وانظر : أبو داود : الصلاة ، باب استحباب الوتر ، ح ١٤١٨ ، والترمذى : أبواب الصلاة ، باب ما جاء في فضل الوتر ، ح ٤٥٢ ، وابن ماجة : إقامة الصلاة ، باب ما جاء في الوتر ، ح ١١٦٨ ، والدارقطنى : ٣٠/٢ ، والإرواء : ١٥٦/٢) .

(٣) حديث غائثة متفق عليه بلفظ : « لم يكن النبي صلى الله عليه وسلم على شيء من النوافل أشدَّ تعاهداً منه على ركعتي الفجر ». (ر . المؤلو والمرجان : ١٤١/١ ح ٤٢٢) .

(٤) يشير إلى حديث ابن عباس : « ثلات هن على فرائض ، ولكلم طوع : التحر ، والوتر ، وركعتي

فقال : ﴿نَافِلَةٌ لَكَ﴾ [الإسراء : ٧٩] ، فقد قال المفسرون : زيادة لك ؛ فإن نوافل غيره تقع جبراً لنقصان الفرائض ، وكانت فرائضه مبرأة من النقصان ، فيقع تهجده زيادة طاعة .

\* \* \*

---

الضحى» رواه أحمد (واللفظ له) والدارقطني ، والحاكم ، والبيهقي . وفي كل منها مقال .  
 (ر . التلخيص : ١٨/٢ ح ٥٣٠ ، والمسند : ٢٣١/١ ، والدارقطني : ٢١/٢ ، والبيهقي : ٢٦٤ ، والحاكم : ٣٠٠/١) .

## باب

### صلاة التطوع وقيام شهر رمضان

١١٣٦ - السنن الراية التابعة للفرائض قد اختلف فيها الأئمة وفي عددها / ، فقال ٤٤٣  
قائلون : هي إحدى عشرة ركعة ، ركعتان قبل الصبح ، وركعتان قبل الظهر ، وركعتان  
بعده ، وركعتان بعد المغرب ، وركعتان بعد العشاء ، والوتر ركعة .

وزاد بعضهم ركعتين أخرين قبل الظهر ، فيصير العدد ثلاث عشرة ركعة ، ويقع  
قبل الظهر أربع ركعات .

وزاد بعضهم أربع ركعات قبل العصر ، فمجموع الركعات سبع عشرة على حسب  
عدد الركعات المفروضات ، وعلى الجملة المتفق عليه أكد مما تطرق الخلاف إليه ،  
ولم يصح عن رسول الله المواظبة على صلاة قبل فريضة العصر حسب ما كان يواظب  
على سنة الظهر قبله وبعده .

وذهب بعض أصحابنا إلى استحباب ركعتين قبل فرض المغرب .

وقال أبو عبد الله الخضري : ليس لصلاة العشاء سنة ثابتة .

فهذا مجموع ما ذكر الأصحاب في السنن الراية .

### فضيل

١١٣٧ - السنن الراية كلها مثنى إلا الوتر على ما سيأتي التفصيل فيه ، وإذا أراد  
الإنسان أن / يتطوع بالصلاحة ابتداء ، فالأولى أن يأتي بها مثنى ، أيضاً ليلاً ونهاراً ،  
هذا مذهبنا . وروى ابن عمر عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « صلاة الليل <sup>(١)</sup>

(١) في الأصل ، وفي (ت ١) : « الليل والنهر » . ولفظ والنهر ، وارد في غير المتفق عليه في  
الصحيحين (ر . التلخيص : ٢٢/٥٤٣ ح ٢٢) .

- كتاب الصلاة / باب صلاة التطوع وقيام شهر رمضان

مشنٰى مشنٰى ، فإذا خشى أحدكم الصبح فليصل ركعة يوتر بها ما قد صلٰى <sup>(١)</sup> .

ثم لا خلاف أن الخِيرَة في التطوع الذي يبتديه المرء إليه في عدد الركعات ، ولو أراد أن يصلِّي مائة ركعة بتسليمية واحدة ، جاز ، ولو صلِّي ركعة فَرْدَةً ، جاز عندنا ، وإن كان نهاراً .

ثم إن صلٰى ركعات بتشهد واحد ، جاز ، وإن كان يقعد علىٰ أثر كل ركعتين ، ثم يقوم ، جاز ، فإنَّ تشهدين في أربع ركعات مفروضة موجودة . فإذا كان عدد الركعات إلى المتطوع ، فكل أربع ركعات من جملة صلاته كأربع ركعات مفروضة .

وإن كان يجلس للتشهد في إثر كل ركعة ، فهذا فيه احتمال ؛ من جهة أنا لا نلقي صلاة على هذه الصورة في الفرائض ، والأظهر عندي جواز ذلك ؛ فإن له أن يصل إلى ركعة فردة متطوعاً / ويتحلل عنها ، فإذا جاز له ذلك ، جاز له القيام عنها ، وزيادة ٤٤٥ ركعة أخرى .

والجملة فيه أن كل ما يجوز الاقتصر عليه والإتيان بتشهد التحلل في آخره ، جاز الإتيان بتشهد فيه مع القيام عنها ، ولا يشترط أن تكون صورة الصلاة المتطوع بها مضاهيةً لصورة الصلاة المفروضة .

فعلی هذا لو كان يصلی ثلاثين ركعة بتسليمة واحدة ، وكان يقعد للتشهد في كل ثلاث ركعات ، جاز ذلك .

١١٣٨- ولكن وراء هذا إشكال سأبديه في آخر الفصل .

فأقول : إذا نوى أن يصلّي ركعتين ويتشهد ، ثم بدا له أن يزيد ركعتين ، فليزيد ما شاء ، وليقسم قاصداً إلى الزيادة على حكم الاستدامة ، وهذا في التحقيق نيه في أثناء الصلاة . ولو كان نوى ركعتين ، ثم قام إلى الركعة الثالثة ساهياً ، ثم تذكر ولم يرد الزيادة ، فليرجع ويسجد للسهو ، كما يفعل ذلك في الصلاة المفروضة .

ولو أراد أن يتمادى ويزيد ، فله ذلك ، ولكن هل يعود جالساً؟ / ، ثم يقوم عن

(١) حديث : « صلاة الليل مثنى مثنى... » متفق عليه من حديث ابن عمر ، بنفس اللفظ الذي ساقه به إمام الحرمين . ( ر. اللؤلؤ والمرجان : ١ / ١٤٤ ح ٤٣٢ ) .

قعود قاصداً زيادة أم لا يعود بل يتمادى؟ فعلى وجهين : أحدهما - أنه يعود ؛ فإن انتهاضه كان على حكم السهو ، فلا يعتد به ، ثم يلزم على هذا أن يسجد للسهو ؛ لأن القيام الذي جاء به فقطعه صورة ركن زادها ، وليس معتداً بها ، وإن قلنا يمرّ ويتمادى ولا يرجع ، فكأنما لا نرى انتهاضه سهواً ؛ فيتمادى ولا يسجد للسهو .

١١٣٩- وقد ذكرت في باب سجود السهو أن المأمور إذا رفع رأسه قبل الإمام ، ظاناً أن الإمام قد رفع ، ثم علم أن الإمام في الركوع ، فهل يرجع؟ فيه خلاف : من أصحابنا من قال : لا يجوز أن يرجع ، ومنهم من قال : يجوز أن يرجع ، ولم يوجب الرجوع أحدٌ من أئمتنا ، والسبب فيه أن تقدمه على الإمام قصداً جائزٌ ، كما فرّ عناه .

وهذه المسألة التي نحن فيها من التطوع فيها مشابهةً لتلك ، ولكن بينهما فرق ؛ فإن قيام المتطوع قصداً إلى ركعة زائدة من غير نية الزيادة في الصلاة ، مبطل / للصلاة ، ٤٤٧ وقيام المقتنى قصداً قبل الإمام مع استدامة القدوة جائزٌ ، فإذا كان ساهياً حمل [عنه]<sup>(١)</sup> ، وكان في رجوعه تعديل صورة الركوع في ركعة واحدة ، وفي رجوع المتطوع في الصورة التي نحن فيها قطعاً لقيام لو تعمده من غير قصد [الزيادة]<sup>(٢)</sup> ، لأبطل صلاتَه ، فإذا حصل سهواً ، يجوز أن يؤمر به لقطعه ، فانتظم الخلاف في التطوع على وجهين ، وهو أنه يرجع على وجه لا محالة ، ولو لم يرجع ، بطلت صلاتُه ، وفيه وجهين أنه لا يجوز أن يرجع ، والخلاف في مسألة باب سجود السهو أنه في وجه يجوز أن يرجع ، وفي وجه لا يجوز أن يرجع ، فاما إيجاب الرجوع ثم ، فلا يجري أصلاً ، وهذا بين لمن ثبت .

١١٤٠- ولو نوى ركعتين ثم قام إلى الركعة الثالثة من غير سهو ، ولم يقصد أن يزيد في أعداد ركعاته ، فتبطل صلاتَه لا محالة .

ولو نوى أن يصلي أربع ركعات بتسلية واحدة ، ثم بدا له أن يقتصر على ركعتين ، فليشهد ، وليس ملماً .

(١) في الأصل وفي (ط) ، (ت١) ، (د١) : عليه . والمثبت من (ت٢) .

(٢) زيادة من : (ت٢) .

[ولو سلم ساهياً ، لم يتحلل ، فإذا تذكر ، فإن أراد أن يكمل ما نوى أكمل ، وسجد للسهو . وإن أراد أن يقتصر ، جاز ، ولكن لا يكون سلامه تحلاً وجهاً واحداً ، فإنه جاء بها غالطاً ، فليس سجد للسهو ، وليس سلم عمداً<sup>(١)</sup> ولو سلم عمداً ، وما يقصد الاقتصار على الركعتين ، فتصوير هذا عسر ، فإن لم يقصد به التحلل ، فكأنه يقصد خطاباً وتکليماً عمداً ، فتبطل صلاته ، كما لو خاطب في جهة أخرى عمداً .

١١٤١- وفي هذا الفصل دقيقة ، وهي أن من سلم في آخر صلاته ، فالأصح أنه لا يتشرط نية الخروج من الصلاة ، وإذا سلم المتطوع في أثناء صلاته قصداً ، فإن قصد التحلل ، فقد قصد الاقتصار على بعض ما نوى ، وإن سلم عمداً ، ولم يقصد التحلل ، فقد حمله الأئمة على كلام عمدٍ مبطل ، فكأنهم يقولون : لابد من قصد التحلل في حق المتنفل الذي يريد الاقتصار . وفي إيجاب قصد التحلل عند السلام في آخر صلاة انتهت نهايتها خلاف ، والأصح أنه لا يجب ، والفرق ظاهر ؛ فإن المتنفل المسلمين في أثناء صلاته يأتي بما لم تشتمل عليه نية عقده ولا بد من قصده فيه ، فافهم .

١١٤٢- ٤٤٩ وما يتعلق ببقية هذا/ الفصل ما أحلفنا عليه من بقية كلام في التشهد . فنقول : إن نوى أن يصلّي ركعتين بتشهد واحد ، ثم بدا له أن يتشهد مرتين على إثر كل ركعة مرة ، ولو عقد الصلاة على هذه الهيئة ، فالذى أراه أن ذلك لا يمتنع ، وإن عقدها على تشهد واحد ، وتشهد عقب الركعة الأولى ، فالذى أراه أنه ساهم ، يسجد للسهو ، وإن خطر له أن يتشهد عمداً على إثر الركعة الأولى ، فليفعل ، وهو كما لو أراد أن يزيد أو ينقص في صلاته ، في أثناء النافلة ، فليس تغيير الهيئة قصداً بأعظم من التغيير بالزيادة والاقتصار .

١١٤٣- ولو نوى ركعتين مطلقاً ، ولم يخطر له تشهدان ، ولا تشهد واحد ، فالذى أراه أن الصلاة تعقد على تشهد واحد ؛ فإنه المعتمد الغالب .

وإن نوى عشر ركعات بتسلیمة ، ولم يخطر له في التشهد شيء ، ولسنا نعهد صلاة

(١) ما بين المعقوفين ساقط من الأصل ، ومن (ط) .

على هذه الصفة حتى يتزل مطلق العقد عليها ، فيظهر عندي أن يجلس على إثر كل ركعتين ، وإن أراد مزيداً ، فيقصد .  
٤٥٠

١١٤٤ - ومن تمام الكلام في هذا : أنه إذا كان يصلي المكلف صلاة مفروضة رباعية ، فالتشهد الأول من الأبعاض ، ولو تركه ، سجد للسهو ، ولو نوى المتنفل أربع ركعات مطلقاً ، فله أن يتشهد في أثناء الصلاة ؛ تزيلاً على الصلاة المفروضة ، ولو ترك التشهد الأول ، فالذى أراه أنه لا يسجد للسهو في النافلة ؛ فإن التشهد في الفريضة مشروع (١) مؤكداً ، ولا يتحقق هذا التأكيد في النافلة ، ولا يبلغ مبلغ الأبعاض المشروعة .

ولو نوى أن يصلي أربع ركعات ويتشهد مرتين (٢) ولو ترك التشهد الأول قصداً ، [فالذى أراه أنه لا يسجد للسهو ، ولو ترك المفترض التشهد الأول قصداً] (٣) ، فالذهب الظاهر أنه يسجد للسهو ؛ فإن التشهد الأول مشروع في الفرض شرعاً ، وليس إلى المصلي رفعه ، والتشهد في صلاة التطوع إلى قصده ، وإن أراد أن يرفعه ، كان له رفعه ؛ فإن رفعه لا يزيد على رفع ركعات ، كان نواها .

ولو قصد / تشهادين ، ثم ترك التشهد الأول ساهياً ، ففي سجود السهو احتمال ،  
٤٥١ والظاهر أنه لا يسجد ، والسبب فيه أن سجود السهو يتعلق من السنن باكدها الذي يسمى الأبعاض ، ولا يتحقق التأكيد في حق المتنفل مع أن الأمر إلى خيرته في تغيير الصلاة وتبدل هيئاته .

١١٤٥ - فهذا تمام القول في ذلك . وما ذكرته من الزيادة والنقصان ، فهو في التطوع الذي بيناه .

فاما السنة التي حدّها الشرع وأثبتت هيئاتها ، فليس إلى المكلف تغييرها ، ولو زاد ركعة ثالثة في ركعتي الفجر ، بطلت تلك الصلاة ؛ فإنه خالف وضع الشرع فيها ، ولكن يجوز أن يقال : تقلب تطوعاً أو تبطل ؟ فعلى خلاف ، سبق في مواضع ، وسيعود مشروعأ .

(١) ما بين القوسين ساقط من (ت ٢) .

(٢) ما بين المعقوفين ساقط من الأصل ، ومن (ط) .

### فِصْلُكَمْ

١١٤٦ - للمتنفل أن يصلّي قاعداً مع القدرة على القيام ، ولو أراد أن يتnelly مومياً  
 ٤٥٢ مستلقاً أو على جنب ، فقد اختلف أئمتنا فيه : والذى اختاره الصيدلانى / جواز ذلك ،  
 وكان شيخي يحکي هذا ويزيفه ، ويقول : إنما ثبت الاقتصر على القعود رخصة في  
 النافلة مع الإتيان بكمال الأركان ، فإن أراد أن يسقط جميع الأركان قياساً على القيام  
 الذى أبدل بالقعود ، فقد أبعد ، والذى ذكره شيخي حسنٌ متوجه ، وهذا يلتفت إلى  
 إقامة النافلة على الراحلة في الحضر ، وقد قدمت التفصيل فيه في باب استقبال القبلة .

### فِصْلُكَمْ

١١٤٧ - من نذر صلاة ، لزمه الوفاء بها ، وهل له أن يقعد فيها مع القدرة على  
 القيام ؟ فيه قولان مأخوذان من أصلٍ سنوضحه في النذور ، وهو أن الملزم بالنذر هل  
 يحمل على واجب الشرع ، أو يحمل على حكم الاسم المطلق ؟ وفيه قولان سينأتي  
 ذكرهما في موضوعهما إن شاء الله .

ولو نذر أن يقوم في كل نافلة ولا يقعد ، فقد قال الصيدلانى : لا نأمره بالوفاء بهذه  
 ٤٥٣ النذر ؛ فإن القعود في النافلة رخصة ، ومن أراد أن ينفي الرخصة بنذرها ، لم يجد / إليه  
 سبيلاً ، وهو بمثابة ما لو نذر أن يتمم الصلاة في كل سفر ، أو يصوم ولا يفتر ، وهذا  
 الذي ذكره في نهاية الحسن .

ولو نذر أن يصلّي أربع ركعات قائماً ، لزمه القيام قولهً واحداً ؛ لأنّه صرّح  
 بالتزامه ، وهذا كما لو قال : الله على أن اعتق عبداً سليماً عن العيوب والآفات . لزمه  
 الوفاء ، ولو أطلق ، ففي إجزاء معيب عنه قولان ، ولست أسترسل في مسائل النذور ؛  
 فإنها صعبـة المرام ، لا يتأتـى الخوض فيها إلا بتمهـيد أصولها .

## فصلٌ

قال : « وأما قيام شهر رمضان ، فصلاة المنفرد أحب إلى منه . . . إلى آخره »<sup>(١)</sup> .

١١٤٨ - أراد بقيام شهر رمضان التراويف ، ولست أطيل [ذِكْر] <sup>(٢)</sup> ما كان من رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وما جرى لعمر رضي الله عنه : أما ما صح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم : « أنه صلى بأصحابه جماعةً ثلثَ ليال ، ثم ترك الجماعة ، فروجع فيها ، فقال : خشيت أن تكتب عليكم ، فلا تطيقون »<sup>(٣)</sup> ثم رأى عمر أن يجمع الناس على إمام ، لما علم أن الشرع لا يتغير بعد وفاة / رسول الله صلى الله عليه وسلم <sup>(٤)</sup> .

١١٤٩ - وقد اختلف أئمننا في أن الانفراد بها أفضل أم الجماعة ؟ وحاصل ما ذكره أوجهها : أن الجماعة أفضل تأسياً بسيرة عمر ، وما كان من رسول الله صلى الله عليه وسلم أولاً .

والثاني - أن الانفراد بها أفضل ؛ فإنها صلاة الليل ، فالاستخلاء بصلاة الليل أولى ، وقد روي عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « فضل صلاة الرجلتطوعاً في بيته ، على صلاته في المسجد كفضل صلاته المكتوبة في المسجد ، على صلاته في بيته »<sup>(٥)</sup> وروي أنه صلى الله عليه وسلم قال : « صلاة في مسجدي هنذا أفضل من مائة

(١) ر. المختصر : ١٠٧/١ .

(٢) زيادة من (ل) .

(٣) حديث صلاة التراويف : « خشيت أن تفرض عليكم » متفق عليه من حديث عائشة . (ر. المؤلو والمرجان : ٤٤٥/١ ح ٤٣٦) .

(٤) أثر جمع عمر الناس على إمام في صلاة التراويف . هنذا الجزء الذي ذكره إمام الحرمين في صحيح البخاري : ٢٥٢/٢ ، كتاب صلاة التراويف ، باب (١) فضل من قام رمضان ، ح ٢٠١٠ .

(٥) الحديث معناه في الصحيحين ، متفق عليه من حديث زيد بن ثابت بلفظ « . . . فإن أفضل

صلاة في غيره من المساجد ، وصلاة في المسجد الحرام أفضل من ألف صلاة في مسجدي ، وأفضل من ذلك كله رجلٌ يصلّي في زاويةٍ ركعتين ، لا يعلمها إلا الله تعالى<sup>(١)</sup> .

والوجه الثالث - أنه إن كان حافظاً للقرآن عالماً بأنه لو خلا بنفسه ، لما منعه الكسل ٤٤٥، والفشل<sup>(٢)</sup> عن الصلاة على حقها ، فالانفراد أولى ، وإن/ كان لا يحسن ما يصلّي به ، ولم يأمن أن يثبته الكسل لو خلا ، وإذا كان يصلّي في جماعة ، أقام الصلاة مقتدياً ، فالاقتداء أولى به .

١١٥٠- ثم إن لم تشرع الجماعة فيها ، فال السنن الراية التابعة للصلوات المفروضات أفضل وأولى منها .

وإن قلنا الجماعة مشروعة فيها ، فالأصح أيضاً تفضيل السنن الراية عليها ؛ فإنها لا تتأصل في وظائف المكلف تأصل الرواتب .

ومن أئمتنا من شباب بتفضيلها على قولنا باستحباب الجماعة فيها ؛ لأن الجماعة أقوى معتبر في التفضيل ، كما تقدم ذكرها .

١١٥١- ثم ذكر الشافعي<sup>(٣)</sup> أن أهل المدينة يقومون بتسعة وثلاثين ركعة ، وأصل هذه الصلاة عشرون ركعة ، وسبب زيادته أن أهل مكة يقومون بين كل ترويحتين إلى البيت ، فيطوفون سبعة أشواط ، ويصلّون ركعتين للطواف ، فزاد أهل حرم رسول الله

الصلاحة صلاة المرء في بيته إلا المكتوبة » (اللؤلؤ والمرجان : ١٤٩ / ١) ح ٤٤٧ .

(١) هذا المعنى عند البخاري ، ومسلم من حديث زيد بن ثابت (اللؤلؤ : ١٤٩ / ١) ح ٤٤٧ ، وعند الترمذى في باب فضل التطوع في البيت ، ح ٤٥٠ ، وعند النسائي في قيام الليل ، باب الحث على الصلاة في البيوت ، ح ١٦٠٠ . قال الحافظ : ولأبي داود : « صلاة المرء في بيته أفضل من صلاته في مسجدي هذا ، إلا المكتوبة » (التلخيص : ٢١ / ١) ح ٥٤١ . ولم أصل إلى هذا اللفظ عند أبي داود (ر . أبو داود : ١٤٥ / ٢) ، باب ٣٤٦ فضل التطوع في البيت ، ح ١٣٤٧ .

(٢) الفشل : التراخي (المعجم) .

(٣) في (١٤) ، (ت ٢) : ثم ذكر شيخي ، والصواب : الشافعي ، فهذا ما رواه عنه المزني في المختصر : ١٠٧ / ١ .

صلى الله عليه وسلم في صلاتهم في مقابلة ما يأتي به أهل مكة من الأشواط في خلال التراويف .

١١٥٢ - وانختلف / أئمننا في معنى قول الشافعى ، « وأما شهر رمضان ، فصلاة المنفرد أحب إلى منه » : منهم من قال : معناه [أن الانفراد بها أفضل من إقامتها في الجماعة ، ومنهم من قال معناه]<sup>(١)</sup> أن الراتبة التي لا يشرع فيها الجماعة أحب إلى من التراويف التي شرعت الجماعة فيها .

### فِصَلَاتُ الْوَتَرِ

١١٥٣ - صلاة الوتر لا تجب عندنا ، ولا واجب شرعاً إلا الصلوات الخمس ، والخلاف مشهور في ذلك .

١١٥٤ - ثم لو أوتر الرجل برکعة واحدة ، جاز ، ولو أوتر بثلاث ، أو خمس ، أو سبع ، أو تسع ، أو إحدى عشرة ركعة بتسلية واحدة ، جاز . وقد نقل جميع ذلك عن رسول الله صلى الله عليه وسلم .

وفي بعض التصانيف : أو ثلث عشرة . ولا ينبغي أن يعتمد ذلك .

وهذا التردد في أن الإتيان بثلاث عشرة ، هل نقل عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أم لا ؟

ومن أوتر بما يزيد على الحد المنقول عن المصطفى ، مثل أن يوتر بخمس عشرة ركعة فصاعداً ، فهل يصح إيتاره ؟ فعلى وجهين : أحدهما - لا يصح وتره ؛ فإن الوتر من أفضل السنن الراتبة المشروعة ، فلا يجوز تعديتها / عن مراسم الشرع ، كركعتي الفجر ؛ فإن من أقام سنة الصبح أربع ركعات ، لم يكن مقيناً لهذه السنة ، فكذلك من زاد الوتر على ما يصح نقله عن رسول الله صلى الله عليه وسلم .

والثاني - يجزئ في الوتر الزيادة ؛ فإن الرسول صلى الله عليه وسلم ورد بإقامته

(١) ساقط من نسخة الأصل ، (ط) . دون باقي النسخ .

كتاب الصلاة / باب صلاة التطوع وقيام شهر رمضان  
علي أحياء ووجوه ، ففصل بينهما وبين السنن التي كان لا يقيمهما قط - سفراً أو حضراً -  
إلا على عدة واحدة .

١١٥٥ - ثم من كان يوتر بخمس ، أو سبع ، أو غيرها من العدد ، فكم يتشهد في الصلاة الكثيرة الركعات ؟ اختلفت الروايات في ذلك ، فروي أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يوتر بخمس لا يتشهد إلا في الرابعة والخامسة ، وبسبعين لا يجلس إلا في السادسة والسابعة ، وبسعين لا يجلس إلا في الثامنة ، والتاسعة ، وبإحدى عشرة لا يجلس إلا في العاشرة والحادية عشرة . فهؤلاء الروايات تدل على أنه كان يتشهد مرتين .

وروي أنه كان يوتر بثلاث لا يجلس إلا في آخرهن [وبخمس لا يجلس إلا في آخرهن]<sup>(١)</sup> . وقد روت عائشة رضي الله عنها الروايتين<sup>(٢)</sup> .

٤٥٨ وما ذكرناه / تردد في الأولى على حسب اختلاف الرواية ، ولو [آخر]<sup>(٣)</sup> المؤتر بإحدى عشرة مثلاً أن يجلس للتشهد في إثر كل ركعتين ثم يقوم ، ولا يتحلل ، لم يكن له ذلك ؛ فإنما نتبع الرواية في هذه الصلاة الراتبة العظيمة القدر ، وليس كما إذا أراد الرجل أن يتقطع بعشر ركعات أو أكثر بتسلية واحدة ، وأراد أن يجلس للتشهد على إثر كل ركعتين ؛ فإنما قد ذكرنا هذا فيما سبق ، والفرق أن التطوعات لا ضبط لها في عدد الركعات ، وأقدار التشهادات ، وصلاة الوتر حقها أن تُضبط وتحصر على ما يرد في الأخبار .

ثم تردد الأئمة في جواز الزيادة على ما نقل من عدد الركعات ؛ من جهة أنها ظلتنا أن إقامة رسول الله صلى الله عليه وسلم إليها على جهاتها ممهدًا للأئمة جواز الزيادة .

(١) سقط من الأصل ومن (ط) وحدهما .

(٢) حديث عائشة عن اختلاف أعداد الركعات في الوتر ، وأنه كان لا يجلس إلا في آخرها ، وأنه كان يجلس في الأخيرة والتي قبلها . مؤلف من أكثر من حديث ، كلها عند مسلم (كتاب صلاة المسافرين ، باب ١٧ ، ١٨ - ج ١ من ٥١٤-٥٠٨) وانظر (تلخيص الحبير : ١٤/٢ ، ١٥ ، ٥١٢ ، ٥١٤ ، ٥١٦ ، ٥١٧ ، ٥١٨) .

(٣) في النسخ الخمس : أوتر ، والمثبت تقديرًا .

وأما التشهد ، فالمنقول فيه يشير إلى اتباع ضبط :

فأما الاقتصار على تشهد واحد <sup>(١)</sup> فمحمول على محاولة الفرق / بينها وبين صلاة المغرب ، وأما الإتيان بشهادتين <sup>(٢)</sup> ، فمحمول على تشبيهها بصلاة المغرب ، وليس فيها ما يتضمن الخروج عن الضبط بخلاف أعداد الركعات .

ثم اختلف أئمتنا : فالذى ذكره المعتمدون أن ما ذكرناه من التشهادين ، والتشهد الواحد كلاهما سائغان ؛ لصحة الرواية فيهما جمياً عن عائشة رضي الله عنها .

وفي بعض التصانيف أن من أصحابنا من لم ير [غير] <sup>(٢)</sup> الاقتصار على تشهد واحد في [الآخر] <sup>(٣)</sup> ، واعتقد أن ما روي عن التشهادين إنما جرى على التفصيل ، فكان يصلி أربعاً بتسليمة ، ثم ركعة بتسليمة ، فيقع تشهادان ، وكذلك ما كان يزيد في

(١) ما بين القوسين سقط من (ت ٢) .

(٢) هذه الزيادة تقديرٌ منا لاستقامة العبارة . وقد أعينا تقويمها ، فمن عجب أن تتفق النسخ الخمس على هذا الحال . ويبدو أن أصل عبارة المؤلف رحمة الله كانت هكذا : « من أصحابنا من لم ير إلا الاقتصار على تشهد واحد » فكانت عين الناسخ لا تستوعب أو لا تقبل وجود هذا التابع [إلا إلا] فيسبق الوهم إلى أنه تكرار .

وقد قطعت أخيراً بهذه عندما وجدت النموي حكى لهذا الكلام عن إمام الحرمين قائلاً : وحكي الفوراني وإمام الحرمين وجهاً أنه لا يجوز الوتر بشهادتين ، بل يشرط الاقتصار على تشهد واحد ، وحمل هذا القائل الأحاديث الواردة بشهادتين على أنه كان يسلم في كل تشهد . قال الإمام ، وهذا الوجه ردٌّ لا تعول عليه » ١- هـ بنصه ( ر . المجموع : ١٢/٣ ) . وهذا كما ترى نفس كلام إمام الحرمين ، يقرب من حروفه . رضي الله عنهم . وألهمنا الصواب .

وتأكد هذا أيضاً بما ثبت عندنا من المقصود بقول إمام الحرمين : « بعض التصانيف » ، « بعض المصنفين » إنما يقصد به (الفوراني) .

والآن حقت علينا سجدة الشكر ؛ فقد جاءتنا (ل) ؛ ووجدنا عبارتها : « وفي بعض التصانيف أن من أصحابنا من لم ير إلا الاقتصار على تشهد واحد في الآخر » وهذا يعني هو التقدير الذي قدرته ، وفسرت به خطأ الناسخ ؛ فالحمد لله حمدًا يوافي نعمه ، ودائماً وأبداً نلوذ بحوله وقوته ، ونبأ من حولنا وقوتنا ، ونسأله أن يقيض لنا من أهل العلم والصلاح من ينظر في عملنا هذا بعين الإنصاف ، ويجعل جزاءنا منه دعوة بخير .

(٣) في الأصل ، (ط) ، (ت ١) : « الإجزاء » ، والمثبت من (ت ٢) ، وصدقها (ل) .

الركعات . وهذا رديء ، لا تعويل عليه ، والمذهب طريقة الأصحاب .

١١٥٦ - ومن أهم ما يذكر في الوتر أن الأفضل في عدّة ركعاتها ماذا ؟ فذهب بعض أصحابنا إلى أن الإيتان بثلاثٍ موصولة أفضل ؛ فإن ذلك صحيح وفاقاً ، والإيتار بركعة واحدة مختلف فيه ، وارتىاد / ما يصح وفacaً أولى ؛ فإن الصلاة خطيرة عظيمة الموقع ، وهذا اختيار أبي زيد المرزوقي .

ومن أصحابنا من قال : الأفضل الإيتار بركعة فردة ، وغلا هذا القائل بها ، فقال : لو أوتر بإحدى عشرة ، وأوتر بركعة فردة ، فالرکعة الفردة أفضل من إحدى عشرة ، وتعلق هذا القائل بما روي : « أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يوتر بركعة واحدة في آخر الليل ، يوتر به ما قد صلى » والزيادة على الواحدة ما كان يوازن عليها ، وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يبين الجواز بما يندر من أحواله ، ويوضح الأفضل بما يوازن .

وذكر القفال وجهاً ثالثاً ، فاقتصر وأنصف فيه ، فقال : لو صلى ثلاثة في تسلية ، وصلى ركعتين وسلم ، ثم أوتر بركعة ، فالثلاث الموصولة تقابل بالثلاث المفصولة ، فيقال : الفضل أفضل ، فاما إذا قوبل ثلاث بوحدة ، فلاشك أن الثلاث أفضل / من الواحدة .

وذكر بعض أصحابنا وجهاً رابعاً فقال : إن كان ينفرد بالوتر ، فالفضل والإيتار بركعة واحدة أفضل ، وإن كان يصلى بالناس ، فثلاث ركعات موصولة أولى ؛ فإن الجماعة تجمع طبقات الناس على مذاهب ، بالإيتار بما يجتمع عليه أصحاب المذاهب أولى .

وكل هذا التردد بين الثلاث الموصولة ، والرکعة الفردة ، والثلاث المفصولة ، فاما الزيادة على الثلاث ، فلا يؤثره من طريق الفضيلة أحد من الأئمة ، وإنما يحمل فعل الشارع على الجواز ، لا على الأولى .

١١٥٧ - وما يتعلق بالوتر أن الصديق رضي الله عنه كان يوتر ، ثم ينام ، ثم يقوم ويصلى [من التهجد ما وفق له ، ووتره سابق ، وكان عمر ينام ولا يوتر ، ثم يقوم

ويصلي [١] ما اتفق له ، ثم يوتر في آخر الأمر ، وكان ابن عمر يوتر وينام ، ثم يقوم ويصلي ركعة فردة ، يصير بها ما يتقدم شفعاً ، ثم يصلي متھجداً ، ثم يوتر برکعة فردة ، « وكان يسمى ذلك نقض الوتر » [٢] .

فأما أبو بكر وعمر رضي الله عنهمَا ، فإنهمَا راجعاً رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقال صلى الله عليه وسلم وأشار إلى أبي بكر : « أما هذَا فأخذ بالحزم ، وأما هذَا وأشار إلى عمر الفاروق - فأخذ بالقوَّة » [٣] .

وميل الشافعي إلى حزم أبي بكر ؛ فإن إقامة الصلاة أولى من النوم عليها على خطر الانتباه .

وأما نقض الوتر ، كما روِيَ عن ابن عمر ، فلم يره أحدٌ ممَّن يعتمد من أئمَّة المذهب .

وذكر بعض المصنفين أنَّ الأولى عندنا ما فعله ابن عمر رضي الله عنه . وهذا خطأ ، غير معدود من المذهب . والتمسُّك بسيرة الشَّيْخِيْنَ الأولى ، ولم يؤثُر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم نقضُ الوتر .

## فِصْكَلَةٌ

١١٥٨ - لو صلى العشاء أربع ركعات ، وصلَّى بعدها ركعة واحدة وترأً ، ولم يزد ، فهل يجزيه الوتر ؟ تردد أئمَّتنا فيه ، فمنهم من قال : يصح وتره ، وهو القياس ، ومنهم

(١) سقط من الأصل ، ومن (ط) وحدهما .

(٢) حديث نقض ابن عمر للوتر . رواه الشافعي ، وأحمد ، والبيهقي (ر . ترتيب مستند الشافعي : ١٩٥ ح ٥٥١ ، المسند : ١٣٥ / ٢ ، البيهقي : ٣٦ / ٣ ، التلخيص : ٢ / ٢ ح ٥٤٩ ) . وخلاصة البدر : ١٨٣ / ١ ح ٦٣٠ .

(٣) حديث حزم أبي بكر وقوفة عمر ، مشهور ، رواه أبو داود ، ابن خزيمة ، والطبراني ، والحاكم من حديث أبي قتادة . والبزار ، وابن ماجة ، وابن حبان ، والحاكم ، من حديث ابن عمر ، وفي الباب عن أبي هريرة ، وجابر (ر . أبو داود : الصلاة ، باب في الوتر قبل النوم ، ح ١٤٣ ، ابن خزيمة : ح ١٠٨٤ ، الحاكم : ٣٠١ / ١ ، ابن ماجة : إقامة الصلاة ، باب ما جاء في الوتر أول الليل ، ح ١٢٠٢ ، ابن حبان : ٢٤٣٧ ، التلخيص : ٢ / ١٧ ح ٥٢٦ ) .

من قال : ما جاء به تطوع وليس الوتر الم مشروع ؛ فإن من صفة الوتر أن يوتر ما تقدم عليه من السنن الواقعة بعد فرضية العشاء ، فإذا لم يوجد غيرها ، لم يكن وتراً ، وفي كلام الشافعي إشارة إلى الوجهين جمِيعاً ، وميله إلى أن ما يأتي وتر . وإن قصر في ترك السنن قبله .

**٤١٣** **فتىع :** ١١٥٩ - ظاهر المذهب أنه لو أتى بصلوة / الوتر قبل فرضية العشاء ، لم يعتد بما جاء به وتراً أصلاً .

وقال أبو حنيفة<sup>(١)</sup> ، هو وتر . وهو مذهب بعض أصحابنا ، والأصح الوجه الأول ، ولم يحك بعض أصحابنا غيره ؛ لأنها على كل حال متربة على سابق . والصحيح من مذهب أبي حنيفة أنه لو اعتقد ذلك عن قصد ، لم يعتد بما جاء به ، ولو سها ولم يتعمده ، فيعتد به ، ومن أبعد من أثمننا في الاعتداد به لم يفصل بين أن يكون ذلك عن نسيان ، وبين أن يكون عن قصد وتعمد .

### فِصَابَةُ الْوَتَرِ

**١١٦٠** - القنوت لا يشرع في الوتر عندنا إلا في النصف الأخير من رمضان ، وهذا مذهب عمر رضي الله عنه ، وروي بعض من يعتمد في روايته : «أن رسول الله صلى الله عليه وسلم صلى بأصحابه التراويف عشرين ليلة ، ولم يقنت في الوتر إلا في النصف الأخير من الشهر»<sup>(٢)</sup> والرواية غريبة ؛ فإن المشهور أنه صلى الله عليه وسلم لم يصل التراويف في جماعة إلا ثلاثة ليال .

**١١٦١** - ثم موضع القنوت [عندنا إذا رفع رأسه]<sup>(٣)</sup> من الركوع ، [وأبو حنيفة يرى القنوت قبل الركوع]<sup>(٤)</sup> .

(١) ر . مختصر اختلاف العلماء : ١/٢٨٨ مسألة ٢٤٧ ، حاشية ابن عابدين : ١/٢٤١ .

(٢) لم نصل إلى هذه الرواية ، فهي غريبة كما قال الإمام رضي الله عنه .

(٣) سقط من الأصل و(ط) فقط .

(٤) سقط من الأصل و(ط) فقط .

وقد رَوْا عن علي وابن مسعود وابن عباس مثل مذهبهم<sup>(١)</sup> ، ولكن الراوي عن علي / الحارث الأعور . قال الشعبي ؟ هو من جملة الكذابين<sup>(٢)</sup> .

وقد صح عن علي أنه قلت بعد الركوع ، وحديث ابن مسعود رواه ابن أبي عياش ، وقد كَذَّبه شعبة ، وحديث ابن عباس رواه عطاء بن مسلم الحلبي وكان يروي المناكير عن الثقات .

**فِيَّ :** ١١٦٢ - قد اشتهر من فعل الخاص والعام في الفصل والوصل قراءة ﴿سَيِّجَ أَسْمَرَ رَبِّكَ الْأَعْلَى﴾ و﴿قُلْ يَأَيُّهَا الْكَافِرُونَ﴾ في الركعتين الأوليين ، وقراءة المعوذتين وسورة الإخلاص في الثالثة ، وقد رأيت في كتاب معتمد أن عائشة رضي الله عنها روت ذلك<sup>(٣)</sup> .

\* \* \*

(١) ر . الهدایة مع فتح القدير : ٣٧٣/١ ، والدرة المضية فيما وقع فيه الخلاف بين الشافعية والحنفية . مسألة رقم : ١٣٤ ، ١٣٥ .

(٢) حديث القنوت قبل الركوع ، روی من حديث أبي بن كعب ، وابن مسعود ، ومن حديث ابن عمر ، وابن عباس . كذا أورده الزيلعي في نصب الراية : ١٢٣/٢ . ولم يشر الزيلعي إلى حديث علي الذي ضعفه إمام الحرمين . وانظر تهذيب التهذيب ، والميزان ، ونصب الراية ، لترى أنهم قالوا في هؤلاء الرواية بمثل ما قاله فيهم إمام الحرمين .

(٣) حديث عائشة عن القراءة في الوتر رواه أبو داود ، والترمذى ، وابن ماجة . وقد حسنها ابن الملقن في البدر المنير . (ر . أبو داود : ١٣٢/٢ ، باب ما يقرأ في الوتر ، ح ١٤٢٣) ، والترمذى : ح ٤٦٣ باب ما يقرأ في الوتر ، والنمساني : قيام الليل ، باب القراءة في الوتر ، ح ١٧٣٠ ، وابن ماجة : الصلاة ، باب ما جاء فيما يقرأ في الوتر ، ح ١١٧٣ تلخيص الحبیر : ح ٥٣٣/٢ ، والبدر المنير : ٣٣٢/٤)

هذا ، ولم نعرف (الكتاب المعتمد) الذي يقول الإمام : إنه رأى فيه هذا الحديث . فهل هو (سنن أبي داود) ؟

## باب فضل الجماعة والعذر بتركها

١١٦٣- إقامة الجماعة في الصلوات من شعائر الإسلام ، وما أقام رسول الله صلى الله عليه وسلم الجماعة مادام بمكة ، فلما هاجر إلى المدينة ، شرع الجماعات ، واستحدث المسلمين عليها .

١١٦٤- واختلف أئمتنا فيها : فقال بعضهم : إقامة الجماعة سنة مؤكدة . وقال آخرون هي من فروض الكفايات / .

وقد ذكرنا تردد الأئمة في الأذان في هذا المعنى ، ولم ينسب الصيدلاني المصير إلى أن الأذان فرض على الكفاية إلى أئمتنا ، وصرح في هذا الباب بحكاية هذا في الجماعة . ثم من قال : إقامة الجماعات فرض كفاية ، فلاشك أنه يقول إذا قام بها قوم ، سقط الفرض عن الباقين .

وقد ذكرنا في الأذان تفصيلاً ، وذلك التفصيل على وجهه لا يتنظم ولا يطرد هاهنا ، وذكر بعض المصنفين أن الجماعة ينبغي أن تقام في كل محلّة . وقال الصيدلاني : إذا فعل قوم ، سقط الفرض عن الباقين .

١١٦٥- وأنا أقول : أما الجماعة في صلاة الجمعة ، ففرض على الأعيان الذين يتزمون الجمعة ، كما سيأتي في كتابها ، وإنما الكلام في الجماعة في سائر الصلوات ، أما أحمد بن حنبل<sup>(١)</sup> ، وداود<sup>(٢)</sup> ، ومحمد بن إسحاق بن خزيمة<sup>(٣)</sup> ،

(١) وجوب الجماعة متفق عليه في مذهب أحمد ، أمّا كونها شرطاً فقولُ في المذهب . ر . الإنصاف : ٢١٠ / ٢ ، وكشاف القناع : ٤٥٤ / ١ .

(٢) داود بن علي بن خلف الأصبغاني ثم البغدادي ، إمام أهل الظاهر ، أحد العلماء الزهاد العباد ، قالوا : كان عقله أكبر من علمه ت ٢٧٠ هـ ( ر . تهذيب الأسماء : ١٨٢ / ١ رقم ١٥٧ ) .

(٣) محمد بن إسحاق بن خزيمة الإمام من الأصحاب ، إمام نيسابور في عصره ، أحد المحمددين =

فإنهم أوجبوا الجماعة<sup>(١)</sup> على كل من يلتزم الصلاة ، وشرطوا في صحة الصلاة المفروضة الجماعة<sup>(٢)</sup> كما تشرط في صحة الجمعة .

واحتاج الشافعي بما روي عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : « صلاة الجمعة تفضل صلاة الفذ بسبعين / وعشرين درجة ، وروي بخمس وعشرين درجة »<sup>(٢)</sup> ، وهذا يدل على أن صلاة الفرد صحيحة ، والصلاة في الجمعة أفضل . وروي عن النبي عليه السلام أنه قال : « صلاة الرجل مع الواحد أفضل من صلاته وحده ، وصلاته مع الرجلين أفضل من صلاته مع واحد ، وحيثما كثرت الجمعة فهو أفضل »<sup>(٣)</sup> وهذا يدل على صحة صلاة المنفرد .

وقد روي عن النبي صلى الله عليه وسلم أخبار مشتملة على الوعيد في ترك الجمعة ؛ وسببها أن المنافقين كانوا يتخلرون ، ولا يصلون في منازلهم ، فكان المقصود من الوعيد حملهم على الصلاة على الرغم منهم .

١١٦٦- فإذا ثبت هذا ، فلم نضبط فيما قدمناه قوله في الجمعة التي يسقط بإقامتها [الحرج]<sup>(٤)</sup> عن الذين لم يحضروا ، فنقول : الغرض ظهور الشعار ، فلتقم الجمعة في البلدة الكبيرة في مواضع بحيث يظهر بمثلها في مثل تلك البلدة الشعار .

ولا يخفى أنه لو فرض إقامة الجمعة في طرف أو في أطراف ، فقد لا يشعر بها أهل

= الأربعه من أصحاب الشافعي الذين بلغوا رتبة الاجتهاد ، كما قال السبكي في طبقاته .  
ت ١١٣٥- (طبقات السبكي : ٣ / ١٠٩ - ١١٩) .

(١) ما بين القوسين ساقط من (ت ٢) وحدها .

(٢) حديث فضل صلاة الجمعة متفق عليه من حديث ابن عمر ، بلفظ « سبع وعشرين » . اللؤلو والمرجان : ح ٣٨١ . (وانظر التلخيص : ٢٥ / ٢ ح ٥٥٣) .

(٣) حديث « صلاة الرجل مع الرجل ... » أحمد ، وأبو داود ، والنسائي ، وابن حبان ، وابن ماجة من حديث أبي بن كعب (ر . أبو داود : الصلاة ، باب في فضل صلاة الجمعة ، ح ٥٥٤ ، النسائي : الإمامة ، باب الجمعة إذا كانوا اثنين ، ح ٨٤٣ ، ابن ماجة : المساجد والجماعات ، باب فضل الصلاة في جماعة ، ح ٧٩٠ ، أحمد : ١٤٠ / ٥ ، التلخيص : ٢٦ / ٢ ح ٥٥٤) .

(٤) في الأصل ، وفي (ط) وفي (ت ١) : الخروج ، والمبثت من (ت ٢) .

٤٦٧ البلدة ، ويكون جريان ذلك من جهة التمثيل بمثابة عمل من الأعمال لا يُشاع مثله / في العرف إذا جرى من شخص أو أشخاص ، وقد لا يشعر به معظم أهل البلدة ، فليقُس الناظر ذلك الذي نحن فيه بهذا ، وللعلم أن الغرض ظهور الشعار . وهذا هو الأصل . فإذا قد لا يحصل ذلك إلا بأن تقام في كل مَحْلَة ، وقد تصغر القرية فيقع الاكتفاء بجماعة واحدة .

١١٦٧ - وما ينبغي أن يتبه عليه أن الناظر قد يقول : إذا كبرت البلدة ، وكثير أهلها وكان معظمهم لا يقيمون الجماعة ، وكان الشعار يظهر بالذين يقيمونها ، ولكن كان يظهر من أهل البلدة الاستهانة بالجماعة ؟ من حيث يتقادع عنها معظمهم ، فإنهم يعصون . وهذا الفتن خطأ ؟ فإنه ظهر الشعار ، وسقط الفرض عن الباقيين ، وإن كانوا جماهير أهل البلدة .

والذي يتحقق ذلك أن الصلاة على الموتى من فروض الكفایات ، فلو كان لا يصلى عليهم إلا شراذم والباقيون يعبرون ولا يبالغون ، فالفرض يسقط عن الباقيين ، فإذا النظر إلى ظهور الجماعة .

وقد يتوجه أن نقول : لو كان حضر في [كل]<sup>(١)</sup> مسجد اثنان - ثلاثة ، بحيث لا يبدون للمارين ، فلا يحصل ظهور الشعار بهذا .

٤٦٨ والجملة في ذلك أن كل واحد في نفسه / لم يفرض عليه لأجل صلاته جماعة ، وإنما الغرض أن يحصل إظهار شعائر الإسلام على الجملة .

ولا يمتنع أن يقال : لا يعتبر في القرى الصغيرة القرية من البلاد إظهار ذلك ، إذا استقلت البلاد بإظهار ذلك ، فلهذا المعنى اختص وجوب الجمعة بالبلاد والقرى الكبيرة .

وفي أهل البوادي إذا كثروا عندي نظر فيما نتكلّم فيه ، فيجوز أن يقال : لا يتعرضون لهذا الفرض ، ويجوز أن يقال : يتعرضون له إذا كانوا ساكنين ، ولاشك أن المسافرين لا يتعرضون لهذا الفرض ، وكذلك إذا قل عدد ساكنين<sup>(٢)</sup> في بلدة ؟

(١) سقطت من الأصل ومن (ط) وحدهما .

(٢) كما « ساكنين » بالتنكير ، في جميع النسخ ، ولم تخالفها (ل) .

فإنهم وإن أظهروا الجماعة ، لا يحصل بهم ظهور الشعار ، وقد ذكرنا أن الإنسان في نفسه لصلاته لا يتعرض لهذا الفرض ، وإنما المرعي فيه أمرٌ كليٌّ عائد إلى شعائر الإسلام ، فهذا ما أردناه في ذلك .

١١٦٨- ثم كثرة الجَمْع مرغوب فيها ، وقد رويَ الخبر الدَّالُّ عليه ، وقد روى أنه صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال : « من صلَّى مع واحدٍ كان له مثل أجراه من غير أن ينقص من أجراه شيء ، ومن صلَّى مع اثنين ، فإنه له مثل أجراهما من غير أن ينقص من أجراهما شيء »<sup>(١)</sup> ، وحيثما كثرت الجماعة فهو أفضل .

ولو كان بالقرب من منزل الإنسان مسجد ولو تудاه ، لتعطل ، ولو أقام فيه الشعار ، لقامت الجماعة بسببه ، فهو أولى من قصد الجماعة الكثيرة ، وإن كان المسجد لا يتعطل بسبب تудيه عنه ومجاوزته ، فالمنزه أن فضل الجماعة الكثيرة أولى .

وذكر بعض أصحابنا أن رعاية حق الجوار لذلك المسجد أولى ، وذلك غير سديد ؛ فإن صح النقل فيه ، فسببه أنه قد يخطر قصد الجماعة الكثيرة لغيره ، فيؤدي ذلك إلى تعطيل المسجد ، ولعل ذلك في مسجد السكة ، فأما إذا كان على طريقه ، وكان أقرب من المسجد المشهود ، فلا ينقدح الوجه الضعيف في هذه الصورة .

### فضائل

١١٦٩- يجوز ترك الجماعة بالمعاذير ، وهي تنقسم إلى أذار عامة ، وإلى أذار خاصة .

فالعامة : كال霖طري وما في معناه ، وذكر بعض المصنفين في الوضوء خلافاً ؛ من حيث / إنه يتأنى الاستعداد له . والأظهر أنه أذار ؛ فإن في التخطي فيه عسراً ظاهراً ، وهلذا إذا لم يتفاحش . والرياحُ الشديدة أذار بالليل ، وليس أذاراً بالنهار .

(١) لم نصل إلى هذا الحديث مع طول بحثنا في مظانه المختلفة .

١١٧٠ - والأعذار الخاصة : كالمرض ، وتمريض مريض يعتني به الإنسان ، وفي تركه إضرار .

ومنها قيام الإنسان على مال ، لترك ، لضاع ، أو خيف في تركه ضياعه .  
وذكر بعض الأئمة من الأعذار أن يكون مديوناً معرضاً ، وقد لا يصدقه مستحق الدين فيحبسه ، فله أن يتختلف لذلك .

ومنها أن يكون قد استوجب القصاص ، ولو ظفر به مستحقه ، لقتله ، ولو غيب وجهه ، رجا أن يغفر عنه إذا سكن غليله ، فقد جوز الشافعي التخلف بهذا .

١١٧١ - وهذا فيه إشكال عندي ؟ من حيث إن سبب التزام القصاص أكبر الكبائر بعد الردة ، فكيف يستحق أن يخفف عنه ، ويجوز له تغيير الوجه عن مستحق القصاص ؟ وهذا غامض ، وإن لم يتختلف عن الجماعة . ولعل السبب فيه تعرّض القصاص للشبهة ؛ فإن مستحق القصاص / مندوب إلى العفو في نص كتاب الله عزوجل ، فلا يبعد أن يسوغ لمن عليه القصاص أن يغيب وجهه إذا كان يرجي عفواً ، ولستنا نلتزم الآن في كتاب الصلاة البحث عن هذه [المعاصات]<sup>(١)</sup> .

وقد سمعت شيخي يذكر فصل القصاص كذلك في كتاب الجمعة ، وكان يحكى عن نص الشافعي جواز التخلف عن الجمعة لمن عليه القصاص ، كما ذكرناه ، ولم أر في هذا خلافاً ، والذي ذكره الآن نقله بعض المصنفين .

ومنشأ هذا الإشكال جواز الامتناع من مستحق الدم ، فإن ثبت هذا ، لم يخفَ بعده جواز ترك الجمعة والجمعة .

وأنا بعون الله تعالى أعود في كتاب الجمعة إلى تفصيل المعاذير ، ولعلي ثم أذكر ما فيه شفاء الغليل .

١١٧٢ - ثم مما قد صح أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يأمر مُناديه في الليلة

(١) في الأصل ، و(ت ١) المغاغات ، ولم أجده لها معنى ، والمعهود في كلام إمام الحرمين : المعاصات ، والمعاصات بالصاد . فلذا اخترنا ما جاء في (ت ٢) على أنها أدنى عندي من (ت ١) ، ومن الأصل . وأما (ل) ، فجاءت بتحريف ظاهر : « المغاغات » .

المطيرة ، والليلة ذات الريح [يقول]<sup>(١)</sup> «ألا صلوا في رحالكم»<sup>(٢)</sup> .

ثم ذكر الصيدلاني استحباب هذا النداء ، وأن المؤذن يقوله عند فراغه من قوله : حي على الفلاح ، وهذا مشكل ؟ فإنه لم يصح فيه ثبت<sup>٣</sup> عن النبي صلى الله عليه وسلم<sup>(٤)</sup> ، وتغيير الأذان بشيء يثبت في أثنائه من غير نقل فيه صحيح بعيد عندي ، وليس في ذكره بعد الأذان ما يفوت مقصود النداء .

### فِي حَالٍ

قال : «إذا وجد أحدكم الغائب ... إلى آخره»<sup>(٥)</sup>

١٧٣ - إذا أرهق الرجل حاجة الإنسان ، وحضرت الصلاة ، فينبغي أن يبدأ بقضاء حاجته ؛ فإنه إن استدام ما به ، امتنع عليه الخضوع ، وهو مقصود الصلاة ، قال النبي صلى الله عليه وسلم : «لا يصلّين أحدكم وهو يدافع أخيه»<sup>(٦)</sup> ، وقال : «لا يصلّين

(١) زيادة اقتضاها السياق ، وهي في الحديث المتفق عليه .

(٢) حديث «ألا صلوا في رحالكم» رواه أحمد ، والنسائي ، وأبو داود ، وابن ماجة ، وابن حبان ، والحاكم ، وأصله في الصحيحين متفق عليه من حديث ابن عمر بلطف : «إن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يأمر المؤذن ، إذا كانت ليلة ذات بري ومتى يقول : «ألا صلوا في الحال» . (اللؤلؤ والمرجان : ١٣٧ ح ٤٠٤ ، المسند : ٢٤ / ٥ ، ٧٤ ، ٧٥ ، أبو داود : الصلاة ، باب الجمعة في اليوم المطير ، ح ١٠٥٩ ، النسائي : الإمامة ، باب العذر في ترك الجمعة ، ح ٨٥٤ ، ابن ماجة : الإقامة ، باب الجمعة في الليلة المطيرة ، ح ٩٣٦ ، ابن حبان : ٢٠٧٦ ، الحاكم : ٢٩٣ / ١ ، التلخيص : ح ٥٦٦) .

(٣) ما استشكله إمام الحرمين من قول الصيدلاني ، استنكره الناس حينما قال ابن عباس لمؤذنه : «لا تقل حي على الصلاة . قل : صلوا في بيتك» فلما استنكر الناس ذلك ، قال ابن عباس : فعله من هو خير مني ، إن الجمعة عزمه ، وإن كرهت أن أخر جكم فتمشون في الطين والدّخن . (ر . اللؤلؤ والمرجان : ١٣٧ ح ٤٠٥) فصح بهذا ثبت عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فيما حكاه الصيدلاني ، وبذلك لا محل لاستشكال إمام الحرمين ما قاله الصيدلاني . نعم ورد النص في حديث ابن عمر عند مسلم ، لأنّ قول : «صلوا في رحالكم» كان في آخر النداء ، وهذا ما يرجحه إمام الحرمين ، حتى لا يدخل في الأذان ما ليس منه .

(٤) ر . المختصر : ١١٠ / ١ .

(٥) حديث : «لا يصلّين أحدكم وهو يدافع أخيه» رواه ابن حبان بهذا اللفظ من حديث

أحدكم وهو ضامٌ وركيه » ، وروي أنه قال : « لا تقبل صلاة امرئٍ لا يحضر فيها قلبه ». (١) ولو حضرت الصلاة وبالرجل جوع مفرط ، فليكسر ما به من سورة الجوع وكَلْبِه بلقم<sup>(٢)</sup> وقد روي عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « إذا أقيمت العشاء وحضر العشاء ، فابدؤوا بالعشاء » (٢) ولم يُرد الجلوس للأطعمة وتردد الألوان ، وإنما أراد تعاطي لقمه ، كما قدمته .

وقد بُلغت عن القاضي حسين أنه قال : « لو صلى وقد ضاق عليه الأمر في مدافعة البول/ والغائط ، وخرج عن أن يأتي منه الخشوع أصلاً لو أراده ، فلا تصح صلاته ؛ فإن ما هو عليه لا يوافق هيئة المصلين ، بل هو في التحقيق هازئ بنفسه مستوً عَبْ الفكير بالكلية فيما هو مدفوع إليه ، ومن أنكر أن المقصود من الصلاة الخشوع والاستكانة ، فليس عالماً بسر الصلاة » .

وهذا إن صح عنه ، فهو بعيد عن التحقيق ، ولكنه هجوم على أمر لم يسبق إليه ، ولست أعرف خلافاً أن الساهي اللاهي النازق الذي يلتفت من جانبيه ، وإنما يقتصر على قراءة الفاتحة والتشهد ، ولا يأتي بذكر غيرهما بعيد عن هيئة المصلين ، ثم لم نحكم في ظاهر الأمر ببطلان صلاته .

\* \* \*

عاشرة ، ومسلم وأبو داود عن عائشة أيضاً بلفظ : « لا صلاة بحضور طعام ، ولا هو يدافعه الأخيان » (ر . مسلم : المساجد ، باب كراهة الصلاة بحضور الطعام الذي يريد أكله في الحال ، ح ٥٦٠ ، وأبو داود : الطهارة ، باب أيصلني الرجل وهو حاقدن ، ح ٨٩ ، وانظر المسند : ٤٣/٦ ، ٥٤ ، ٧٣ ، وابن حبان : ح ٢٠٧١ ، التلخیص : ٢٢/٢ ح ٥٦٧) .

(١) ما بين القوسين ساقط من (ت ٢) .

(٢) متفق عليه من حديث أنس بلفظ : « إذا وضع العشاء ، وأقيمت الصلاة ، فابدؤوا بالعشاء » ، ومتفق عليه بمعناه أيضاً من حديث عائشة ، وحديث ابن عمر . (اللؤلؤ والمرجان : ١١٢ ، ح ١١٣ ٣٢٧-٣٣٠ ، والتلخیص : ٢/٥٦٨ ح ٣٢) .

## باب

### صلاة الإمام قائماً بقعود أو قاعداً بقيام

١١٧٤- إذا عجز الرجل عن القيام في الصلاة صلى قاعداً ، والأولى به أن يستخلف في الإمامة ، فإن صلى بالناس قاعداً ، صحيحاً ، وهم يصلون خلفه قياماً إذا كانوا قادرين .

وقال أحمد : يصلون خلف الإمام قعوداً متابعة/ للإمام<sup>(١)</sup> . وقد صحت أخبار<sup>٤٧٤</sup> تقتضي ذلك ؛ فإنه صلى الله عليه وسلم قال : «إذا صلى الإمام قاعداً فصلوا قعوداً خلفه أجمعين»<sup>(٢)</sup> .

والشافعي رأى ذلك منسوخاً بما جرى لرسول الله صلى الله عليه وسلم في آخر أمره ، إذ تقدم وقعد ، وكان يصلى قاعداً ، وأبو بكر يصلى قائماً خلفه ، مقتدياً برسول الله صلى الله عليه وسلم ، والناس قيام<sup>(٣)</sup> ، فرأى الأخذ بتقرير رسول الله صلى الله عليه وسلم أبا بكر والناس على قيامهم مع قعود إمامهم ، ثم ذكر في الباب أحکاماً من صلاة القاعد يقدر على القيام ، أو القائم يعجز عن القيام ، وقد استقصيت ما يتعلق بذلك في باب صفة الصلاة على أبلغ وجه وأحسنها .

١١٧٥- ثم قال الشافعي : على الآباء والأمهات أن يعلّموا صبيانهم الصلاة . وهذا يبيّن ، ثم الحديث أنه صلى الله عليه وسلم قال : «مروهم بالصلاحة وهم أبناء سبع ،

(١) ر . الإنصاف : ٢٦١/٢ ، وكشف النقانع : ٤٧٧/١ .

(٢) جزء من حديث متفق عليه عن عائشة وعن أبي هريرة بلفظ : «إنما جعل الإمام ليؤتم به... وإذا صلى جالساً ، فصلوا جلوساً أجمعون» (ر . اللؤلؤ والمرجان : ١/٨٤ ح ٢٣٣ . ٢٣٤ ) .

(٣) متفق عليه في قصة من حديث عائشة رضي الله عنها . (ر . اللؤلؤ والمرجان : ١/٨٤ ح ٢٣٥ ) .

كتاب الصلاة / باب صلاة الإمام قائماً بقعود أو قاعداً بقيام  
واضربوهم عليها وهم أبناء عشر<sup>(١)</sup> ، قيل : أمر بضربهم على العشر ؛ لأنهم  
يتحملون الضرب ، وقيل : السبب فيه أن العشر سن احتمال البلوغ ، فلا نأمن / أن  
الصبي العرم بلغ ولا يصدقنا .

\* \* \*

(١) حديث : « مروا أولادكم بالصلاه ، وهم أبناء سبع .. » رواه أبو داود ، والحاكم من حديث  
غمرو بن شعيب عن أبيه ، عن جده ، وهما والترمذى والدارقطنى عن سبرة الجهنى . (ر . أبو  
داود : الصلاه ، باب متى يؤمر الغلام بالصلاه ، ح ٤٩٤ ، ٤٩٥ ، الحاكم : ١٩٧/١ )  
٢٠١ ، الترمذى : أبواب الصلاه ، باب ما جاء متى يؤمر الصبي بالصلاه ، ح ٤٠٧ ،  
الدارقطنى : ١/٢٣٠ ، التلخيص : ١/٨٤ ح ٢٦٤ .

## باب اختلاف نية الإمام والمأموم

١١٧٦ - اختلاف نية الإمام والمأموم في الصلاة لا يمنع القدوة عندنا ، فيجوز أن يقتدي قاضٍ بمؤدٍّ ، ومؤدٍّ بقاضٍ ، ومتنفٍّ بمفترض ، ومفترضٍ بمتنفٍّ ، والخلاف مشهور مع أبي حنيفة<sup>(١)</sup> ، ومعتمد المذهب أن الاقتداء متابعةٌ في ظاهر الأفعال ، والغرض منه أن يربط المقتدي فعله بفعل إمامه ، حتى لا يتکاسل ولا يتتجوز في صلاته ، وإلا ، فكلٌّ مصلٌّ لنفسه ، والنیات ضمائر القلوب ، فلا يتصور الاطلاع عليها ؛ حتى يفرض اقتداءً بها .

وأختلف قول الشافعي في أن إمام الجمعة لو كان متنفلاً ، فهل يصح من القوم أداء الجمعة خلفه أم لا ؟ وكذلك اختلف قوله في إقامة الجمعة خلف الصبي ، وسيأتي ذلك مستقصيًّا في كتاب الجمعة إن شاء الله تعالى .

٤٧٦ وسبب اختلاف القول / في الجمعة أن الجمعة واجبة فيها ، فجرى الأمر فيها على نسق آخر .

١١٧٧ - ثم نحن وإن لم نر في صحة القدوة في سائر الصلوات اتفاقَ النیات ، فلا بد من رعاية كيفية الصلاة في ظاهر الأفعال ، والقول في ذلك ينقسم : فإن كانت صلاة<sup>(٢)</sup> الإمام في وضعها مخالفة لصلاة المأموم ، مثل أن يكون الإمام في صلاة الجنازة ، أو الخسوف ، والمأموم في صلاة من الصلوات المعهودة ، فالأصح أن الاقتداء باطلٌ ؛ لأن المتابعة لا بد منها في الأفعال ظاهراً ، وذلك متذرع غير ممكن ، وأبعد بعض أصحابنا ، فجوز الاقتداء .  
فإن منعنا ، فلا كلام .

(١) ر . حاشية ابن عابدين : ٨٩/١ ، ٩٠ ، مختصر اختلاف العلماء / ١٢٤٦ مسألة : ١٩٣ .

(٢) من هنا بدأ خرم في نسخة (ت ٢) وهو عبارة عن فقد ورقة كاملة .

## كتاب الصلاة / باب اختلاف نية الإمام والمأموم

وإن جوّزنا ، فتفريعه أن نقول : إذا اقتدى بإمام في صلاة الجنازة ، فيبقى قائماً مادام إمامه في الصلاة ، فإذا سلم ، انفرد المقتدي بنفسه ، فيركع ويجري على ترتيب صلاته ، ولا يوافق الإمام في تكبيرات صلاة الجنازة ، والأذكار المتخللة بينها ، ٤٧٧ ولا يقدح ذلك في القدوة المعتبرة في ظاهر الأفعال ؛ فإن المقتدي بالإمام في صلاة/ العيد لو لم يكبر التكبيرات الزائدة ، وكان الإمام يأتي بها ، فلا تقطع القدوة بهذا السبب .

وإذا اقتدى في صلاة معهودة بمن يصلّي صلاة الخسوف - والتفریع على الوجه الضعیف في تصحیح القدوة - فإذا رکع الإمام ، رکع المقتدي ، ثم الإمام یرفع رأسه ، ویرکع رکوعاً آخر ، والمقتدي یستقر في الرکوع الأول حتى یعود إليه الإمام ، ثم یرتفع معه ، إذا رفع رأسه من الرکوع الثاني ، ولا یرتفع عن الرکوع الأول ، ثم یتظره واقفاً حتى یرکع رکوعاً آخر ، ویرتفع ؛ لأنّه لو فعل كان مطولاً رکناً قصيراً ، وإذا انتظر راكعاً ، فالرکوع رکن طویل یقبل التطویل ، ولم یصر أحد من أصحابنا إلى أنه یوافق الإمام یرکع رکوعین ، وإن كان المأموم قد يأتي بأفعال لا تحسب له بسبب الاقتداء ، كما سنذكر طرفاً منه الآن .

والسبب في ذلك<sup>(١)</sup> في صلاة الخسوف ، أن نظم صلاة الخسوف يخالف نظم الصلاة التي تَلَبَّسَ المقتدي بها ، وإن كان المقتدي یوافق إمامه إذا كان مسبوقاً/ في أفعال لا تحسب ؛ فتلك الأفعال موجودة في صلاة المقتدي على الجملة .  
فهذا إذا كانت صلاة الإمام مخالفة في وصفها لصلاة المأموم .

١١٧٨- فأما إذا لم تكن الصلاتان مختلفتين في الوضع ، ولكن كانتا مختلفتين في عدد الرکعات ، نُظر : فإن كان عدد رکعات صلاة المقتدي أكثر ، فالقدوة تصح بلا خلاف ، كمن يقتدي في قضاء صلاة العشاء بمن يصلّي الصبح<sup>(٢)</sup> فهذا صحيح ، فيصلّي مع الإمام رکعتين ، فإذا سلم الإمام ، قام المقتدي إلى بقية صلاته ، وإنما صح

(١) «في ذلك» أي في عدم المتابعة للإمام الذي يصلّي صلاة الخسوف ؛ لأن المتابعة ستقتضيه أفعالاً تخالف نظم صلاته .

(٢) انتهى الخرم الذي بدأ من نحو صفحتين في نسخة (ت ٢) .

ذلك ؛ لأن من سبقة إمامه في [صلاة رباعية بركتين ، فاقتدى به في بقية صلاته ، فصورة<sup>(١)</sup> صلاته تكون بمثابة اقتداء من يصلى العشاء بمن يصلى الصبح .

١١٧٩ - فأما إذا كان عدد ركعات صلاة المأموم أقلَّ ، ففي صحة القدوة على ظاهر المذهب قولان في هذه الصورة : أحدهما - الصحة ، وهو الظاهر الذي قطع به الصيدلاني ، ووجهُه اعتبارُه بالصورة قبيل هذه .

إذا توافقت الصلاتان في النظم ، فينبغي ألا يؤثر تفاوت عدد الركعات ، كما لو كان / عدد ركعات صلاة المأموم أكثر .

٤٧٩

والقول الثاني - أنه لا تصح القدوة بخلاف الصورة الأولى ؛ فإن في الصورة الأولى لا يفارق إمامه ، والإمام متماضٍ في صلاته ، بل الإمام يفارقه ، وهو يقوم إلى بقية صلاته ، كفعل المسبيق . بخلاف صورة القولين على ما سنبين في التفريع .

إن صححنا القدوة - على الأصح - فنفرع صوراً ، فنقول : إن كان المقتدي في الصبح قضاء أم أداء ، والإمام في صلاة رباعية ، فيصلٰي ركتين مع الإمام ، ويجلس معه للتشهد ، ثم الإمام يقوم إلى الثالثة ، والمقتدي لا يقوم معه أصلاً ، وهو بال الخيار : إن شاء تحلل عن صلاته ، وفارق إمامه ، ولا يضره ذلك ؛ لأنَّه معدور بفارقته ، وإن شاء بقي جالساً ، وانتظر الإمام ، حتى يصلٰي ركتين ، ويجلس ، ويسلم ، فيسلم معه . [و][٢) في هذا الانتظار ، وفي بقاء المقتدي على حكم القدوة في سهو يقع<sup>(٣)</sup> ، كلام [مفصل]<sup>(٤)</sup> يأتي في صلاة الخوف<sup>(٥)</sup> / إن شاء الله تعالى .

٤٨٠

(١) ما بين المعقوفين ساقط من الأصل ومن (ط) ، وحدهما .

(٢) «في هذا الانتظار...» كلام مستأنف ، زادته (ل) ووضحاً ؛ إذ جعلت (واواً) في أول الفقرة .

(٣) يقع «أي أثناء الانتظار من الإمام .

(٤) في الأصل ، وفي (ط) و(د) و(ت٢) : متصل ، وأما (ت١) فالصفحة كلها مطموسة ، ولعلَّ الصواب ما قدرناه . أما (ل) ففيها : «كلام مشكل» . وفي هامشها : «متصل» نسخة أخرى .

(٥) في (ت٢) : الخسوف . وهو تصحيف .

١١٨٠- فإن قيل : هلاً تابع الإمام في ركعتيه الباقيتين ، ثم لا تحسبان [له]<sup>(١)</sup> كالمسبوق يدرك الإمام رافعاً رأسه عن الركوع ، فإنه يتبعه في بقية الركعة ، ثم لا تحسب له ؟ قلنا : هذا محال ؛ فإن المتابعة في ركعة تامة ، غير محسوبة ، محال ، فأما بعض الركعة ، فقد لا يحتسب .

ثم ذلك في حق المسبوق يقع في صدر الصلاة ، فلا وجه إذاً لما قاله السائل .

فلو اقتدى في صلاة المغرب بمن يصلي أربع ركعات ، فإذا رفع الإمام رأسه من سجود الركعة الثالثة ، وقام إلى الرابعة ، جلس المقتدي للتشهد ، ولم يتبع إمامه أصلاً ، [ويسلم]<sup>(٢)</sup> . ولو أراد أن يتبع إمامه في هذه الجلسة حتى يعود إليه ويسلم معه ، لم يكن له ذلك على ظاهر المذهب ؛ فإنه فارقه لما جلس للتشهد ، فلا يتبعه عندما فارقه .

٤٨١ وليس كما لو كان المقتدي في صلاة الصبح والإمام في الظهر ، فإنه يجلس مع إمامه ، ثم يقوم الإمام إلى الثالثة ، وله أن يتبعه ؛ لأنه ما أحدث تشهاداً ، بل وافق إمامه فيه ، فإذا انتبه ، كان في حكم المطول المستديم لتشهده ، وفي صلاة المغرب تشهد ، حيث لم يتشهد إمامه أصلاً ، فكل ذلك مفارقة للإمام .

١١٨١- وما يليق بتمام التفريع أن المأموم لو كان في قضاء الظهر والإمام في صلاة المغرب ، فإذا جلس الإمام عقب الركعة الثالثة للتشهد ، يجلس المقتدي معه للمتابعة ، ثم لا تحسب له هذه الجلسة ، فإذا سلم إمامه ، قام إلى الركعة الرابعة ، ولا يبعد أن يواافق في تشهيده لا يحسب له ، فأما ركعة تامة ، فيستحيل أن يواافق فيها ، ثم لا تحسب له ، كما قدمناه في تفريع الصورة المتقدمة .

(١) ساقطة من الأصل ، ومن (ط) ، ومطمومة في (ت ٢) .

(٢) في جميع النسخ : « ولم يسلم » وهو سبق قلم لا شك ، ينقضه الجملة بعده ، ثم جاءتنا (ل) مؤكدة لهذا . (أي بدون لم) .

## فِصْلُكَ

١١٨٢- إذا أحس الإمام بداخل ، فهل يتنتظره حتى يدركه ؟

أما إذا كان في القيام ، فلا يتنتظره ؛ فإنه لا يتوقف إدراكه على أن يدركه قائماً ؛ إذ لو أدركه راكعاً ، لصار مدركاً ، ولا يتذكر في السجود أحداً ؛ لأن المأموم لا يصير مدركاً بإدراك السجود ، فالانتظار إن كان يفيد ، فإنما يفيد في الركوع . فإذا أحس الإمام في الركوع بداخل ، فهل يتنتظره ؟

فعلى قولين : أحدهما - لا يتنتظره ، وهو الأصح ؛ لأنه بانتظاره يطول الصلاة على نفسه ، وعلى السابقين بسبب المسبوق وهذا لا سيل إليه .

والقول الثاني - إنه لا بأس لو انتظر ، قال الإمام<sup>(١)</sup> : [وقد]<sup>(٢)</sup> رأيت طرد القولين بعض الأئمة في الانتظار في القيام والسجود ، لإفادة الداخل بركة الجماعة . وهذا لا أعتمد .

ثم اختلف أئمتنا في محل القولين في الانتظار في الركوع ، فمنهم من قال : القولان في بطلان الصلاة ، وهذا فيه بعد ، ولكن في كلام الشافعي ما يدل عليه ، كما سنذكره في كتاب صلاة الخوف إذا زاد الإمام انتظاراً في الصلاة .

والذي يمكن أن يوجه البطلان به ، أن الذي يتنتظر يعلق صلاته بغيره ، ولا يجوز أن تعلق الصلاة إلا بإمام يقتدى / به ، وسنذكر في أحكام القدوة والإمامية أن من اقتدى<sup>٤٨٣</sup> بمقتدى ، فصلاته باطلة ؛ لأنه علق بمن لا يصلح للإمامية ، وإذا كانت الصلاة تبطل بهذا ، فلا يبعد أن تبطل إذا علقت بانتظار من ليس في الصلاة .

ومن أئمتنا من قال : القولان في الكراهة . وهذا هو الظاهر ؛ فإن توجيه البطلان تكلف .

(١) الإمام هنا يعني به والده الشيخ أبي محمد .

(٢) في الأصل : ولو .

١١٨٣- ثم إن قلنا : إن الانتظار لا يُبطل ولا يكره ، فقد تردد جواب شيخي في أنه هل يستحب إذا انتهى التفريغ إلى هذا ؟ والوجه عندي القطع بأنه لا يستحب ، بل يعارض توقي التطويل على الأولين السعي في تحصيل ركعة في الجماعة للداخل ، فيقتضي تعارضهما جواز الانتظار من غير كراهة .

ثم ذكر الصيدلاني : « أن الاختلاف فيه إذا كان لا يطول على السابقين ، وهذا موضع التأمل ؛ فإنه لو لم يطول الركوع الذي هو فيه ، لم يحصل للانتظار تصور ، ٤٨٤ حتى يفرض التردد فيه ، وإن طول الركوع ، وزاد على المعتاد فيه ، فقد حصل / التطويل » .

فالذى أراه في ذلك أنه إذا طول ركوعاً واحداً تطويلاً لو فضّ<sup>(١)</sup> ووزع على جميع الصلاة ، لما ظهر في كل الصلاة أثر في التطويل محسوس ، ولكن كان يظهر في الركن الذي فرض فيه الانتظار ، فهذا موضع القولين .

وإن كان التطويل بحيث يظهر على كل الصلاة . ظهوراً محسوساً ، فهذا يمتنع عند الصيدلاني قوله واحداً ، وهذا حسن بالغ ، ولا وجه إلا ما ذكره .

١١٨٤- والذي يليق بتحقيق هذا : أنا إذا كنا نقول : الانتظار لا يبطل الصلاة على أحد القولين ، ويُبطل على القول الثاني ، فقطعنا القول بمنع التطويل في الصورة التي ذكرناها لا يوجب قطعاً بالبطلان ؛ فإن سبب القطع بالمنع ألا يطول على السابقين ، وهذا أدب ، وليس من مبطلات الصلاة ، والذي يقتضيه ما ذكره أنه لو انتظر مرة ، أو مرتين ، فقد يخرج على القولين إذا كان لا يظهر أثر التطويل في جميع الصلاة ، وإن ٤٨٥ كان يتضرر في كل ركعة / ، فقد يجر ذلك القطع بالمنع ، لفضائه إلى التطويل إذا جمع ، ونُزِّل ذلك منزلة الإفراط في تطويل ركوع واحد .

(١) فض : أي قسم .

## فِي مَنْ يَصْحُّ اقْتِدَاءُ بِهِ

### فيمن يصح الاقتداء به

١١٨٥ - القياس الظاهر يتضي أن يقال : من تصح صلاته في نفسه ، يصح اقتداء الغير به ، ولا يقع الاكتفاء بأن يكون المصلّى مأموراً بصلاته ؛ فإنه إذا كان يقضيها ، فلا يصح اقتداء من تصح صلاته من غير أمر بالقضاء به ، وهذا القياس يجري مطرباً على مذهب الشافعى إلا في موضعين ، فنذكر طرد القياس أولاً بالأمثلة ، فنقول :

يصح اقتداء المتوضىء بالمتييم الذي لا يقضى الصلاة ، ويجوز اقتداء الكاسي بالعارى ، إذا كان لا يجب القضاء على العاري ، فإن لم يجد المرء ماءً ولا تراباً ، وقلنا : إنه يصلى في الوقت ويقضي ، فلا يصح اقتداء المتوضىء به ، ولا اقتداء المتييم الذي لا يقضي .

٤٨٦ - فأما ما هو مستثنى عن القياس الذي طردناه ، فشخصان / أحدهما - المرأة . لا يجوز اقتداء الرجل بها أصلاً ، وإن كانت صلاتها صحيحةً ، وهذا تعليمه مشكل ، ولكنه متفق عليه ، لا نعرف فيه خلافاً ، ولو قيل : الإمام يحتاج إلى تبرج وبروز ، ولا يليق بمنصب النساء ، لم يكن بعيداً ، ولكن لا يقتدي الرجل بزوجته ، وبأخته في داره ، فعلل المرعى في الإمامة كمالٌ ، وليس المرأة أهلاً له .

ولا خلاف أن المرأة يجوز أن تكون إماماً ، لامرأة أو نسوة ، فهي إذاً على الجملة من أهل الإمامة ، وإنما يمتنع على الرجال الاقتداء بالنساء .

ويمتنع اقتداء الرجل بالختنى المشكل ، ولو اقتدى ، لزمه القضاء ، ولو لم يتفق منه القضاء حتى بان الختني رجلاً ، ففي وجوب القضاء قولان : أحدهما - لا يجب ؛ لأنه قد تبين أنه اقتدى برجل .

والثاني - يجب ؛ فإنه في عقد صلاته خالف الأمر ، وقد ألزمناه القضاء ظاهراً لذلك ، فلا ينقض ما مضى ؛ لأن التحرم والعقد كان / على ظاهر البطلان .

والختنى لا يقتدي بأمرأة ؛ لجواز أن يكون رجلاً ، ولو اقتدى بأمرأة ، فألزمها

القضاء ، فلم يقض حتى تبين أنه امرأة ، ففي وجوب القضاء القولان المقدمان ، كما ذكرناه .

فهذا أحد ما استثنيناه .

١١٨٧ - والثاني - اقتداء القارئ بالأمي ، فتصور الأمي ونصفه أولاً ، ثم نذكر ترتيب المذاهب . والمعنى بالأمي الذي لا يحسن قراءة الفاتحة ، أو كان لا يطابقه لسانه على القراءة السديدة ، بل كان يُحيل معنى كلمة منها ، وإن كان قادرًا على التعلم مقصراً فيه ، فلا تصح صلاته في نفسه ، وليس ذلك صورة مسألتنا ، وإن كان لا ينطلق لسانه بالصواب ، فصلاته في نفسه صحيحة ، وهو الأمي الذي نريد تفصيل الاقتداء به .

وإن كان يحسن الفاتحة ، وكان يلحن في غيرها ، فقد قال الأئمة : لا يضر لحنه في غير الفاتحة ، إذا كان عاجزاً عن تسديد اللسان / ؛ فإن صلاته صحيحة ، والمقدار الذي هو ركن القراءة هو فيه ليس بأمي .

وفي هذا نظر ؟ من جهة أنه لو قيل : ليس له في نفسه أن يقرأ بعد الفاتحة ما يلحنه هو فيه ؟ فإن تلك القراءة ليست واجبة ، والتوكى من الكلام واجب ، والكلمة التي يلحنها ليست من القرآن ، فكانه يتكلم في صلاته ، لما<sup>(١)</sup> كان ذلك بعيداً عن القياس ، فلينظر الناظر في ذلك .

وإن كان يردد حرفأ ، ثم ينطلق كالذي يردد التاء ثم يجري - وهو التمام - فليس بأمي ، وكذلك الفاء ، وهو الذي يردد الفاء ، فإنه إذا كان يأتي بحرفٍ ، وهو معدور فيما يزيد ، كالذى يتكلم ناسياً ، فالقراءة صحيحة ، والزائد محظوظ عنه .

فإذا تصور الأمي ، فالذى نص عليه الشافعى في الجديد أنه لا يصح اقتداء القارئ به ، ونص في القديم على جواز الاقتداء به .

٤٨٩ ونقل بعض الأئمة قولًا ثالثاً : وهو أنه إن كانت الصلاة سرية ، جاز الاقتداء / به ، وإن كانت جهرية ، لم يجز الاقتداء به مطلقاً .

(١) قوله : « لما كان ذلك بعيداً عن القياس » هو جواب (لو) في قوله : « لو قيل ... ». . .

١١٨٨ - احتاج للقديم بأن صلاته صحيحة ، وهو من أهل التبرج<sup>(١)</sup> ، احترازاً عن المرأة ، فأشبهه القارئ ، واحتاج المزني لما اختار هذا القول بأن اقتداء القائم بالقاعد العاجز عن القيام صحيح ، وكذلك اقتدائـه بالمريض المومي ، وكذلك اقتداء المتوضـى بالمتيم ، فإذا كانت القدوة تصح إذا صحت صلاة الإمام ، سواء كان نقصـ صلاته راجعاً إلى ركن أو شرط ، فليكن العجز عن القراءة السديدة بهذه المثابة ، ولا شك في [اتجاه]<sup>(٢)</sup> القياس في نصرة هذا القول .

ثم لا خلاف أنه يجوز اقتداء الأمي بالأمي .

ومن قال بالجديد ، فليس ينقدح لتوجيهه عندي وجه إلا أن الإمام يتحمل على الجملة القراءة عن المأموم ؛ فإنه يتحمل عنه القراءة إذا أدركه المسبوق في ركوعه قوله<sup>(٤)</sup> واحداً ، ولا يجري ذلك في شيء من الأركان ، وهذا لا يعارضه سقوط المكتـ في القيام عن المسبوق ؛ فإن القيام تبع للقراءة من جهة أنه محلها ، فإذا سقطت ، سقط المحل ، فإذا وضح ذلك في القراءة ، فينبغي أن يكون الإمام على كمال في هذا الركن ، حتى يصلح للإمامـة لـكـاملـ فيه<sup>(٣)</sup> .

وتحقيق ذلك أنا نقول : لأن قراءة الإمام منقولـة إلى المقتدي ، ولو قرأ المقتـ ما يقرؤـه الأمـي ، وهو في نفسه قارـء ، لم تـصح صـلـاته ، ويـخـرـجـ عـلـيـهـ جـواـزـ اـقـتـداءـ الأمـيـ بـالـأـمـيـ .

وأما وجه القول الثالث<sup>(٤)</sup> ، فلا يتـبيـنـ إلاـ بـتـخـرـيجـ ذـلـكـ القـولـ عـلـىـ القـولـ الذـيـ حـكـيـناـهـ فـيـ أـنـ القرـاءـةـ تـسـقـطـ عـنـ المـقـتـديـ فـيـ الصـلـاتـ الـجـهـرـيـةـ ،ـ وـلـاـ تـسـقـطـ فـيـ السـرـيـةـ ،ـ فـحـيـثـ تـسـقـطـ كـأـنـهـ وـقـعـتـ مـحـتمـلـةـ عـنـ المـأـمـومـ ،ـ فـلـاـ بـدـ مـنـ اـشـتـرـاطـ كـمـالـ مـنـ يـتـحـمـلـ ،ـ وـفـيـ السـرـيـةـ تـجـبـ القرـاءـةـ عـلـىـ المـقـتـديـ ،ـ فـلـاـ أـثـرـ لـعـجزـ الإـمـامـ ،ـ كـمـاـ ذـكـرـهـ المـزـنـيـ مـنـ

(١) « من أهل التبرج » : أي من أهل الظهور والبروز ، وقد سبق قوله قبلـاً : « إن الإمامـةـ تحتاجـ إلىـ تـبـرـجـ وـبـرـوزـ ،ـ وـلـاـ يـلـيقـ هـذـاـ بـمـنـصـبـ النـسـاءـ » .

(٢) في الأصل : اتحاد .

(٣) أي ينبغي أن يكون كـامـلـاـ فيـ هـذـاـ الرـكـنـ حتـىـ يـصـلـحـ إـلـمـامـةـ مـنـ هوـ كـامـلـ فـيـهـ .

(٤) الوجهـ الثـالـثـ هوـ جـواـزـ اـقـتـداءـ بـالـأـمـيـ فـيـ الصـلـاتـ الـسـرـيـةـ دونـ الـجـهـرـيـةـ .

التعلق باقتداء القائم بالعجز عن القيام .

فهذا بيان الأقوال في الاقتداء .

١١٨٩- ثم إن قلنا : يجوز الاقتداء بالأمي ، فلا كلام .

٤٩١ ولو لم يجز الاقتداء / به ، فلو كان الرجل يلحن في النصف الأول من الفاتحة ، وكان المقتدي يلحن في النصف الأخير منها ، فلا يجوز الاقتداء به ، وإن كانوا أميين ، لأن المقتدي في هذه الصورة ليس بأمي في النصف الأول ، وإمامه أبي فيه ، فإذا اقتدى به ، فقد تحقق اقتداء قارئ في النصف الأول بأمي فيه ، ولو فرض اقتداء الإمام في هذه الصورة بمن قدرناه مقتدياً ، لم يجز أيضاً لمثل ما ذكرناه ، فإذاً هما شخصان ، لا يجوز اقتداء أحدهما بالثاني . وهذه من صور المعايطة<sup>(١)</sup> والمعالطة في السؤال ، فإن السائل يعرضها ويقول : أيهما أولى بالإمامنة ؟ والجواب عنها ، أن واحداً منهما لا يجوز أن يكون إماماً لصاحبه ، لما قدمنا على القول الذي نرفع عليه .

٤٩٢ ١١٩٠- وما نرفعه على هذا القول : أن من اقتدى بإمام في صلاة سرية ، والمقتدي قارئ ، فقد أجمع الأئمة على أنه لا يجب على المقتدي البحث عن قراءة إمامه ، فإن الغالب أنه قارئ ، فيجوز حمل الأمر عليه ، كما يجوز حمل الأمر على أنه متظاهر ، وإن كنا نشترط في القدوة صحة طهارة الإمام . ثم يخرج من ذلك أنه لو بحث ، فتبيّن أنه لم يكن قارئاً ، فهو في التفريع كما لو تبيّن أن الإمام كان جنباً ، ولو ظهر ذلك ، لم يجب على المأموم إعادة الصلاة .

ولو كانت الصلاة جهرية ، فتبيّن فيها كونه أمياً أو قارئاً ؛ فإنه يقع الحكم على حسب ما يظهر . ولو كان يُسر بالقراءة في صلاة جهرية ، فقد ذهب كثير من أئمتنا إلى أنه يجب الآن بحثه عن حاله ؛ فإن إسراره والصلاحة جهرية يُخيل مكانتمه نقصه في القراءة .

وقال آخرون : لا يجب البحث في هذه الصورة أيضاً ، فإن الجهر الذي تركه هيئة

(١) المعايطة : يقال : عايا فلان صاحبه : ألقى عليه كلاماً لا يهتدى وجهه . فالمعايطة هي : الإلغاز ، والمعاجزة . (المعجم) .

من هيئات الصلاة ، [فلا أثر له ، وللإسرار محمل آخر سوى جهله بالقراءة ، وهو أنه نسي أن الصلاة<sup>(١)</sup> جهرية ؛ فأسر بها ، فهذا تفريع القول .

**فَرِعْ** : ١١٩١ - في [بعض]<sup>(٢)</sup> الأئمة : ما كان يقطع به شيخي وهو مذهب نَقَّالَ المذهب ، أن اقتداء الطاهرة بالمستحاضنة صحيح ، طرداً للقياس المقدم في رعاية الصلاة<sup>(٣)</sup> ، وصلاة/ المستحاضنة صحيحة .

٤٩٣

وذكر بعض أئمة العراق وجهاً ، أنه لا يجوز الاقتداء بها ؛ فإن في صلاتها خللاً غير مجبور ببدل ، وليس كالمتيم يقتدي به المتوضئ ؛ فإن الإمام ، وإن لم يتوضأ ، فقد أتى بما هو بدل عن الوضوء . وهو ركيك لا أصل له .

**فَرِعْ** : ١١٩٢ - من لم يجد ماء ولا تراباً هل يقتدي بمن هو في مثل حاله ، ثم يقضيان جميعاً ؟ كان شيخي يتزدّد في هذه الصورة ، من جهة أن صلاة الإمام إن كانت مقضية ، فصلاة المأموم كذلك ، فيشبه بما لو صحت صلاتهما جميعاً . ويمكن أن يقال : لا يصح الاقتداء نظراً إلى فساد صلاة الإمام ، والعلم عند الله .  
فهذا مجموع ما يمنع القدوة وما لا يمنعها ، وبيان طرد القياس مع الاستثناء منه .

## فِصَّالٌ

١١٩٣ - إذا اجتمعت نسوة في دار فحسنٌ عَنْدَنَا أَنْ تصلِّي بِهِنْ وَاحِدَةٌ مِنْهُنْ ؛ فإن اقتداء النسوة بالمرأة جائز ، وإذا لم يبرزن في مسجد ، فليس في عقدهن الجماعة ما ينافق الستر المأمور به .

ثم الجماعة على/ الصورة التي ذكرناها مسنونة لهن عندنا ، خلافاً لأبي حنيفة<sup>(٤)</sup> ،

(١) ما بين المعقوفين سقط من الأصل ، ومن (ط) .

(٢) في الأصل و(ط) و(ت١) : نقض . وفي (ت٢) : نقض الإمامة . والمثبت من : (د١) . ثم الكلام على حذف مضاف ، والتقدير : فرع في غريب بعض الأئمة .

(٣) «رعايا الصلاة» : أي اعتبار صلاة الإمام ، فإن صحت ، صحت صلاة المأموم .

(٤) ر . حاشية ابن عابدين : ١ / ٣٨٠ ، مختصر اختلاف العلماء : ١ / ٣٠٥ مسألة : ٢٦٣ .

وقد روي : «أن النبي صلى الله عليه وسلم ، أمر أم ورقة حتى تصلي بالنسوة في دارها»<sup>(١)</sup> . وروي أن عائشة وأم سلمة أمّا بنسوة ووقفتا وسطهن<sup>(٢)</sup> . وهذا هو المستحب للتي تكون إمامة ؛ فإنها لو توصلت عن الصف كدأب الرجل الإمام ، كان ذلك مناقضاً للستر المأمور به .

١١٩٤- فإن قيل : هلا خرجتم استحباب الجماعة على ما قدمتموه في باب الأذان من الاختلاف في أذانهن وإقامتهن ؟ قلنا : في الأذان إظهار وترك للستر ، وليس في إقامة الجماعة ذلك ، ولو خفضت المرأة صوتها ، كان ذلك تركاً لمقصود الأذان ، فقد بان مفارقة الأذان والإقامة للإمام ، ولما كانت الإقامة لا يشترط فيها رفع الصوت ، كان إثباتها في [حقهن]<sup>(٣)</sup> أولى في ترتيب المذهب من الأذان .

١١٩٥- والنسوة لو شهدن المسجد ، واقتدين بالرجال ، فإن كنْ شوابَ ، فلا يستحب / ذلك لهن ، والستر ولزوم البيت أولى بهن ، ولو حضرن ، صح اقتدائهن ، ثم لا يشترط في تصحيح الاقتداء [لهن]<sup>(٤)</sup> أن يقتدين وينوي الإمام إمامتهن . وشرط أبو حنيفة<sup>(٥)</sup> في صحة قدوتهن ذلك ، وهذا غير صحيح ؛ فإنه يجوز عندنا للرجل أن يقتدي بالمنفرد في صلاته ، وإن لم ينور إمامه أحد .

(١) حديث أم ورقة رواه أبو داود ، والدارقطني ، والحاكم ، والبيهقي (ر . التلخيص : ٢٧/٢ ح ٥٥٦ ، أبو داود : الصلاة ، باب إمام النساء ، ح ٥٩١ ، ٥٩٢ ، والدارقطني : ٤٠٣/١ ، والحاكم : ٢٠٣/١ ، والبيهقي : ١٣٠/٣) .

(٢) حديث إمام عائشة رواه عبد الرزاق في مصنفه ، والدارقطني ، والبيهقي ، ومن طريق آخر ابن أبي شيبة والحاكم .

وأما حديث إمام أم سلمة ، فقد رواه الشافعى ، وابن أبي شيبة ، وعبد الرزاق (ر . التلخيص : ٤٢/٢ ح ٤٩٧ ، ٥٩٨ ، عبد الرزاق : ح ٥٠٨٦ ، ابن أبي شيبة : ٨٩/٢ ، ترتيب مستند الشافعى ١٠٧/١ ح ٣١٥ ، والدارقطني : ٤٠٥/١ ، والحاكم : ٢٠٣/١ ، والبيهقي : ١٣١/٣) .

(٣) في الأصل ، و(ط) ، و(ت١) : خفضهن . والمثبت من : (ت٢) و(د١) .

(٤) مزيدة من : (د١) .

(٥) ر . حاشية ابن عابدين : ٣٨٧/١ ، مختصر اختلاف العلماء : ٢٦٦ مسألة : ٢١٧ .

والعجز إذا خرجت إلى جمع الرجال ، ووقفت في أخرىات المسجد<sup>(١)</sup> ، واقتدت ، صح ذلك منها ، وهل يستحب [ذلك أو يكره ؟ أما الكراهة ، فلسنا نكره ، خلافاً لأبي حنيفة ، فإنه كره]<sup>(٢)</sup> ذلك [إلا]<sup>(٣)</sup> في صلاة الفجر والعشاء ، ونحن نعتمد ما روي عن النبي صلى الله عليه وسلم : « أنه كره للنساء الخروج للجماعة إلا أن تكون عجوزاً تخرج في مِنْقَلِيهَا »<sup>(٤)</sup> ، والمنقل الخف الخلق ، أراد صلى الله عليه وسلم خروجها للعبادة مبتدلة<sup>(٥)</sup> ، فإنها لو تشبهت بالشواب ، فلا شك أنه يكره ذلك لها .

ثم إذا نفينا الكراهة ، فالذى رأيته للأئمة أنا لا نرجح خروجها على لزومها بيتها ؛ فإنه يتعارض في حقها رعاية الستر وإقامة الجماعة مع الرجال ، فيخرج / من تعارض<sup>٤٩٦</sup> الأمرين نفي الكراهة في الحضور واستواء الأمرين .

ولو حضرت شابة ، ووقفت بجنب الإمام واقتدت ، فقد أساءت من وجوه ، ولكن تصح صلاتها ، وصلاة الإمام ، خلافاً لأبي حنيفة<sup>(٦)</sup> ، وخطب مذهبها معروف في ذلك .

### فِصْلٌ

١١٩٦ - ذكر الشافعي أن الأعمى يجوز أن يكون إماماً لل بصير ، وهذا خارج على القياس الممهد ، وقد صح أن رسول الله صلى الله عليه وسلم استخلف للإمامية في بعض غزواته ابن أم مكتوم في المسجد<sup>(٧)</sup> ، ثم مذهب الشافعي أنا لا نجعل البصير أولى من

(١) في (ت ٢) : الناس .

(٢) زيادة من (ت ١) ، و (ت ٢) .

(٣) زيادة من المحقق ، بناء على المعروف من مذهب أبي حنيفة (ر . مختصر اختلاف العلماء : ١/٢٣١ مسألة ١٧١ ، والاختيار : ١/٥٩ ، وحاشية ابن عابدين : ١/٣٨٠) .

(٤) حديث « أنه صلى الله عليه وسلم كره للنساء الخروج للجماعات ... » قال الحافظ : « لا أصل له » ... لكن رواه البيهقي موقوفاً عن ابن مسعود رضي الله عنه (ر . السنن الكبرى : ١٣١/٣ ، والتلخيص : ٢٧/٢ ح ٥٥٧) .

(٥) اسم فاعل من ابتدل : ليس البتّل . والمبتّل : الثوب الخلق . (المعجم) .

(٦) ر . رؤوس المسائل للزمخشري : ١٤٩ مسألة : ٥٦ ، مختصر اختلاف العلماء : ٢٦٦/١ مسألة : ٢١٦ ، البدائع : ٤٣١/١ ، تحفة الفقهاء : ١/٣٦٠ ، الهدایة : ١/٥٧ .

(٧) حديث استخلاف ابن أم مكتوم . رواه أبو داود عن أنس ، ورواه أحمد ، ورواه ابن حبان في

الضرير ، ولا الضرير أولى من البصير ؛ [إذ في كل واحد منهما أمر يعارض ما في صاحبه ، أما البصير<sup>(١)</sup>] فقد يفرق فكره في الصلاة بصره ، ولكنه مستقل بنفسه في استقباله ، والضرير في الأمرين على مناقضته ، فاقتضي ذلك أن يستويَا .

### فِصَادِفُ الْعِمَرَةِ

١١٩٧- يجوز الاقتداء بمن لم ينوه الإمامة وكان منفرداً ؛ فإن معنى الاقتداء أن يربط ٤٩٧ الإنسان صلاته بصلاته غيره ، وهذا المعنى يحصل وإن/ كان الإمام منفرداً ؛ وقد روي : «أن عمر كان يدخل فيصادف أبا بكر في صلاة فيقتدي به» وكذلك يفعل أبو بكر إذا دخل فصادف عمر في الصلاة<sup>(٢)</sup> .

١١٩٨- وأجمع أئمتنا أن من اقتدى بماموم لم يجز ؛ وتبطل الصلاة ، والسبب فيه أن منصب الإمامة يقتضي الاستقلال وكونَ [الإمام متبعاً قائماً بنفسه ، وليس المقتدي كذلك ، والذي يتحقق ذلك أن سهو]<sup>(٣)</sup> الإمام يلحق المأموم ، وسهو المأموم يحمله الإمام ، والمقتدي سهو محمول ، ويلحقه سهو إمامه ، وهو يُخرجه عن حكم الإمامة ، فإن قيل : أليس أبو بكر كان مقتدياً برسول الله صلى الله عليه وسلم في مرض موته ، والناس كانوا مقتدين بأبي بكر ؟ قلنا : إنما كانوا مقتدين برسول الله صلى الله عليه وسلم ، ولكن كان رسول الله صلى الله عليه وسلم قاعداً في المحراب ، وكان أبو بكر كالمحترج الذي يبين للقوم أحوال الإمام وانتقالاته في صلاته .

١١٩٩- ولو اقتدى برجل هو شاكٌ لا يدرى أن إمامه مقتد بغيره أم لا ، فلا تصح

صحيحه ، وأبو يعلى والطبراني عن عائشة ، والطبراني أيضاً عن ابن عباس (ر . أبو داود : الصلاة ، باب إمامرة الأعمى ، ح ٥٩٥ ، والمسند : ١٩٢/٣ ، وابن حبان : ٢١٣٢ ، ٢١٣١) . وأبو يعلى : ٤٣٤/٧ ح ٤٤٥٦ ، التلخيص : ٣٤/٢ ح ٥٧٥ .

(١) زيادة من (ت ١) و(ت ٢) و(د ١) .

(٢) حديث «أن عمر كان يصادف أبا بكر فيصلٍ وراءه...» قال الحافظ : «لم أجده» (التلخيص : ٤٣/٢ ح ٤٣٤) .

(٣) سقط من الأصل ، ومن (ط) وحدهما .

قدوته مع هذا التردد ، كما لو اقتدى بخنثى مشكل . ولو استمر على القدوة / ثم بان أن ٤٩٨ إمامه لم يكن مقتدياً ، هل يجب على المقتدي قضاء الصلاة والحالة هذه ؟ فعلى قولين كالقولين فيه إذا اقتدى بخنثى ، ثم لم يقض الصلاة حتى يتبيّن أن الخنثى رجل .

١٢٠٠ - ولو كان يصلّي مع رجل وأشكّل على كل واحد منها حاله ، فلم يدر أنه مقتدى بصاحبه أو إمام له ، فلا تصح صلاة واحد منها على هذا التردد ؛ فإنه لا يدرى أيتبع أم يستقل ؟ ولو كان يظن كل واحد منها أنه إمام صاحبه ، فتصح صلاته ؛ فإنه يمضي في صلاته باختياره ولا ينتظر حكم المتابعة .

١٢٠١ - ومما يليق بما نحن فيه أن من اقتدى بإمام ، فال أولى لا يعيته في نيته ، بل ينوي الاقتداء بالإمام الحاضر ، وليس عليه أن يعرفه بلا شك فيه ؛ فإن نوى الاقتداء بزيد ، فإن أصاب ، فذاك ، وإن أخطأ ، فالذى ذكره الأئمة أنه لا يصح اقتدائُه ، ولا تصح صلاته ، وعدوا هذا مما لا يجب التعين فيه .

٤٩٩ ولو عينه المرء ، فعليه خطر في الخطأ ، فإن أخطأ ، لم تصح صلاته / ، وكذلك لو نوى الصلاة على زيد ، ثم تبين أن الميت غير من عينه ، فلا تصح صلاته ، وهذا فيه إشكال من جهة أن من ربط نيته بمن حضر ، واعتقده زيداً ، فإذا المعين غيره ، فقد اجتمع في نيته تعين وخطأ في المعين ، فيظهر أن يقال : المحكم<sup>(١)</sup> تعينه وإشارته إلى شخصه ، ويسقط أثر خطئه في اسمه .

وقد يعن للناظر أن يخرج هذا على مسألة في البيع ، وهي أن يقول الرجل : بعتك هذا الفرس ، وأشار إلى حمار ، ففي صحة البيع وجهان مشهوران سبأتو ذكرهما ، فربط الاقتداء بمن في المحراب مع اعتقاده أنه زيد بهذه المثابة .

وإن تكفل متتكلف تصوير عقد الاقتداء بزيد مطلقاً من غير ربط بمن في المحراب ، فهذا في تصويره عسرٌ مع العلم بأنه يعني من خصمه ، ومن سيركع برکوعه ويسجد بسجوده ، والعلم عند الله عز وجل .

(١) في (ت٢) : الحكم .

## فصل

٠٠ يشتمل على ذكر من يقتدي بعد الانفراد ، وينفرد بعد الاقتداء / .

١٢٠٢ - فلتلقي البداية بمن يعقد الصلاة على حكم الانفراد ، ثم يتافق عقد جماعة ، فيزيد ربط الصلاة بالقدوة ، وقد اختلف نصوص الشافعي <sup>(١)</sup> في ذلك : والذي نقله الصيدلاني عن الجديد من ذلك ، وهو مذهب أبي حنيفة <sup>(٢)</sup> ، وقال الشافعي <sup>(٣)</sup> في الكبير : « قد كان في ابتداء الإسلام ، ثم نسخ ، وذكر فيه قصة معاذ ، وهي أن المسبوق كان يحضر وسائل من في الصلاة عما فاته ، فيشيرون بالأصابع إلى أعداد الركعات التي فاتت ، فكان يبتدر إلى ما فاته ، ثم يصلي بصلاة الإمام فيما يصادفه من بقية صلاته ، فدخل معاذ يوماً وكان مسبوقاً ، فاقتدى ، وصلى ما وجد ، ثم قام لما سلم رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقضى ما فاته ، ثم لما تحلل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن صلاته قال : إن معاداً سن لكم سنة حسنة فاتبعوها » <sup>(٤)</sup> .

٠٠١ وحكي قوله في القديم : إن الاقتداء بعد حصول العقد على حكم الانفراد / جائز ، ووجهه أن القدوة معناها ربط الصلاة بصلاة الغير ، وليس ذلك من أركان الصلاة قط ؛ فإنه ليس تغييراً لأمر يتعلق بركن أو شرط .

١٢٠٣ - ثم الظاهر من مذهب الشافعي في الجديد جواز الاستخلاف في الصلاة ، على ما سنذكر ذلك مشروحاً إن شاء الله تعالى في صلاة الجمعة ، وهو في الحقيقة ابتداء اقتداء ، لم يكن حالة العقد ؛ فإن القوم يعقدون صلاتهم بزيد ، ثم يربطونها في الأثناء بعمرو المستخلف ، وسيأتي شرح الاستخلاف في موضعه .

ثم يشهد لجواز الاقتداء أثناء الصلاة خبران ، أحدهما - ما روي : « أن رسول الله

(١) ر . حاشية ابن عابدين : ٣٩٠/١ ، ٤٠١ .

(٢) سقط من (ت ٢) وحدها .

(٣) حديث قصة معاذ . رواه أحمد في مستنه ، ورواه أبو داود (ر . المستند : ٢٤٦/٥ ، وأبو داود : الصلاة ، باب كيف الأذان ، ح ٥٠٦ ، والتلخيص : ٤٢/٢ ح ٥٩٦) .

صلى الله عليه وسلم أمّا بأصحابه<sup>(١)</sup> ، ثم تذكر في أثناء الصلاة أنه جنب . فأشار إلى أصحابه : أي كما أنتم قفوا ، فخرج رسول الله صلى الله عليه وسلم ورأسه يقطر فتحرم ، واستمر الأصحاب على حكم الاقتداء<sup>(٢)</sup> ومعلوم أنهم أنشؤوا [اقتداء جديداً ، فإن]<sup>(٣)</sup> اقتداءهم الأول لم يكن صحيحاً ، والثاني - أن أبا بكر في صلاة المرض اقتدى برسول / الله صلى الله عليه وسلم في أثناء الصلاة ، كما مضت القصة . ٥٠٢

١٢٠٤ - ثم إذا ظهر القولان ، فقد اختلف أئمتنا في محلهما ، فمنهم من قال : إنهم يجريان في الركعة الأولى ، فإذا عقد المنفرد الصلاة ، ثم اتفقت جماعة وهو في الركعة الأولى ، فقولان ، فاما إذا صلى ركعة على الانفراد ، ثم أراد بعدها الاقتداء ، فلا يجوز ؛ لأنه يختلف ترتيب الصلاة ويتفاوت .

ومنهم من طرد القولين في الصورتين .

وإذا جمع الجامع الكلام في ذلك ، كان الخارج منه ثلاثة أقوال ، أحدها - المنع ، والثاني - الجواز ، والثالث - الفصل بين أن يقع في الركعة الأولى قبل الركوع أو بعده . فهذا كلام في أحد مقصودي الفصل .

١٢٠٥ - فاما إذا كان مقتدياً ، ثم أراد الانفراد ببقية الصلاة ؛ حتى يسبق الإمام ، فقد ترددت النصوص فيه ، وحاصل المذهب فيه ثلاثة أقوال : / أحدها - المنع ؛ فإنه ٥٠٣ التزم الاقتداء ، وانعقدت الصلاة على حكم المتابعة ، فلزم الوفاء .

والقول الثاني - له الانفراد ؛ فإن إقامة الجماعة كانت مسنونة ، [إذا خاض فيها ، لم تلزم]<sup>(٤)</sup> بالمشروع ؛ فإن من مذهبنا أن السنن لا تلزم بالمشروع .

والقول الثالث - أنه يفصل بين المعنود وغيره ، ويشهد لهذا قصة معاذ : « وقراءته

(١) كذا : (بالباء) في جميع النسخ ، والحديث بمعناه ، لا بلغظه ، كما يتضح من سياقه .

(٢) رواه أبو داود ، والشافعي من حديث أبي بكرة ، وصححه ابن حبان والبيهقي (ر . أبو داود : الطهارة ، باب في الجنب يصلبي بالقوم وهو ناسٍ ، ح ٢٣٣ ، ٢٣٤ ، ٢٢٣٥ ، الأم : ١٦٧ ، التلخيص : ٢/٣٣ ح ٥٧١) .

(٣) سقط من الأصل . ومن (ط) وحدهما .

(٤) في الأصل و(ط) : « فلا اختصاص فيها ثم تلزم » .

سورة البقرة في صلاة العشاء ، وكان اقتدى به رجل كان يعمل طول نهاره ، وكان عقله بعيداً كان معه ، فانحل عقاله ، فقام فقطع القدوة ، وتجوز في صلاته ، وخرج ، فرفعت قصته إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فأنكر على معاذ تطويله ، ولم ينكر على من قطع القدوة ، ولم يأمره بالقضاء «<sup>(١)</sup>».

ثم الأعذار التي تقطع القدوة لأجلها كثيرة ، ولا ينتهي إلى حد الضرورة عندي ، وأقرب معتبر فيها أن يقال : كل عذر يجوز ترك الجماعة بسببه ، كما سبق في باب ٤٠٤ الجمعة ، وسنعود في كتاب الجمعة ، فهو المعتبر في الذي نحن فيه أو ما في معناه .

### فصل

في المسبوق : إذا أدرك الإمام وقد فاته من الصلاة شيء .

١٢٠٦ - فنقول : إذا أدرك الإمام راكعاً ، فكبير في قيامه وركع ، وصادف الإمام راكعاً ، فقد أدرك الركعة ، ولو كان الإمام هاماً بالارتفاع ، متحركاً في جهته ، فأدرك المأموم - وهو بعد غير متطرق عن أقل حد الركوع - فقد أدرك الركعة .

ولو لم يدر هل كان جاوز حد الراکعين أم لا ، فالالأصل بقاوئه في حد الركوع إلى أن يزول عنه قطعاً . ولكن الأصل أنه لم يصر مدركاً للركوع ، فهو على تردد من أمره كما ترى .

وقد ألحق أئمننا هذا ب مقابل الأصلين ، فذكروا وجهين ، ولعلنا نجمع في ضبط ذلك قوله بالغاً - إن شاء الله تعالى .

١٢٠٧ - ولو أدرك الإمام بعد الارتفاع عن حد الركوع ، فلا يكون مدركاً للركعة أصلاً ، ويتابع الإمام فيما يصادفه فيه ، ولا يعتد به له من أصل صلاته .

(١) قصة تطويل معاذ أصلها في الصحيحين ، متفق عليها من حديث جابر (اللؤلؤ والمرجان : ٢٦٦ ح ٩٦ ، وقد رویت على أوجه مختلفة (ر . التلخیص : ٣٩ / ٢ ) ) .

١٢٠٨ - ولو أدرك الإمام قائماً بعد ، فإن أمكنه أن يتم قراءة الفاتحة ، ثم يدرك ركوع الإمام ، فهو المراد / ، ولو علم أنه لو تم الفاتحة ، لفاته الركوع ، فماذا يفعل ؟ فيه خلاف معروف ، فذهب بعض الأئمة إلى أنه يقطع القراءة ، ويبادر الركوع . وسقوط بعض القراءة عنده ، ليس بأبعد من سقوط تمام القراءة إذا صادف الإمام راكعاً ، لما كبر وتحرم بالصلاحة .

ومنهم من يقول : عليه أن يتم القراءة ولا يقطعها ؛ فإنه خاض فيها ، فيلزمها إتمامها .  
وذكر الشيخ أبو زيد في ذلك تفصيلاً حسناً ، فقال : إن تحرم بالصلاحة وبادر بالقراءة ولم يقدم عليها دعاء الاستفتاح ، ولا التعوذ ، ولكنه لما تفطن لضيق الوقت ، اشتغل بالأهم ، فإذا ركع الإمام ، فهو معدور الآن ، ف يجعله مدركاً ، وإن قدم على القراءة الذكر المنسون والتعوذ ، فقد تعرض لخطر الفوات .

١٢٠٩ - ووجه هذا التفصيل بين ، ولكننا نوضحه ، ونوضح الوجهين المرسَلين قبله بالتفريع .

فاما من لم يفصل فيقول : ليس على المسبوق مبادرة القراءة بل يجري على هيئته وسجيئه ، والدليل عليه / أنه لو قدر على أن يتسرع قبل الشروع ، فلم يفعل ، لم ٥٠٦ يختلف حكم إدراكه ، فليكن الأمر كذلك بعد التحرم .

والأصح ما ذكره أبو زيد من التفصيل ؛ فإنه بعد الشروع صار ملتزماً لحكم القدوة ، مطالباً بموجبها ، فليجر على الأصوب فيما نرسم له . ولا شك ، أن الاشتغال بإقامة الأركان أولى ، ومن لم يتحرج بالصلاحة فهو على خيرته في أمر الجماعة .

فهذا بيان الاختلاف في هذه الجهة .

ولا ينبغي أن يعتقد خلافُ فيه ، إذا تحرّم وسبح ، وتعوذ ، ثم سكت سكتاً طويلاً ، ولم يشتعل بالفاتحة أنه يكون مقسراً ، وإنما الخلاف المذكور فيه إذا اشتغل قبل القراءة بالسنن المشروعة في الصلاة ، ثم إن أمرناه بالركوع ، فاستتم القراءة ، ويбادر ، فأدرك الإمام راكعاً ، فهو المطلوب ، وهو مدركاً .

وإذا رفع الإمام رأسه من الركوع ، فلا شك أننا لا نجعله مدركاً للركعة ، ولكن هل ٥٠٧ تبطل صلاة المسبوق بمخالفته إياه وترك ما رسم له ؟ سنذكر على إثر هذا / تفصيل المذهب في تقدم الإمام على المأموم بركن أو ركنين .

فإن سبقة الإمام بركتين في هذه الصورة التي نحن فيها ، فتبطل صلاة المأموم ، وإن سبقة الإمام بالركوع ، ولكنه أدركه عند اعتداله - ونحن قد نقول : إن هذا المقدار من التقدم لا يضر <sup>(١)</sup> في أثناء الصلاة <sup>(١)</sup> في حق غير المسبوق - فهاهنا إذا خالف المسبوق ، فسبقه الإمام إلى الاعتدال ، أما الركعة ، فقد فاتت ، وفي بطalan الصلاة وجهان : أحدهما - لا تبطل ؛ فإن هذا المقدار من التقدم غير ضائر .

والثاني - أن الصلاة تبطل ؛ فإنه ترك متابعة الإمام فيما فاتت الركعة لأجله ، فكان الإمام سبقة برکعة ، وليس كما لو جرى مثل ذلك في أثناء الصلاة ، في حق من ليس بمسبوق .

فإن قلنا : تبطل صلاته ، فلا كلام . وإن قلنا : لا تبطل ، فلا ينبغي أن يرکع ؛ فإن لورکع لم يكن الرکوع محسوباً له ، ولكن ينبغي أن يتبع الإمام الآن ، فيما يأتي به من هُويه إلى السجود ، ويقدّر كأنه أدركه الآن ، ثم لا تتحسب له هذه الرکعة .

فاما إذا قلنا : إنه يتم القراءة ، فإن تمها وأدرك الإمام راكعاً ، فقد حصل تمام الغرض ، وإن رفع الإمام رأسه من الرکوع واعتدل ، فالمأموم يرکع ويرفع وهو مدرك للركعة ، معدور في تخلفه ، ولو تجاوز الإمام ، وسبقه بأركان ، فلا يضر ذلك . واستقصاء القول في هذا يتعلق بمسألة الزحام على ما سيأتي إن شاء الله .

١٢١ - ومن تمام البيان في ذلك أن أبا زيد إذا فصل بين أن يُقصَّر وبين أن يبتدر ، فمن تمام كلامه في ذلك أنه لو لم يقصَّر ، فإذا رکع <sup>(٢)</sup> الإمام ، ففي المسألة وجهان : ٥٠٨ في أنه يتم القراءة / ، أو يقطعها ، كما تقدم ذكرهما ، والتفریع عليهم .

وإن كان مقصراً ، فليقرأ من الفاتحة بقدر تقصيره ، فإن رفع الإمام رأسه من

(١) ما بين القوسين ساقط من (ت ٢) .

(٢) بدأ من هنا خرمٌ من نسخة (ت ٢) . وهو صفحة واحدة .

الركوع ، فالتفريع الآن كالتفريع فيه إذا أمرناه بالركوع ، فخالف أمرنا ، وقرأ حتى فاته الركوع ، وقد مضى بيان ذلك .

**فِيْجَعُ :** ١٢١١ - في إدراك التكبيرة الأولى من صلاة الإمام رغائب وأخبار مأثورة ، وقد اختلف أئمتنا في أنه متى يصير مدركاً لفضيلة التكبير ؟ فمنهم من قال : إذا أدرك الركعة الأولى ولو بإدراك الركوع ، فقد أدرك الفضيلة ، فإذا راكها مربوط بإدراك الركعة الأولى ، وهذا سرفٌ ومجاوزة حدّ .

ومنهم من قال : إذا أدرك شيئاً من قيام الركعة الأولى ، فقد أدرك الفضيلة ، وإن لم يدرك الإمام إلا راكعاً ، فهذا قد أدرك الركعة ، وفاته الفضيلة في التكبيرة .

ومنهم من قال : المدرك من يكبير الإمام في [شهوده]<sup>(١)</sup> وحضوره ، ثم يتعقبه في عقد الصلاة ، على العقد المرعي المرضي في الاتصال . وهذا هو الأظهر عندي / ٥٠٩ فإن من جرى التكبير في غيبته لا يسمى مدركاً لتكبير العقد ، ولا شك أن [من]<sup>(٢)</sup> يجعله مدركاً لها بإدراك القيام ؛ فإنه يجعل<sup>(٣)</sup> الاتصال في العقد . والشهود أفضل وأكمل .

وذكر بعض مشايخنا في ذلك تفصيلاً ، فقال : إن شغله عن الصلاة أمرٌ من أمور الدنيا حتى رکع الإمام ، فهو غير مدرك للفضيلة ، وإن أقعده عذرٌ ، ثم أدرك الركعة الأولى ، فهو مدرك .

١٢١٢ - وهاهنا دقة لا بد من الاهتمام بها ، وهو أن من قصر ، ولم يكبر حتى رکع الإمام ، فكبّر ورکع ، فهو مدرك وفاقاً ، ولا أثر لتقصيره بغيته أو تأخيره في حضوره ؛ فإنه إنما يلحقه حكم الجماعة إذا تحرم ، فأما درك الفضيلة ، فلا يبعد أن نفصل فيها بين المقصري والمبتدر ؛ فإن الغرض من الحث على التكبيرة الأولى الدعاء إلى ترك الملهيات ، والبدار إلى الصلاة ، فليفهم الناظر ذلك .

(١) في الأصل ، و(ط) و(ت١) : سجوده . وهو تحريفٌ طريفٌ .

(٢) زيادة من (ل) وحدها .

(٣) عبارة : (د١) : ... بإدراك القيام ، فيجعل الاتصال في العقد والشهود أفضل وأكمل .

### فِصَانِعُ الْمُؤْمُونِ

في تأثير المأموم عن الإمام ، وفي تقدمه عليه :

١٢١٣- فنقول : أما تكبيرة العقد ، فيجب أن يتقدم الإمام / بها<sup>(١)</sup> ، ويقع ابتداء تكبيرة المأموم بعد فراغ الإمام من التكبير ، فلو ساواه المأموم ، لم يجز أصلاً ، وجوز أبو حنيفة<sup>(٢)</sup> ذلك .

فأما ما عدتها من الأركان ، فيقتضي أدب الشرع فيها أن يتقدم الإمام بالركن ، ثم يتلوه المقتدي قبل أن يفارق ذلك الركن ، فإذا ركع ، ركع بعده ، بحيث يدركه في الركوع ، فلو ساواه ، وجاراه فيسائر الأركان ، جاز ذلك ، والأولى ما قدمناه . ولو ساواه في التسليم ، [جاز قياساً على سائر الأركان ، وكان شيخي قال مرة : التسليم]<sup>(٣)</sup> كالتحريم ، فلا تجوز المساواة فيه ، وهذا زلل ، غير معدود من المذهب .

إذا وضح ذلك فيه ، فنذكر تقدم الإمام ، ثم نذكر تقدم المأموم .

١٢١٤- <sup>(٤)</sup>إذا تقدم الإمام على المأموم <sup>(٤)</sup> من غير عذرٍ بركنٍ ، فالذي أطلقه الأصحاب اختلافٌ في ذلك ، فقالوا : من أصحابنا من قال : إن تقدم بركتين ، ولا بس الثالث ، بطلت القدوة والصلاة ، وإن تقدم بركن واحد ولا بس الثاني ، لم يضر .  
٥١١ ومنهم من عد التقدم / بركنٍ واحد وملائسة الثاني مبطلاً ، وإنما يتم هذا بفرض القول في الركوع مثلاً .

فنقول : إذا ركع الإمام ، وتختلف المأموم قائماً من غير عذر ، حتى رفع الإمام رأسه ، واعتدل ، ثم هوئ ، فسجد ، فكما<sup>(٥)</sup> لبس الإمام السجدة ، حكمنا ببطلان

(١) انتهى هنا الخرم في نسخة (ت ٢) .

(٢) ر . حاشية ابن عابدين : ٣٥٣/١ ، مختصر اختلاف العلماء : ١٩٨/١ مسألة : ١٣٢ .

(٣) ساقط من الأصل ومن (ط) .

(٤) ما بين القوسين سقط من : (ت ٢) ، (د ١) .

(٥) بمعنى (فعدما) .

صلاة المأموم ؛ فإن الإمام قد سبق بالركوع ، والاعتدال ، وهو قائم ، ولا يلبس الركن الثالث ، ولا يتوقف ببطلان الصلاة على أن يرفع رأسه من السجود ، والمأموم بعد قائم وفاقاً .

ولو رفع الإمام رأسه من الركوع ، والمأموم بعد قائم ، فهل تبطل بهذا المقدار صلاة المقتدي ؟ فعلى وجهين مشهورين .

ثم ذهب بعض الأصحاب إلىأخذ هذا الخلاف من التردد في أن الاعتدال عن الركوع ركن مقصود أم لا ؟ فإن قلنا : إنه ركن مقصود ، فقد فارق الإمام ركناً ، ولا يلبس آخر مقصوداً ، فتبطل صلاة المتخلف ، وإن لم يجعل الاعتدال ركناً مقصوداً ، توقف الحكم بالبطلان على ملابسة السجود .

١٢١٥ - وهذه الطريقة وإن كانت مشهورة ، فلست أرضها ؛ فإن الاعتدال من الأركان التي لا بد منها ، ولو لم يكن مقصوداً وكان الغرض منه الفصل بين الركوع والسباحة ، للزم منه أن يقال : إذا فارق حد الراكعين في انتسابه كفى ، وإن لم يعتدل قائماً ؛ لحصول الفصل ، فلا تعوييل على هذا عندي .

والوجه رد الخلاف إلى شيء [آخر]<sup>(١)</sup> ، وهو أن من أصحابنا من يقول : لا تبطل الصلاة ما لم يسبق بركتين ، والمأموم بعد في قيامه ، ومنهم من يقول : إذا اعتدل ، فقد تحقق السبق بركن تام وهو الركوع ، فكفى ذلك في الحكم بإبطال الصلاة ، فإن اسم المسبوق قد حصل ، فإذا تقدم الإمام ، فركع ، فتلاه المأموم ، وأدركه في الركوع ، مما سبق الإمام بركن ، بل سبق إلى الركن ، وتتابعه المقتدي . وهو صورة المتابعة . وإذا بقي قائماً حتى يرفع الإمام ، فقد سبقه بركن على التحقيق .

١٢١٦ - ومن تمام التفريع في ذلك أنا إذا شرطنا سبق الإمام بركتين ، فإذا رفع الإمام رأسه وهوى ، ولم ينته بعد إلى السجود ، فيظهر عندي أن حكم ببطلان القدوة ، وإن لم يلبس السجود ، وإن كنا نشترط التقدم بركتين ؛ فإن التقدم يحصل بمفارقة الاعتدال ، ولا يرفع ذلك ظن من يظن أن الاعتدال غير مقصود ، فليلبس السجدة ،

(١) زيادة من : (ت٢) ، (د١) .

كتاب الصلاة / باب اختلاف نية الإمام والمأموم

فإن ذلك باطل ، كما تقدم ، وأيضاً : فالإمام إذا لبس ركناً ، لا يكون سابقاً به ما لم يفارقه ، فلو صح ذلك ، للزم ألا تقطع القدوة ، حتى يرفع الإمام رأسه من السجدة ، والمقتدى بعد قائم .

فهذا تمام البيان في ذلك .

١٢١٧ - ولو فرض السبق في السجود ابتداء ، لانتظم ما ذكرناه ، فلو رفع الإمام رأسه من الركوع ، والمأموم معه ، فسجد الإمام ورفع ، والمأموم في اعتداله ، فهو كما لو بقي في القيام حتى رفع ورفع الإمام ، وملابسة السجدة الثانية كملابسة السجدة الأولى ، والتفریع كالتفريغ . غير أن من أصحابنا من يقول : الجلوس بين السجدين من الأركان الطويلة ؛ فيجعلها مقصودة ، ومنهم من يجعلها قصيرة ، فهي كالاعتدال من الركوع .

١٢١٨ - وما يليق / بتمام البيان في ذلك أن المأموم لو لم يتسب إلى تقصير في تخلفه ، ولكن الإمام أفرط في السرعة ، وخالف عادته ، فسبق بركن أو بركتين ، فمن أئمتنا من يحكم ببطلان صلاة المقتدى ، لوجود صورة السبق ، ومنهم من قال : لا تبطل صلاة المقتدى لتمهد عذرها .

وسألني شرح هذا في مسألة الزحام .

فهذا كله إذا سبق الإمام ، وتختلف المأموم .

١٢١٩ - وأما إذا تقدم المقتدى ، فركع قبل الإمام ، أو رفع رأسه قبل الإمام ، فالذى صار إليه الأئمة أن تقدمه مقياساً على تقدم الإمام عليه في الوفاق والخلاف حرفاً حرفاً .

١٢٢٠ - وكان شيخي يقول : تقدم المأموم قصداً يُبطل صلاتَه . حتى إذا رکع والإمام قائم ، بطلت صلاتُه ، وإن أدركه الإمام في الركوع . وكان يوجّه هذا بأن التخلف صورةُ المتابعة . فإن وجد فيه سرفٌ ، فيه خلاف ، فأما التقدم على الإمام فمناقض لصورة الاقتداء ، فكما<sup>(١)</sup> وقع أبطل ، وكان يمثل بموقف / الإمام والمأموم ،

(١) « فكما » بمعنى فعندما .

ويقول : تقدم المقتدي على الإمام في موقفه بأقل القليل يُبطل القدوة ، وتأخره بالمسافة الكثيرة قد لا يُبطل صلاته ، وتعلق بأخبار فيها وعيد ، منها ما روى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « أما يخشى الذي يرفع رأسه قبل الإمام أن يحول الله رأسه رأس حمار »<sup>(١)</sup> وما ذكره وإن كان يتوجه ، فإني لم أره لغيره ، فلا أراه من المذهب ، والوجه ما قطع به الأئمة<sup>(٢)</sup> .

\* \* \*

---

(١) حديث « أما يخشى الذي يرفع رأسه... » متفق عليه من حديث أبي هريرة ( ر . اللؤلؤ والمرجان : ٩٠ / ١ ح ٢٤٧ ) .

(٢) إلى هنا انتهت نسخة (٤) وهي التي اتخذناها أصلًا من أول (باب استقبال القبلة) وجاء في خاتمتها : « تم المجلد الثالث يتلوه باب موقف صلاة الإمام والمأموم أول المجلد الرابع من نهاية المطلب . وفرغ من تعليقه أبو محمد بن عبد الواحد بن حرب القرشي . في العشر الأولى من جمادى الأولى من سنة اثنين وستين وخمسماة » .

## باب<sup>(١)</sup>

### موقف صلاة الإمام والمأموم

ش ٣٦ - ١٢٢١ / الباب يشتمل على نوعين : أحدهما - الكلام في رعاية أفضل المواقف وذكر الأولى ، والثاني - ما يجب رعايته في المواقف في الأماكن المختلفة .

فأما الأول فنقول فيه : إذا كان يصلِّي الإمام مع رجل واحد ، فينبغي أن يقف ذلك الرجل عن يمينه ، ولا يقف عن يساره ، ولا وراءه ، ولو وقف خلفه أو وراءه ، صح . والأصل فيه حديثُ ابن عباس : « فإنه ذكر أنه اقتدى برسول الله وحده في بيت خالته ميمونة ، فوقف عن يساره فاقتدى ، فلما رأه رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ جرَّهُ من وراءه حتى أوقفه على يمينه »<sup>(٢)</sup> ، فدلَّ ذلك على الأولى ، والصيبي الواحد كالرجل في هذا ، فكان ابن عباس صبياً إذ ذاك .

ولو كان يصلِّي مع الرجل امرأة واحدة ، فتقف وراء الإمام وتستتر به .

ولو كان يصلِّي مع خطيء وحده ، فهو كالمرأة فيما ذكرناه .

ولو كان يصلِّي مع الإمام رجالان ، أو صبي ورجل ، فإنهما يقفان ويصطفان وراءه .

وروي عن علقة : « أنه دخل على ابن مسعود مع صاحب له ، فدخل وقت الصلاة ، فأقام أحدهما عن يمينه ، والثاني عن شماليه ، وصلَّى بهما ، ثم قال : هكذا فعل رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ »<sup>(٣)</sup> ، والشافعي رأى هذا منسوخاً ، واعتمد في

(١) من هنا بدأ اعتماد نسخة (١٤١) أصلاً . و(ط) و(١٢٢) نصوصاً مساعدة . والله الموفق والهادي إلى الصواب .

(٢) سبق الكلام على هذا الحديث في الأفعال القليلة والكثيرة في الصلاة ، وأنه عند البخاري (كتاب الأذان) باب (٥٨) إذا قام الرجل عن يسار الإمام ، فحوَّله الإمام .

(٣) حديث علقة عن ابن مسعود هذا ، أخرجه أبو داود ، وفيه أن الذي كان مع علقة هو الأسود ، وأخرجه النسائي أيضاً في كتاب الإمامة ، باب موقف الإمام ، ح ٨٠ ، وقال السندي

الباب ما روی أنس أنه قال : « وقف أنا ويتيم كان في البيت خلف رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وأم سليم خلفنا ، فصلى بنا رسول الله صلى الله عليه وسلم »<sup>(١)</sup> فرأى الشافعی هذا ناسخاً لحديث ابن مسعود ، وثبت عنده تأخر هذا الفعل ، والله أعلم .

وفي بعض كلامه تقديم روایة أنس بأنه كان بحجر رسول الله صلى الله عليه وسلم إذ ذاك ، فرأى روايته أثبت ، وما رأى رسول الله صلى الله عليه وسلم في المسجد يصلی باثنين ، وهذا أسلم من دعوى النسخ .

١٢٢٢- وإن / كان يصلی برجل وامرأة ، فليقف الرجل عن يمينه ، وتقف المرأة <sup>٣٧</sup> خلف الرجل المقتدي ، فتكون مستترة به عن الإمام ، بعيدة عن المقتدي والتفاته .

وإن كان رجل وختن مع الإمام ، فهو كالرجل والمرأة .

وإذا كان رجل وختن وامرأة ، وقف الرجل عن يمينه ، والختن وراءه ، والمرأة وراء الختن ، وتعليق ذلك بين . وروى الشافعی بإسناده : « أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أمّ أنساً وعجوزاً منفردة خلف أنس »<sup>(٢)</sup> ، وإن كان مع الإمام ختن وامرأة ، وقف الختن وراء الإمام ، والمرأة خلف الختن ، فهذا بيان ما يرعن في فضيلة الموقف .

١٢٢٣- ولو دخل المأموم المسجد ، فلا ينبغي أن يقف وحده ؛ فإن النبي صلى الله

في شرح النسائي : حملوا هذا الحديث على أنه لعله صلى الله عليه وسلم فعله لضيق المكان أحياناً ، أو على النسخ . وانظر أبو داود : ٤٠٨ / ١ ، باب إذا كانوا ثلاثة كيف يقومون ، ح ٦١٣ .

(١) متفق عليه من حديث أنس أخرجه البخاري : الأذان ، باب ( ٧٨ ) المرأة وحدها تكون صفاً ، ح ٧٢٧ . وأخرجه مسلم : ٤٥٧ / ١ ، كتاب ( ٥ ) المساجد ، باب ٤٨ ح ٦٥٨ بلفظ : « .. وصففت أنا والبيت وراءه ، والعجوز من ورائنا ، فصلى بنا » .

هذا ولم يورده عبد الباقي في اللؤلؤ والمرجان . و( ر . التلخيص : ٣٦ / ٢ ح ٥٨٢ ) .

(٢) حديث : « أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أمّ أنساً... » رواه مسلم : ٤٥٨ / ١ ، كتاب المساجد ، باب ( ٤٨ ) ح ٢٦٩ بلفظ : « أن رسول الله صلى الله عليه وسلم صلى به وبآمه أو خالته . قال : فأقامني عن يمينه ، وأقام المرأة خلفنا » ، ورواه الشافعی في مسنده : ١٠٥ / ١ ح ٣١٠ .

## كتاب الصلاة / باب موقف صلاة الإمام والمأموم

عليه وسلم نهى عن ذلك ، فلو وقف وحده ، صحت الصلاة مع الكراهة ، والأولى لمن لا يجد موقعاً في الصف أن يجر أحداً من الصف ، والأولى لذلك الواحد المعجوز أن يساعده ؛ فإن النبي صلى الله عليه وسلم أمر بذلك ، فهذا مما يتعلق بغرضنا في هذا النوع .

١٢٢٤- فاما النوع الثاني ، فنصلّر بأن نقول : المنصوص عليه في الجديد أن موقف المأموم إذا تقدم على موقف الإمام ، لم يصح اقتداوه .

وقال مالك : يصح اقتداوه إذا كان يشعر بصلاة الإمام<sup>(١)</sup> . وهذا قول الشافعي في القديم .

ولو كان موقف المأموم مساوياً لموقف الإمام ، ولم يكن متقدماً ولا متاخراً ، جاز ، والأدب أن يتأخر عن موقف الإمام قليلاً . ثم الاعتبار في الموقف بموقف العقبين من الأرض ، فإن شخص المقتدي قد يكون أطول فيتقدم موقع رأسه ، وإن تأخر ساوي موقع قدمه . وذكرت العقب ؛ فإن قدم أحدهما قد يكون أكبر من قدم الثاني ، فالعبرة بما ذكرته بلا خلاف .

ومما يتعلق بهذا أن الناس يصلون في المسجد الحرام مستديرين حول الكعبة ، والإمام الراتب وراء مقام إبراهيم في جهة الباب ، فالذين يستديرون من وراء البيت وجوههم إلى وجه الإمام ، وتصح الصلاة بلا خلاف ، هكذا عُهد الناس في العصر الخالية ، حتى كان الكعبة هي الإمام ، ولعل الحاجة أحوjت إلى توسيع ذلك ؛ فإن الناس يكثرون في المواسم ، ولو كلفوا الوقوف في جهة واحدة ، لتعذر ذلك .

وقال الأئمة : إذا دخل الناس البيت ، فالجهات كلها قبلة ، فلا يمتنع أن يقف الإمام والمأموم متقابلين ، كما ذكرناه في الاستدارة / حول الكعبة .

١٢٢٥- واختلف أئمتنا في صورة وهي أنه إذا كان بين الإمام في جهة وقوفه ، وبين

(١) الذي رأيناه عند المالكية أن تقدم المأموم على الإمام يصح مع الكراهة ، (ر. الإشراف : ٣٠٠/١ مسألة : ٣٥٥ ، حاشية العدوi : ٢٧١/١ ، حاشية الدسوقي : ٣٣١/١ ، جواهر الإكيليل : ٧٩/١ ، القوانين الفقهية : ٨١) .

الكعبة عشرة أذرع ، وكان موقف المأمومين في جهة أخرى من البيت أقرب إلى البيت من هذا ، فهل يجوز ذلك أم لا ؟ فعلى وجهين : أحدهما - لا يجوز كما لو تقدم واحد في جهته ، وكان أقرب إلى البيت .

والثاني - يجوز ؛ فإن الجهة إذا اختلفت ، فلا معنى لاعتبار المقايسة في المسافة ؛ فإن اختلاف الجهة أعظم في الاختلاف من الاختلاف في القرب والبعد ،<sup>(١)</sup> فإذا لم نمنع القدوة مع الاختلاف في الجهة والوقوف على هيئة التقابل ، فلا معنى وراء ذلك في النظر إلى القرب والبعد<sup>(٢)</sup> . وأما إذا اتحدت الجهة ، فيظهر أثر التقدم والتأخر . فهذا بيان ذلك .

١٢٢٦ - ثم نتكلم بعد هذا في المواقف في الأمكنة المختلفة : والوجه في الترتيب أن نذكر أفرادها والاجتماع فيها ، أي في أفرادها ، ثم نذكر وقوف القوم في أماكن مختلفة منها .

فأما القول في أفرادها ، فيتعلق بالمسجد ، والملك ، والمواضع المشتركة .

١٢٢٧ - فأما المسجد ، فإذا تقدم الإمام وتأخر المقتدي ، لم يضر بعد المسافة - وإن أفرط - إذا كان المسجد واحداً . وكذلك لا يضر اختلاف المواقف ارتفاعاً وانخفاضاً ، حتى لو وقف الإمام في المحراب والمقتدي على منارة من المسجد ، أو بئر ، وكان لا يخفى عليه انتقالات الإمام ، فالقدوة صحيحة ؛ وذلك أن المكان مبني لجمع الجماعات ، فالمجتمعون فيه مجتمعون لإقامة الصلاة ، فلا يؤثر البعد في المسافة . وهذا متفق عليه .

ولو كان مساجدان بباب أحدهما لافظ<sup>(٢)</sup> في الثاني كالجواب ، فإن كانت الأبواب

(١) ما بين القوسين ساقط من : (ت ٢) .

(٢) « لافظ » أي لاصق بالأرض نافذ ، من غير فاصل بينهما من طريق أو غيره . كذا قال ابن الصلاح في مشكل الوسيط ، وأضاف : « هنا ما أشعر به ما علقته من بعض التعاليق الخراسانية ، ولم أجد الكلمة في كتب اللغة ، وكأنه مستعار من قولهم : لفظ الشيء من فيه ، إذا نبذه ورماه ، وكان الباب الموصوف بسهولة النفوذ منه يرمي من أحد المكانين إلى آخر » .

أ . هـ بنصه (ر . مشكل الوسيط - بهامش الوسيط : ٢٣١/٢) .

مفتوحة ، فهما كالمسجد الواحد ، ولا أثر لانفصال أحد المسجدين عن الثاني بالجدار ، وإن كان الباب مردوداً ، وكان صوت المترجم يبلغ في المسجد الثاني ، وهما معدودان كالمسجد الواحد ، فالذهب الظاهر صحة الاقتداء ، فإنهما كالمسجد الواحد .

وبعد بعض أصحابنا ، فمنع إذا لم يكن حالة الاقتداء منفذٌ ، لأن أحدهما يعدّ عند رد الأبواب منفصلاً عن الثاني ، ولا يعدّان مجتمعين عرفاً .

ثم من مع الاقتداء والباب مردود قالوا : لو كان الجدار العائل بين المسجدين المانع من الاستطراف مشبكًا ، لا يمنع من رؤية من هو واقف في المسجد الذي فيه الإمام ، فعلى الوجه البعيد وجهان .

٣٨ وما ذكر من رد الأبواب / فالمراد إغلاقها ، فأما إذا لم تكن مغلقة الأبواب ، فهي كالمفتوحة قطعاً ، والذي أرى القطع به جواز القدوة ، وإن كانت الأبواب مغلقة ، والجدار غير نافذ إذا كان المسجدان في حكم المسجد الواحد ، وباب أحدهما لافظ في الثاني ، وهو المذهب ، ولست أعد غيره من متن المذهب .

١٢٢٨ - فأما إذا كان الاقتداء في مواتٍ مشترك في الصحراء ، فقد قال الشافعي : « إذا كان بين موقف الإمام وبين موقف المأموم مائتا ذراع ، أو ثلاثة ذراع ، فيجوز الاقتداء ، وإن زاد ، لم يجز »<sup>(١)</sup> .

والذي يجب ضبطه قبل الخوض في التفاصيل ، أن الشافعي لم يكتف في جواز الاقتداء بأن يكون المأموم بحيث يقف على حالات الإمام وانتقالاته ، وقد نقلَ عن عطاء<sup>(٢)</sup> أنه اكتفى بهذا في الأماكن كلها . وبلغت عن مالك<sup>(٣)</sup> أنه صار إلى ذلك ، ولم

(١) ر . المختصر : ١١٨/١ .

(٢) مذهب عطاء لهذا نقله الشافعي ، وعقب عليه قائلاً : ولا أقول بهذا . (ر . المختصر : ١١٨/١ ) . ونص عبارته : « ومذهب عطاء أن يصلى بصلاة الإمام من علمها ، ولا أقول بهذا » ١ . هـ .

(٣) القائل « وبلغت عن مالك » هو إمام الحرمين ، وحقاً ما بلغه ؛ فمذهب مالك كذهب عطاء . (ر . جواهر الإكليل : ١/٨٠ ، وحاشية الدسوقي : ١/٣٣٧ ، والموسوعة الفقهية « اقتداء ف ١٦ ») .

يفصل بين بقعة وبقعة ، وهذا قياسٌ بينُ ، ليس يخفى على المتأمل .

ولكن الشافعى راعى مع إمكان الوقوف على حالات الإمام أن يكون الإمام والمأموم بحيث يعدان مجتمعين في بقعة ، وقال : من مقاصد الاقتداء حضور جمٍّ ، واجتماع طائفةٍ على مكان عند الصلاة في الجماعة .

١٢٢٩ - ولا يعد من الجماعة أن يقف الإنسان في منزله المملوك ، وهو يسمع أصوات المترجمين في المسجد ، ويصلِّي بصلاة الإمام ، ثم معتمد الشافعى في الشعائر المتعلقة بالصلاحة رعاية الاتباع ؛ فإن [مبني][١) العادات عليها وهذا حسن .

١٢٣٠ - فإذا تبين ذلك ، فالمسجد إن كان جامعاً للإمام والمقتدي ، لم يضر إفراط البعد ؛ فإن المسجد لهذا الشأن ، فيحمل الأمر على أن المجتمعين فيه للصلاة متواصلاً ، فأما الصحراء الموات ، فمحظوظٌ عن المسجد ، من جهة أنه ليس مكاناً مهياً لجمع الجماعات ، وهي مشابهة من وجوه للمسجد ؛ فإن الناس مشتركون فيه اشتراكهم في المسجد ، فقال رضي الله عنه : لذلك : « لا يشترط في الموقف اتصال الصفوف » ، ثم ضبطَ القربَ المعتبر بثلاثمائة ذراع . والأصح أن هذا تقريبٌ منه ، وليس بتحديد ، وكيف يطمئن الفقيه في التحديد ، ونحن في إثبات التقريب على علة ؟ وقد قيل : اعتبر الشافعى في ذلك المسافة التي تتحلى بها رسول الله صلى الله عليه وسلم بطائفةٍ من أصحابه عن موضع القتال . وقد قيل : إنها كانت قريبةً مما ذكرناه ، فإنه تباعد / تباعد لا ينال المصلي فيه سهمُ الأعداء غلوةٌ[٢) . ونبال العرب لا تنتهي ٣٨ إلى مثل هذه المسافة ، وإنما تعلق الشافعى بذلك ؛ لأن في بعض الروايات أن الذين كانوا في الصف في بعض الأحوال كانوا على حكم الاقتداء برسول الله صلى الله عليه وسلم ، وهذه الرواية وإن كانت في صلاة ذات الرقاع ، ولا يختار الشافعى العمل بها ، فهي صحيحة ، وإذا عدمنا في محاولة الضبط [تقريباً][٣) ، اكتفينا بمثل هذا ، وعددنا لهذا نوعاً من التواصل .

(١) في الأصل ، (ت ١) ، (ط) : « معنى » ، والمثبت من (ت ٢) ، ثم صدقتها (ل) .

(٢) الغلوة : رمية السهم . وتقدر بثلاثمائة إلى أربععمائة ذراع . (المعجم) .

(٣) في (ت ٢) : « تقريباً » ، وفي باقى النسخ « تقريباً » ، والمثبت جاء تابه (ل) .

١٢٣١ - و كنت أود لو قال قائل من أئمة المذهب : يُرْعى في التواصل مسافةٌ يبلغ فيها صوتُ الإمام المقتدي ، لو رفع صوته قاصداً تبليغاً على الحد المعهود في مثله ، وهذا قريب مما ذكره الشافعي ، وهو نوع من تواصل الجماعات في الصلاة ، ولما لم ير الشافعي الاكتفاء بالاطلاع على حالات الإمام وانتقالاته ، ولم يجد توقيفاً شرعاً يقف عنده ، [أخذ يتمسك بالتقريب ، فجر ذلك اختلافاً]<sup>(١)</sup> في بعض الصور على الأصحاب .

١٢٣٢ - وما يتصل على القرب بما نحن فيه أن الإمام لو كان وحده ، والمأموم بعيداً عن<sup>(٢)</sup> الحد الذي راعيناه في التقريب ، فالكلام على ما مضى .

ولو قرب من الإمام صفتُ أو واحد ، فقربُ هذا الثاني يقاس بالمقتدي بالإمام [لا بالإمام]<sup>(٣)</sup> ، وإنما يرعي ثلاثة ذراع بينه ، وبين آخر واقف في الصف الذي صح اقتدائهم .

١٢٣٣ - وفي بعض التصانيف أنا نرعي المسافة بين المأموم البعيد وبين الإمام ، وهذا مزيف لا تعوיל عليه ، ولكن لا بد من ذكر معناه مع بعده ، لأنني وجدت رمزاً إليه لبعض أئمة العراق .

فأقول في بيانه : إن تواصلت الصنوف على المعهود من تواصلها ، فقد يكون بين الواقف الأخير وبين الإمام ميل ، أو أكثر ، والقدوة صحيحة ، والتواصل ثابت ، فأما إذا لم يحصل التواصل المألف ، ولكن وقف الإمام ، ووقف صفتُ ، وبعد الواقف الذي نتكلم فيه ، فالذهب المبتوت المقطوع به ، أنا نرعي المسافة بينه وبين آخر واقف صح اقتدائهم في جهته .

(١) في جميع النسخ العبارة هكذا «... أخذ يتمسك بالتقريب جر ذلك اختلافاً» وهي غير مستقيمة فغيرناها على النحو الذي قدرنا أنها حررت عنه . والله ولي التوفيق . والحمد لله ، صدقـت (لـ) تقديرنا ، إلا أنها جاءت بالواو مكان الفاء ، «وجر ذلك اختلافاً» .

(٢) كذا في جميع النسخ ، ولعلها : «على» . وقد جاءت بها (لـ) .

(٣) زيادة من (تـ ١) ، (تـ ٢) .

وذكر بعض من لا يعتمد [نقله]<sup>(١)</sup> وجهاً أن الصفوف إذا لم تكن متصلة على الاعتياد ، فالذى بعد موقفه ، يراعى قربه من الإمام ، وهو غير مقتد<sup>(٢)</sup> ؛ إذ ليس الصف على القرب المعتمد منه . فهذا بيان لهذا الوجه ، وتصويره وإن لم يكن معدوداً من المذهب .

١٢٣٤- ولو كان بين المقتدي في الصحراء وبين الإمام/ نهر جار ، فإن كان يُخيض <sup>٣٩</sup> الخائض فيه من غير احتياج إلى سباحة ، فلا أثر له ، وليس بحائل . وإن كان لا يُخيض ، فهو يمنع القدوة به . وذكر أئمتنا فيه خلافاً .

ثم قال المحققون : المذهب صحة القدوة ، وإن عسر من المقتدي التوصل إلى الإمام ، إذا كانت المسافة على النحو الذي ذكرناه ؛ فإنه لا حاجة في قضية الصلاة إلى وصول المأموم إلى الإمام .

ومن منع ، تمسك بأن مثل هذا النهر يعدّ حائلًا ، ولا يعد الإمام والمأموم مجتمعين في بقعة جامدة لهما ، وظاهر نص الشافعي يشير إلى الجواز ؛ فإنه قال : لو اقتدى رجل في سفينة بإمام في سفينة أخرى ، صح ، كما سنذكر ذلك ، وإن كان بين السفيتتين قطعة من البحر . وقد ينقدح في ذلك فصل في البعد ؛ فإن وصول السفينة إلى السفينة ممكן ؛ فالبحر في حق السفن كأرض ممتدة ، في حق أقدام المشاة عليه ، والله أعلم .

ولو كان على النهر الكبير جسر ممدود ، فالتواصل حاصل وفاما .

ولو كان بين الواقف والإمام شارع ، فظاهر المذهب أن ذلك غير ضائز ، وذكر بعض الأصحاب أنه قاطع ، وهذا مزيف لا أرى له وجهاً ، إلا أن الصائر إليه - فيما

(١) زيادة من (ل) وحدها ، والذي لا يعتمد نقله هو بعينه (بعض المصنفين) ، أي الإمام أبو القاسم الفوراني ، فإمام الحرمين كثير الحط عليه ، من جهة تضعيقه في النقل ، لا من جهة تفقهه ، كذا قال السبكي في طبقاته في ترجمة الفوراني . وترى أن إمام الحرمين حفي بأقواله ينالها ، ويعنف في ردتها أحياناً ، ويعتمدها أحياناً ، ولو كان لا يعتمد تفقهه ، ما انشغل بفقهه .

(٢) أي لا يكون مقتدياً إلا إذا كان على حد القرب الذي قررناه .

## كتاب الصلاة / باب موقف صلاة الإمام والمأموم

أظن - اعتقاد أن الشارع قد يطرقه رفاق<sup>(١)</sup> في أثناء الصلاة ، وينتهي الأمر إلى حالة يعسر فيها - لوقوع الحيلولة - الاطلاع على أحوال الإمام ، فتهيئ الشارع المطروق لهذا يتنهض حائلاً . وهذا لا أصل له . ثم إن لم يكن من ذكر ذلك بد على بعده وضعفه ، فهو في شارع يغلب طرورقه .

١٢٣٥ - وما يصل بما نحن فيه أن الإمام والمأموم لو وقفوا على ساحة مملوكة هي على صورة الصحراء الموات ، ظاهر المذهب أنها كالموات ؛ لأنها على صورته في العيان وإمكان الاطلاع .

وذكر شيخي وغيره : أنا نراعي فيها اتصال الصنوف ، كما سنصفه بعد إن شاء الله تعالى ؛ فإن الموات في حكم الاشتراك مضاهٍ مساوٍ للمساجد ، وهذا لا يتحقق في الأماكن .

ثم إن جرينا على الصحيح ، ونزلناه منزلة الموات في القدوة ، ولو وقف الإمام في ملك زيد ، ووقف المأموم في ملك عمرو ، والموقعان في العيان على امتداد ساحة واحدة ، فقد ذكر الصيدلاني فيه وجهين : أحدهما - المنع وإن قربت المسافة المعتبرة ، وهذا ضعيف جداً ، ولست أرى له وجهاً يناسب ما عليه بناء الباب .

ش ٣٩ ولا خلاف أنه لو كان في مسجد نهر عظيم ، فلا أثر له في قطع القدوة .  
فهذا حكم المسجد والموات إذا أفرد كل واحد منهمما في التفريع .

١٢٣٦ - فأما الوقوف في الأماكن على تصوير التفريد بأن يقف الإمام والمأموم جميعاً في الملك ، فنقول : إن لم تكن فيه أبنية ، ولكن كان أرضاً ممتدة ، فقد تقدم التفصيل فيه ، وكذلك إذا اجتمعوا في عَرْصَة فيحاء من دار .

فأما إذا وقفوا في دار وفيها أبنية مختلفة ، فنقول : إن اجتمع الإمام والمأموم في بناء واحد ، فهو كالاجتماعهما في عَرْصَة الدار كما سبق ، فإن اتصلت الصنوف ، قطعنا بالصحة ، وأما إن لم تتوافق ، فالذهب تنزيله تنزيل الموات ، وعندى أن هذا أقرب

(١) رفق جمع رُفقة ، والرفقة هي الجماعة ، فالمراد يقطع الطريق جماعات . (المعجم) .

إلى اقتضاء التصحح من الساحة المملوكة الممتدة ؛ فإن البناء الواحد - وإن اتسعت خططه - يُعد مجلساً جاماً في العرف .

وإن وقف الإمام في بناء ، ووقف المأموم في غيره ، مثل أن يقف الإمام في صدر صفة والمقتدي في العرصة ، أو في بناء آخر ، فقد أجمع أئمننا على اعتبار اتصال الصفوف في أبنية الأماكن ، واختلاف الأبنية غير معتبر في المسجد وفاقاً ؛ فإن الإمام لو وقف في المقصورة ، ووقف المقتدي خارجاً منها ، فلا أثر لاختلاف الأبنية في المسجد قطعاً ؛ فإنه بقعة واحدة مهيئة لجمع الجماعة ، ثم إذا اعتبرنا في الدار - عند اختلاف الأبنية - اتصال الصفوف ، فليعلم الطالب أنا نطلق الاتصال في الصف على صورتين : إحداهما - اتصال الصف طولاً على معنى تواصل المناكب ، وهذا يعد صفاً واحداً .

والثانية - أن يقف صفتُ ، ويقف وراءه صفتُ آخر قريباً منه بحيث يكون ما بين الصفين قريباً من ثلاثة أذرع ، وهي مكانٌ متواضعٌ في سجوده وانتقالاته ، فهذا اتصال الصفوف المتعددة . فأما إذا أطلقنا اتصال الصفوف عنينا هذه الصورة الأخيرة ، وإذا قلنا اتصل صفتُ واحد عنينا تواصل المناكب .

فنقول الآن : إذا كان الإمام في صفة والمأموم الذي نتكلّم فيه في بيت ، على جانبِ من الصفة ، بابه لافظ<sup>(١)</sup> في الصفة ، فإذا دخل صفتُ من الصفة البيت ، وتواصلت المناكب ، فمن يقف في الصفتين الذي وصفناه ، فصلاته صحيحة ؛ فإن هذا نهاية الاتصال ، ولا يبقى مع هذا لاختلاف الأبنية وقع وأثر أصلاً .

١٢٣٧- ثم قال الأئمة : الواقف في هذا الصف تصح قدوته .

ولو كان بين آخر / واقف في الصف المحاذي لباب البيت وبين الواقف في البيت ٤٠ ي موقف رجل ، فالصف غير متصل ، وقدوة من في البيت باطلة ، لاختلاف الأبنية وعدم الاتصال ، والبقعة غير مبنية لجمع الجماعات ، وكل كائن في بناء من الدار يعد منقطعاً عن الواقف في غيره ، فإذا لم يفرض اتصالاً تام محسوس ، فلا اجتماع ولا قدوة . وإن كان بين آخر واقف في الصف المسماة للباب فرجة تسع واقتراً ، فقد ذكروا في

(١) سبق تفسير كلمة (لافظ) قبل صفحات .

ذلك وجهين ، وخرجوا على ذلك العتبة إذا كانت خالية عن واقف ، فقالوا : إن اتسعت لواقف ، فلا يصح اقتداء من في البيت ، وإن كانت أقل من موقف ، والذي في البيت اتصل موقفه بالعتبة - فيه الخلاف .

وعندي أن هذا التدقيق مجاوزة حدّ ، ولا ينتهي الأمر في أمثال ما نحن فيه إليه ؛ فإنه ليس معنا توقيفٌ شرعي في المواقف ، وإنما نبني تفريعات الباب على أمر مرسل في التواصل .

١٢٣٨ - وإذا دخل صفتُ البيت طولاً بحيث يعد ذلك صفاً واحداً عرفاً ، فلا يضر خلوّ موقف واقفٍ واحدٍ إذا عد ذلك صفاً . ثم هذا التدقيق فيه إذا خلا موقف واقفٍ حسناً ، فأما إذا كان لا يتبيّن في الصفة موقفٌ بين واقفين ، ولكن كان الصفة بحيث لو تكفل الواقفون فيه تضامناً ، لتهيأ موقفٌ ، وكان لا يبيّن في الصفة فرجة محسوسة ، فهذا الذي ذكرناه محتمل سائغ ؛ فإن ذلك يعُد اتصالاً عرفاً ، ولا ينبغي أن يكون في ذلك خلاف .

والذي يكشف الغطاء في ذلك أنه لو وقف في الصفة على باب البيت [واقف ، واتصل به موقفٌ من في البيت ، كفى هذا ، ولا حاجة إلى فرض سوى الواحد الواقف على باب البيت]<sup>(١)</sup> وإذا كان كذلك ، فالاتصال مرجعي بين هذا الواحد على الباب ، وبين من يقف في البيت .

قال الأئمة : إذا دخل صفت في البيت ، واتصل بوحد من الصفة كما قدمناه ، فصلاة من في هذا الصفت في البيت صحيحة ، ومن يقف وراء هذا الصفت في هذا البيت ، فصلاته صحيحة على قياس صلاة الواقفين في الصفت ، ولو تقدم متقدماً على هذا الصفت ، لم تصح صلاته مقتدياً ، وهذا الصفت كالإمام ، فمن وراءه متصل به ، ومن تقدم ، فلا يثبت له اتصال بالإمام ، ولا بالصف الذي وراءه ؛ فإن الاتصال له صورتان : أقربهما - التواصل في صفت واحد طولاً ، والثانية - وقوف صفت وراء صفت .

(١) ما بين المعقوفين ساقط من الأصل ، و(ط) و(ت٢) وأثبتناه من (ت١) .

فهذا إذا كان البيت على جانب من الصفة .

١٢٣٩- فاما إذا كان الإمام واقفاً في الصفة ، والمأمور في العَرْضة / ، أو في بناءٍ شـ وارء الصفة ، فالذى ذكره الأئمة أنه إن اتصلت الصفوف على ما قدمنا تفسيره ، ففي صحة اقتداء هؤلاء الذين وقفوا في بناء آخر وجهاً : أصحهما - الصحة لاتصال الصفوف ، قياساً على اتصال صفتَ واحد طولاً ، مع تواصل المناكب ، إذا دخل في بيت على أحد جانبي الصفة كما سبق :

والثاني - لا يصح ؛ لاختلاف الأبنية ، وعدم تواصل المناكب . وهذا القائل يقول : ما يسمى اتصال الصفوف ليس باتصالٍ حقيقي ، وكلُّ بناءٍ مجلسٌ على حياله ، والبُقعة ما بنيت لتجتمع الجماعات ، ولم يوجد التواصل بين المناكب ، ولو لم يكن بين الواقف في البناء الواقع وراء الصُّف وَيْنَمْ من في الصفة تواصل الصفوف على قدر ثلاثة أذرع ، بل زاد الانفصال على ذلك زيادة بيته في الحس ، فصلاة من في البناء الواقع وراء الصفة باطلة ؛ فإن البناء مختلف والصفوف غير متصلة .

١٢٤٠ - والضبط فيه أنه إذا اتحد البناء ، واتصلت فيه الصفوف ، صحت القدوة ، وإن اختلف البناء ، ولم يكن اتصالاً صفوِّيَّاً ، لم تصح قدوة من في بناء غير البناء الذي فيه الإمام . وإن اتصلت الصفوف ، واحتلَّ البناء ، فإن اتصل صف واحد طولاً ، صحيحاً . وإن كان اتصل الصفوف وراء الإمام ، فوجهاً .

وإن اتحد بناء ، ولم تصل الصنوف ، على الحد الذي ذكرناه ، بل وقف الإمام في صدر الصفة ، والمأمور على عشرة أذرع مثلاً ، فقد ذكر الأئمة فيه الخلاف المقدم في الملك إذا امتد في العرصة والساحة . والذي أراه القطع بالصحة عند اتحاد البناء ؛ فإن البناء جامع . وهذا أجمع من ساحة منبسطة لا تُعدّ مجلساً واحداً .

١٢٤١- وما يبقى في النفس [أنا]<sup>(١)</sup> ذكرنا خلافاً فيه إذا اختلف البناء وراء الصفة ، واتصلت الصنوف عرضاً على قدر ثلاثة أذرع .

(١) في جميع النسخ : «إذا» وهذا مما أفادنا إيه (ل) وحدها .

## كتاب الصلاة / باب موقف صلاة الإمام والمأموم

فلو قال قائل : لو كان البيت على جانب من الصفة ، ووقف واقفٌ من في الصفة على باب البيت ، ووقف واقف في البيت على قدر ثلاثة أذرع من الواقف على الباب ، فهلا خرجتم ذلك على الخلاف المذكور في تواصل الصفوف عرضاً ، مع اختلاف الأبنية ؟ فإن المسافة في الطول كالمسافة في العرض ؟ قلنا : لم يختلف الأصحاب في منع ذلك طولاً ؟ فإن ذلك لا يعد اتصالاً في الصفوف . ووقف الصف وراء الصفي ي ٤١ يعد اتصالاً ، فأما الطول ، فالاتصال فيه بتواصل المناكب / .

١٢٤٢ - وما يتصل بحكم الدور في المواقف أن صفاً لو وقفوا على مرتفع من الأرض ، فهل يعدون متصلين بالواقفين دونهم ؟ قال شيخي : إن كان الواقف المنخفض بحيث ينال رأسه ركبة الواقف المستعلي ، فهذا اتصال .  
وقال صاحب التقريب إن كان رأسه يلقي قدمَ من علا موقفه ، كان ذلك اتصالاً .  
وهذا هو المقطوع به .

ولست أرى لذكر الركبة وجهاً . والمرعي أن يلقي شيءٌ من بدن المنخفض شيئاً من بدن العالي ، وهذا قريبٌ في الارتفاع والانخفاض من المسافة بين الصفين ، ولو كان الواقف أسفل شيئاً لا ينال رأسه مسامة العالي ، لقصر قامته ، فلعل ذلك مما يتسهل فيه ، وكذلك لو فرض ذلك بين الصفين ، فلا يعتد بعد الثلاثة الأذرع ، فإن زاد شيء لا يبين في الحس ما لم يذرع ، فهو أيضاً غير محتفلٍ به .

١٢٤٣ - ثم الرباطات والمدارس ، إذا لم تكن مساجد - في المواقف - كالدور المملوكة بلا خلاف ، والسبب فيه أن الدور المملوكة إنما ضاق فيها أمر المواقف ، من جهة أنها ما بنيت لإقامة الجماعات فيها ، وهذا المعنى يتحقق في المدارس والرباطات والدور الموقفة .

وقد تنجز القول في المواقف في الموضع الفردة .

١٢٤٤ - ونحن نذكر الآن ما لو اختلف موقف الإمام والمأموم في البقاع التي ذكرنا تباهي حكم المواقف فيها .

فلو كان موقف الإمام في المسجد ، وموقف المقتدي في ملِكٍ ، فهو كما لو كان

موقفهما في بناءين مملوكيين ؛ فإن كان البيت المملوك على جانب المسجد ، وكان بابه لافظاً فيه ، فهو كما لو كان الإمام في الصفة والمأموم في بيتٍ بابه نافذ في أحد جانبي الصفة ، فيعود كل ما ذكرناه في اتصال الصفت طولاً .

وإن كان البيت المملوك الذي هو موقف المقتدي وراء المسجد ، وكان بابه لافظاً فيه ، فهو كيّت وراء صفة فيها موقف الإمام ، فيقع التفصيل في اتصال الصفوف عرضاً ، ولا أثر لكون أحد الموقفين مسجداً ؛ فإن ذلك لا يغير الحكم ، ولا يرفع الاختلاف ، وما<sup>(١)</sup> ذكرناه من أن المملوك غير مبني للصلاة ، وجمع الجماعات .

١٢٤٥ - فاما إذا كان الإمام في مسجد والمقتدي في موات ، أو شارع يستوي فيه الكافة ، فهذا يخرج على القاعدة التي نبهنا عليها الآن ، فالالأصل أن نجعل كأن الإمام / ٤١ والمأموم في موات ، كما قدمنا في الملك والمسجد ، حيث قلنا : هو كما لو كانوا في ملكيّن ، ولا نقول : نجعل كما لو كانوا في المسجد ، نظراً إلى كون أحدهما في المسجد ، فالحكم يجري على موجب البقعة التي يتضمن الشرع فيها ضرباً من التضييق ، لا على المسجد الذي يتسع فيه أمر المواقف .

إذا تمهد ذلك ، قلنا : إذا كان [الإمام في مسجد والمأموم في مواتٍ أو الشارع ، فالقرب المرعي ثلاثة ذراعاً أولاً ، ثم إذا كان]<sup>(٢)</sup> الموقف وراء المسجد ، فيعتبر أول هذه المسافة في حق أول واقف في الموات من أي موضع في المسجد ؟ فعلى وجهين : أحدهما - أنه يعتبر من آخر الصفة في المسجد ، والثاني - أنه يعتبر من آخر جزء من المسجد ، في الجهة التي تلاقي المقتدي ، حتى كأنَّ حِرْمَ<sup>(٣)</sup> المسجد إمامه . والصحيح النظر إلى الواقفين في المسجد ، كما ذكرناه أولاً .

وإذا قلنا بالوجه الثاني ، فكأننا جعلنا لكون الإمام والجماعة في المسجد مزيداً أثراً

(١) معطوف على (الاختلاف) ، فهو داخل ضمن معمول (يرفع) .

(٢) هذاما جاءتنا به (ل) منفردة عن باقي النسخ .

(٣) كذا في (ت٢) بالجيم المعجمة ، وفي باقي النسخ حرم بالحاء ، ورجحنا هذاما رعاية لمعنى النص ، وقد رأينا النموي في المجموع يعبر بلفظ (حريم) المسجد . (ر . المجموع : ٣٠٧/٤) .

في توسيع أمر المواقف ؛ فإنه ربما يكون بين آخر صفي ، وبين آخر المسجد ألف ذراع ، فلا تعتبر تلك المسافة ، ويعتبر ابتداءُ الثلاثمائة من آخر المسجد في صوب المقتدي .

ثم تمام البيان في ذلك ، أن المقتدي لو كان وراء المسجد على محاذاة جدار المسجد ، ولم يكن على<sup>(١)</sup> باب في جهة المقتدي ، بل كان الجدار حاجزاً بينه وبين الصنوف ، فمن أصحابنا من جعل الجدار قاطعاً مانعاً من الاقتداء ، إذا كان ذلك الجدار الحائل مانعاً من الاستطراف ، وهذا الذي صححه العراقيون .

والثاني يصح ، وهذا يخرج بناء على قولنا : إن إمام المقتدي الواقف خارج المسجد جرم المسجد .

ثم قال العراقيون : إذا منعنا القدوة والجدار مانع من الاستطراف والنظر ، فلو كان الجدار مشبكأ ، غير مانع من النظر وإن منع الاستطراف ، فعلى هذا الوجه وجهان : من جهة أن نفوذ النظر ضرب من الاتصال ، وهذا كله في موقف المقتدي وراء المسجد .

فأما إذا كان وقوفه في أحد جانبي المسجد ، فهو كما مضى ، فيعتبر القرب والبعد ، كما تقدم في الصحاري ، ثم لا فرق بين أن يكون بباب المسجد مفتوحاً ، وبين أن يكون مغلقاً .

وذكر صاحب التقريب وجهاً ، ومال إليه واختاره : أن الباب إذا كان مغلقاً ، لم يصح اقتداء الواقف خارج المسجد ، وهذا يطرد في كل واقف خارج المسجد أين / وقف . وهذا قريب مما صححه العراقيون ، من كون الجدار حائلاً مانعاً . والصحيح عندنا : أن الجدار المانع من الاستطراف ، وباب المسجد المغلق ، لا أثر له .

ثم حكى الصيدلاني عن صاحب التقريب في تفريع الوجه المحكى عنه أنه قال : إذا كان الباب مفتوحاً ، فينبغي أن يقف صف بحذاء الباب ، ثم يقف من يقف وراء الصف على حد القرب المعتبر في الصحاري ، حتى لو وقف واقف قدام الصف المحاذي

(١) كذا في جميع النسخ ، والصواب - والله أعلم - بدون (على) مع اعتبار (كان) تامة . وبذا يستقيم الكلام .

للباب المفتوح ، لم يجز . وهذا حکاه الأصحاب عنه ، ولم أره في كتابه .

أما اعتبار فتح الباب ، فمنصوص له .

هذا بيان اختلاف الأماكن في المواقف .

١٢٤٦ - ولو كان الإمام في مواتٍ ، والمأموم في مسجد ، لم يختلف شيء من التفاصيل المقدمة .

ثم إن كان الإمام متقدماً عن المسجد ، والمقتدى واقفاً في آخر المسجد ، فهل يعتبر ما بين مقدمة المسجد في جهة الإمام ، وما بين موقف المقتدي من طول المسجد في الثلاثمائة الذراع ، أم لا نعتبر مسافة المسجد ونرفعها من البين ؟ فعلى الخلاف المقدم فيه إذا كان الإمام في المسجد ، حيث قلنا : نعتبر ابتداء المسافة من آخر واقف في جهة المقتدي الخارج ، أم نعتبر أول المسافة من آخر جزء من المسجد في جهة الواقف ؟ وهذا بين .

ولو وقف المقتدي الواقف في ملكٍ في سطح داره ، متصلًا بسطح المسجد ، فهذا الآن يضاهي اتصال ملكٍ منبسطٍ لا بناء فيه بالمسجد ، أو بأرضٍ مباحة ، ثم اعتمد الشافعي ثُرَاً عن عائشة ، وهو لعمري معتصم عند ضيق القياس ، وهو ما روي : « أن نسوة في حجرة عائشة ، أردن أن يصلين فيها ، مقتديات بالإمام في المسجد ، فنهتهن عائشة ، وقالت : إنكِ دون الإمام في حجاب »<sup>(١)</sup> .

**فِرَعُونَ :** ١٢٤٧ - إذا وقف الإمام والمأموم في سفينة واحدةٍ ، والسفينة مكسوفة ، فالذى قطع به أئمننا : أن النظر إلى البحر الذي عليه السفينة ، فنجريه مجرى الأرض المباحة في المواقف ، والسفينة تحت الأقدام كصفائح منصوبة في الصحراء ، وقد وقف عليها القوم ، فلا أثر لتلك الصفائح .

(١) أثر عائشة لم أصل إليه إلا عند البيهقي من رواية الربيع عن الشافعي بلفظ : قد صلى نسوة مع عائشة في حجرتها ، فقالت : لا تصلين بصلاة الإمام ، فإنكِ دونه في حجاب » . قال الشافعي رحمه الله : وكما قالت عائشة - إن كانت قالته - قلناه » ١ . هـ (ر . السنن الكبرى : ١١١/٣) . هذا ولم يتعرض الحافظ في التلخيص لهذا الأثر ، ولا النموذج في المجموع ، ولم أصل إليه عند الشافعي .

ولو كانت السفينة مسقفة ، والركاب تحت السقف ، فنجعل السفينة الآن بمثابة دار مملوكة ، وقد تقدم التفصيل فيه .

ش ٤٢ ولو كان/ الإمام في سفينة أخرى ، والسفينتان مكشوفتان ، فالذى صار إليه أئمة المذهب جواز الاقداء ، واعتبار القرب وبعد المذكور في الصحاري .

وقال أبو سعيد الإصطخري : إن كانت سفينة المأموم مشدودة بسفينة الإمام ، بحيث نأمن أنها لا تتقدم على سفينة الإمام ، فالقدوة صحيحة على قرب الصحاري ، وإن كانتا مطلقتين ، قال : لا يصح الاقداء ؛ فإنما لا نأمن أن تتقدم السفينة التي فيها المقتدي في أثناء الصلاة ، على السفينة التي فيها الإمام . وهذا مت羅ك على أبي سعيد . والوجه تصحيح القدوة ، وعدم المبالغة بما يتوقع من تقدم ، على أن تقدم السفينة المتأخرة على السفينة المتقدمة بعيد .

ثم قال شيخنا أبو بكر<sup>(١)</sup> : وما ذكرناه في سفينتين مكشوفتين ، فأما إذا كانتا مسقفتين ، وكان الإمام والمأموم تحت السقوف ، فالقدوة فاسدة ، فإنَّ كُلَّ واحدٍ منفردٍ عن الثاني بيتٍ على حياله ، فهو كما لو فرض بيتٍ في بنيان في الصحراء ، والإمام في أحدهما ، والمقتدي في الثاني .

فهذا تمام ما عندنا في المواقف . والله المستعان .

\* \* \*

---

(١) المراد : أبو بكر الصيدلاني . كما حررناه من قبل .

## باب صفة الأئمة

١٢٤٨ - قد ذكرنا فيما تقدم من يصح الاقتداء به ومن لا يصح الاقتداء<sup>(١)</sup> . وهذا الباب معقوٌ لبيان من هو أولى بالإمامـة عند فرض اجتماع قوم يصلح كل واحد للإمامـة ، ولكن الغرض بيان الصفات المرعية في تقديم من هو أولى بالتقديم والإمامـة .

والأصل أولاً في الباب ما روي أن النبي صلى الله عليه وسلم قال لعصبي وفدوه عليه : « يؤمكم أقرؤكم لكتاب الله ، فإن لم يكن ، فأعلمكم بسنة رسول الله ، فإن لم يكن ، فأقدمكم سِنَاً »<sup>(٢)</sup> ، فصار الحديث أصلاً في التقديم بالفضائل .

ثم مذهب الشافعي أن الأفقـه الذي يحسن قراءة الفاتحة ، مقدـم على الأقرأ الماهر بالقراءـة<sup>(٣)</sup> ، إذا كان في الفقهـ غير مواز لصاحـبه ، والسبب فيه أن الصلاة إلى الفقهـ أحوج منها إلى قراءة السورة ؛ فإن ما يتوقع وقوعـه من الواقعـ لا نهاية له ، ولا يغـيـ فيها إلا الفقهـ والعلم ، ويـجوز الاكتفاء بقراءة الفاتحة .

وظاهر الحديث الذي روينـاه مشعر بتقديـم الأقرأ ، ولكن الشافـعي أولـ الحديث ، ونزلـه على / الوجهـ الحقـ ، فقال : فإنـ الأغلـبـ في الصحـابةـ أنـ منـ كانـ أقرأـ ، كانـ ٤٣ـ يـ أفقـهـ .

(١) كذا في جميع النسخ ، بحذف « به » وهو سائع جـيد ، لا غـبار عليه .

(٢) حـديث : « يؤمـكمـ أقرـؤـكمـ .. » رواه مسلمـ بنـحوـ هـذاـ السـيـاقـ . منـ حـديثـ أبيـ مـسـعـودـ الأنصـاريـ ، (رـ .ـ صـحـيحـ مـسـلـمـ :ـ كـتـابـ المسـاجـدـ ،ـ بـابـ منـ أـحـقـ بـالـإـمامـةـ ،ـ حـ ٦٧٣ـ وـ تـلـخـيـصـ الـحـيـرـ :ـ ٥٧٦ـ حـ ٣٢ـ /ـ ٢ـ ) .

(٣) كذا في جميع النسخ ، ولعلـهاـ (ـ بالـقـرـآنـ )ـ كماـ هوـ واردـ فيـ لـفـظـ الـحـدـيـثـ الشـرـيفـ ،ـ عـنـ فـضـلـ وجـزـاءـ القـارـئـ الـمـاهـرـ بـالـقـرـآنـ .ـ مجـردـ حـدـسـ .ـ وـالـلـهـ أـعـلـمـ .

وقد روي أنهم كانوا يتلقون خمساً من القرآن ، ثم لا يجاوزونها حتى يعلموا ما فيهن ، ويعملوا بما فيهن ، فكان القراء فقهاء في ذلك الزمان .

وقد قال بعض جلة الصحابة : « نحن في زمان قل قرأوه ، وكثير علماؤه ، وسيأتي زمان يقل علماؤه ، ويكثر قرأوه » ، وقيل : كان يستقلّ بحفظ جميع القرآن ستة نفر : أبو بكر ، وعثمان ، وعلي ، وزيد ، وأبي بن كعب ، وعبد الله بن مسعود . ثم لحقهم من بعدهم ، عبد الله بن عباس ، فاستظهر القرآن .

وللكلام على الحديث سرّ به يتم الغرض وهو : إن عمر كان مفضلاً على عثمان ، وعلى ، والثلاثة الذين ذكرناهم بعدهم ، وكان أعلم وأفقه منهم ، ولكن كان يعسر عليه حفظ القرآن ، وقد جرى كلام رسول الله صلى الله عليه وسلم على الأعم الأغلب لما قال : يؤمكم أقرؤكم .

فهذا ما أردناه . فالقراءة والفقه ، مقدمان على جملة الصفات المرعية . والفقه مقدم على المهارة في القراءة .

١٢٤٩ - وكان شيخي يقول : الورع مقدم على الفقه ؛ فإن المtower موثوق به ، ولا يعدل المحقق بالديانة والورع شيئاً ، وهذا فيه نظر .

والوجه عندي أن نقول : الورع العارف بمقدار الكفاية ، مقدم على الفقيه [القاريء<sup>(١)</sup>] الفاسق ؛ فإنما لا نأمن لأن لا يحتفل الفاسق برعاية الشرائط .

فاما إذا كان الفقيه ورعاً أيضاً ، ولكن فضله في الورع صاحبه ، فالفقه مقدم عندي على مزية الورع .

١٢٥٠ - ثم نتعرض بعد الفقه والقراءة للسن والنسب ، فلا يوازيهما في مقصود الباب بعد الفقه والمهارة في القراءة شيء ، ثم إذا اجتمع سن ونسب ، والمعنى بالنسبة المعزي<sup>(٢)</sup> إلى قريش ، فقد ذكر الشيخ أبو بكر وجهين ، وفي بعض التصانيف قولان :

(١) زيادة من (ت ١) ، (ت ٢) .

(٢) الفعل (عز) واوي وياتي .

القديم - أن القرشي مقدم لما روي عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : « قدموا قريشاً ولا تقدموها »<sup>(١)</sup> .

والمنصوص في الجديد : أن السن مقدم ، لما روينا في صدر الباب ، أنه صلى الله عليه وسلم : ذكر بعد الفقه والقراءة السنّ ، فقال : « وإن لم يكن ، فأقدمكم سنًا » أو قال : « أكبركم سنًا » ، قال العراقيون : إنما يؤثر كبر السن إذا كان في الإسلام ، فلو أسلم شيخ من الكفار ، فلا نقدمه لسنّ / أتى عليه في الكفر . وهذا ش ٤٣ حسن بالغ .

ثم كان شيخي يشير إلى الشيخوخة وروي فيها أخباراً ، مثل قوله صلى الله عليه وسلم : « من إجلال الله إجلالُ ذي الشيبة المسلم »<sup>(٢)</sup> ، وهذا قد يحيّل أن ابن الثلاثين مع ابن العشرين إذا اجتمعا ، وابن العشرين قرشي ، فالقرشي مقدم ، من حيث إن صاحبه ليس شيخاً ، ولكن أجمع أئمتنا على أنا لا تعتبر الشيخوخة ، بل يكفي كبر السن . والحديث الذي روينا دال عليه ، فإنه قال : « أقدمكم سنًا » .

والذي ذكره شيخنا في حكم من يخصص طرفاً من المسألة بنصب دليل فيه ، ومما نجريه في ذلك ، أنا قدمنا أن الورع النازل في الفقه ، والفقيه الذي ليس بالفاسق إذا اجتمعا ، فالفقيه مقدم .

ولو اجتمع مرموق في الورع ، ورجل مستور فقيه ، فالفقيء مقدم . ولو اجتمع مشهور بالزهد والورع ، ورجل مستور أقدم منه سنًا ، أو قرشي ، فهذا فيه احتمال . والذي يقتضيه قياس المذهب ، تقديم النسب والسن . والله أعلم .

(١) حديث : « قدموا قريشاً » . رواه الشافعي ، والطبراني والبيهقي ، وابن أبي شيبة . قال الحافظ : وقد جمعت طرقه في جزء كبير . (ر . التلخيص : ٣٦/٢ ح ٥٧٩ ، والسنن الكبرى : ١٢١/٣ ، والمصنف : ٤٠٢ ح ٤٠٢).

(٢) حديث : « إن من إجلال الله . . . » رواه أبو داود من حديث أبي موسى الأشعري بلفظ : « إن من إجلال الله إكرام ذي الشيبة المسلم ، وحامل القرآن غير الغالي فيه ، والجافي عنه ، وإكرام ذي السلطان المقسط » ، وصححه الألباني (ر . أبو داود : الأدب ، باب في تنزيل الناس منازلهم ، ح ٤٨٤٣ ، وصحح أبي داود : ٣٥٣ ح ٩١٨/٣ ، وصحح الجامع : ح ٢١٩٥ أو ح ٢١٩٩ في الطبعة الجديدة . والمشكاة : ح ٤٩٧٢ ، وصحح الترغيب : ٩٣/١) .

١٢٥١ - وما يتعلّق بتمام البيان في ذلك أن المعتبر نسبُ قريش . على ما ذكرناه . وقد يفرض نسبُ شريف وهو الانساب إلى العلماء والصالحين ، وقد رأيت في كتب أئمتنا ترددًا في ذلك ، والظاهر أنه لا يختص بالانساب إلى قريش ، بل كل نسب معتبر في كفاعة النكاح ، فهو مرعي هنا .

ولا ينبغي أن يغترَ الناظر باستدلال الأصحاب بقوله : « قدموا قريشاً » ؛ فإنه من جنس تعلّق من يقدم السن بأخبار الشَّيْب وتعظيمه .  
وهذا متنهى القول .

١٢٥٢ - وقد يعرض للفطن سؤالٌ في السن والنسب ، وهو أن نقول : تقابلُ الأخبار هلًا دلَّ على استواء السن والنسب ؟ وهذا موضع تخيل مثل ذلك ؛ فإن الكلام في التقديم ، وفي الأولى ، والنظر في الصفات ، يتقارب مأخذة . ولا يتناقض<sup>(١)</sup> في هذا المقام الحكم بالاستواء ، ونحن قد [نَجْبَرُ]<sup>(٢)</sup> في كفاعة النكاح بعض المناقب بعض<sup>(٣)</sup> .

قلنا : لا سيل إلى ذلك ؛ فإن ما تعلّق به ناصر كل قوله ، يشير إلى التقديم ، قوله صلى الله عليه وسلم : « قدموا قريشاً » ، قوله : « فأقدمكم سنًا » ، فكأنما نفهم<sup>(٤)</sup> على القطع إذا نظرنا في مأخذ ذلك ، أن المسألة على التفصيل والتقديم ، ودلالة/<sup>(٤)</sup> الشريعة أين وجدت دالة على ذلك ، فنعتقد وجوب التقديم ، ثم ننظر في الأولى ، وهذا من دقيق النظر .  
فليفهم الناظر .

١٢٥٣ - ثم مما يراعى في الباب النظافة ، والتزاهة ، في الثياب ، والطهارة .

(١) في (ت٢) : يتفاوت مأخذة في تناقض .

(٢) في الأصل وفي (ت٢) : بدون إعجام . وفي (ط) نجيز ، وفي (ت١) نخير . وما اخترناه تقديرًا ، رعاية للسياق ، نرجو أن يكون هو الصواب .

(٣) آخر السؤال الذي يعرض للفطن .

(٤) حدث خطأ في ترقيم صفحات المخطوط ، فسقط رقم (٤٤ ي و ش) .

١٢٥٤- ولو اجتمع في دار إنسان طائفه ، فالإمامية إلى مالك الدار ، وإلى من يأذن له المالك .

ولو اجتمع في الدار مالك الدار ومكتريها منه ، فالملكتري أولى ؛ لأنه مستحق المنافع .

ولو اجتمع مستعيير الدار وأجانب ، فالمستعيير أولى . وإن اجتمع المعير والمستعيير ، فإن رجع في العارية ، فهو أولى ، وإن لم يرجع ، فقد اختلف جواب القفال في ذلك ، فقال مرة : المعير أولى ، وهو المالك ، وليس للمستعيير استحقاق ، وقال مرة : المستعيير أولى ؛ فإنه صاحب السكنى إلى أن يصرف ويُمنع .

ولو اجتمع في الدار مالك الدار والسلطان ، فالسلطان أولى بالإمامية ، ويتقدم من يرى ؛ فإن الأئمة رضي الله عنهم كانوا يرون الإمامية للصلوات من أحكام الولايات ، وقد وجدت كتب الأصحاب متفقة ، ونص الشافعي عليه في المختصر<sup>(١)</sup> ، وعلته أن التقدُّم على السلطان ، والتقديم بحضورته خروج من موجب المتابعة ، وبذل الطاعة . وإذا كان المالك راضياً بإقامة الصلاة في داره ، فتعيينه متقدماً ومقداماً<sup>(٢)</sup> ، ليس من تصرفات الملك ، ولا يختلف انتفاع الكائنين في داره بذلك ، فهو بالولاية العامة أليق .

فإن لم يكن والٍ ، فالملك أولى من غيره .

ولو كان السيد أسكن عبده داراً ، فحضر قوم ، فالعبد الذي هو ساكن الدار أولى بالتقدُّم والتقديم ، كما ذكرناه في المستعيير ، ولكن لو كان السيد حاضراً ، فهو أولى بذلك ، وفي حضور المعير مع المستعيير الخلاف المقدَّم .

والفرق أن العبد في سكونه<sup>(٣)</sup> ممثلٌ أمر مولاه ، وسكنون العبد من غرض السيد ؟

(١) ر . المختصر : ١٢١/١ . ولفظ الشافعي : « ولا يتقدم أحد في بيت رجل إلا بإذنه ، ولا في ولاية سلطانٍ بغير أمره ». .

(٢) أي تعيين المأمور (المتقدَّم) والإمام (المقدَّم) ليس من تصرفات الملك . وفي (ل) : « فتعيينه متقدماً ومقداماً ». .

(٣) « سكونه » أي سكانه وسكنه ، تقول : « اتخذت هذا البيت سكوناً ، وهذا المكان لا يصلح =

فإنه ملكه ، فإذا حضر السيد ، فهو المالك ، وإليه ترجع فائدة السكون ، وفائدة السكون في حق المستعير آيل إليه ، فإذا لم يرجع المعير في العارية ، فيجوز أن يقدر دوام الحق للمستعير .

١٢٥٥ - وما يتعلّق بهذا الفصل أن السلطان لو حضر ، وفي المجلس من هو أقرأ ش<sup>٤</sup> أو أفقه منه ، فهو المقدّم ، كما يتقدّم على صاحب الملك في الدار .

١٢٥٦ - فرجع ضبط الكلام إلى أن السلطة مقدمة ، ثم يليها الملك للملك في الموضوع المملوك ، فإن لم يكن ولاية ولا ملك ، فالذى يختص بالصلاحة القراءة والفقه ، فكانا مقدّمين ؛ لأنهما مختصان بالصلاحة ، ثم الفقه مقدّم على القراءة ، كما تقدّم . وفي الورع سرًّ ؛ فإنه وإن لم يكن شرطاً في الصلاة ، فله تعلق عظيم بثقة المقتدي وحسن ظنه في رعاية الإمام شرائط الصلاة . وتفصيل المذهب فيه ما ذكرته .

ثم السن والنسب لا تعلق لهما بالصلاحة ، ولكنهما من موجبات التقاديم<sup>(١)</sup> ، والإمامية تقدّم ؛ فجرى فيما من التردد ما ذكرناه .

١٢٥٧ - وما يتعلّق بالباب أنه قد روی عن النبي صلی الله عليه وسلم أنه قال : « لا يقبل الله صلاة من يوم قوماً وهم له كارهون »<sup>(٢)</sup> ، فإذا كره قوم إماماً إنساناً ، فلا يستحب له أن يصلّي بهم ، وإن كان فيهم كارهون ، فالنظر إلى الأكثر ، وهذه الكراهيّة فيمن لم يقدمه سلطان ، فإن كان<sup>(٣)</sup> منصوباً من جهة السلطان ، فلا نظر إلى كراهيّة القوم إمامته .

سكوناً » وهو استعمال غير مألف ، ولكنه وارد في لسان الفقهاء مستخدماً في ذاك العصر ، وسيرد في كتابنا هذا في ربع المعاملات أكثر من مرّة بهذا المعنى .

(١) في (ت ١) التقوى .

(٢) حديث : « لا يقبل الله صلاة من يوم قوماً وهم له كارهون » جاء هذا المعنى في حديث رواه أبو داود ، والترمذى ، وأبن ماجة ، وصححه الألبانى (ر . أبو داود : الصلاة ، باب الرجل يوم

ال القوم وهم له كارهون ، ح ٥٩٣ ، وصحح أبي داود : ١١٨/١ ح ٥٥٤ ، والترمذى : الصلاة ، باب ما جاء فيمن أمة قوماً وهم له كارهون ، ح ٣٦٠ ، وصحح الترمذى : ١١٣/١ ح ٢٩٥ . وصحح ابن ماجة : ١٥٩/١ ، كتاب إقامة الصلاة ، ح ٧٩١ ، ٧٩٢ ، المشكاة : ١١٢٣ ) .

(٣) في (ت ٢) فإن لم يكن .

وروى الشافعى في الباب عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « لا يؤمن أحدكم في بيت رجل إلا بإذنه ، ولا يجلس على تكرمته إلا بإذنه »<sup>(١)</sup> ، والتكرمة طنفسة ، أو مصلى ، أو بساط في موضع مخصوص يجلس عليه مالك الدار من يريد إكرامه ، فلا ينبغي لمن يدخل دار إنسان أن يجلس على تلك التكرمة من غير إذن مالك الدار<sup>(٢)</sup> .

\* \* \*

(١) حديث : « لا يؤمن أحدكم في بيت رجل إلا بإذنه .. » رواه مسلم في صحيحه ، وهو جزء من حديث أبي مسعود البدرى ، بلفظ : « .. ولا تؤمن الرجل في أهله ، ولا في سلطانه ولا تجلس على تكرمته في بيته إلا أن يأذن لك ، أو بإذنه » وبنفس اللفظ تقريباً ، أبو داود ، والنسائي ، وابن ماجة . (ر . صحيح مسلم : ٤٦٥ / ١) المساجد ، باب (٥٣) من أحق بالإمامـة ، أبو داود : الصلاة ، باب من أحق بالإمامـة ، ح ٥٨٢ ، والنسائي : الإمامـة ، باب من أحق بالإمامـة ، ح ٧٨١ ، وابن ماجة : كتاب إقامة الصلاة ، باب (٤٦) من أحق بالإمامـة ، ح ٩٨٠ ، وتلخيص الحبير : ٢/٣٦ ح ٥٧٩ .

(٢) إلى هنا انتهى الجزء الثالث من نسخة (ت ٢) . وجاء في خاتمتـه : « كمل الجزء بحمد الله وعونه وحسن توفيقـه . وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وسلم تسلیماً .

يتلوه في الجزء الرابع إن شاء الله . باب إمامـة النساء » .

وبهـذا ينقطع سياق نسخة (ت ٢) حيث فقد منها الجزء الرابع .

## باب إماماة النساء

روت أم سلمة عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « تقوم إماماة النساء وسطهن » ، وروي أن عائشة « صلت بنسوة العصر ، فقامت وسطهن »<sup>(١)</sup> ، وقد تقدم ذلك فيما مضى ، وسبق في باب الأركان حكم أذانهن وإقامتهن .

\* \* \*

---

(١) سبق الكلام على الحديثين .

## باب صلاة المسافر

**١٢٥٨-** القصر من السنن المتعلقة بالسفر الطويل ، ويستوي فيه حالة الخوف والأمن ، وخلاف داود مشهور .

ثم السفر الطويل عند الشافعي مرحلتان ، والمرحلة الفاصلة بين الطول والقصر ثمانية فراسخ ، والمرحلتان ثمانية وأربعون ميلاً ، كل ثلاثة أميال فراسخ ، وألفاظ الشافعي ، وإن اختلفت ، فإنها راجعة إلى هذا/ قطعاً ، فلنسنا نطول بذكرها .  
٤٦

**١٢٥٩-** ثم قال الشافعي : « وأكره ترك القصر رغبة عن السنة »<sup>(١)</sup> .  
القصر عند الشافعي رخصة ، وليس بعزيزمة ، خلافاً لأبي حنيفة<sup>(٢)</sup> . والإفطار في رمضان من الرّخص ، ثم الصوم عند الإمكان أفضل من الفطر ، ولا احتفال بقول من يقول من أصحاب الظاهر : إن الصوم في السفر لا يصح . والمحققون من علماء الشريعة لا يقيمون لمذهب أصحاب الظاهر وزناً .

واختلف قول الشافعي في أن القصر أفضل من الإتمام ، وسبب اختلاف القول ، أن الصلاة المقصورة صحيحة وفاماً ، وفي صحة الصلاة التامة ، خلاف ، والمقصورة المتفق على صحتها أولى من التامة المختلف فيها أيضاً ؛ فإن القصر غالبٌ من أحوال رسول الله صلى الله عليه وسلم في سفره ، وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يواطِب إلَّا على الأفضل والأولى .

ورأيت في نسخ من مذاهب الصيدلاني أن القصر أفضل من الإتمام قوله واحداً ، وفي الفطر قولان : أحدهما - أنه أفضل .

(١) ر . المختصر : ١٢١/١ .

(٢) ر . مختصر الطحاوي : ٣٣ ، رؤوس المسائل : ١٧٣ مسألة : ٧٥ ، بدائع الصنائع ، ٩١/١ .

والثاني - أن الصوم أفضل ، وهذا خطأ من النسخ قطعاً ، فلا يعتد به .

ثم قال الشافعي : « أما أنا ، فلا أقصر في أقل من ثلاث مراحل »<sup>(١)</sup> ، [ وإنما آثر هذا]<sup>(٢)</sup> للخروج من الخلاف ، وإلا فمذهبه واحد في أقل السفر الطويل ، ثم أشعر نصه لهذا بأن الإتمام في مسيرة يومين أفضل ؛ لأن جواز القصر مختلف فيه ، والإتمام سائع وفacaً ، فأما إذا بلغ السفر ثلاث مراحل ، ففي القصر القولان المذكوران .

### فصل

قال : « وإذا نوى السفر ، فلا يقصر حتى يفارق المنازل »<sup>(٣)</sup> .

١٢٦٠ - إذا هم الرجل بالسفر ، لم يقصر حتى يخوض في السفر ، وإنما يصير خائضاً في السفر إذا فارق دار الإقامة ، وهذا نفصّله في الخارج من بلد ، أو قرية ، ثم ذكر في<sup>(٤)</sup> أهل الخيام إذا أقاموا في الباشية ، ثم رحل راحل منهم .

فأما الخارج من البلدة ، فلا شك أنه ، وإن رحل ، وشمر ، وفارق منزله ، لم يصر مسافراً ، حتى يفارق خطة البلدة ، وهذا يستدعي تفصيلاً : فإن كانت البلدة مسورةً ، عليها دروب ، فإذا خرج من الدروب ، فهذا أول سفره ، فيستبيح رخص المسافرين . وإن لم يكن البلد مسورةً ، ونهض في صوب سفره ، فلا بد من مفارقة عمران البلدة .

٤٦ ش وإن كان وراء العامر خرابٌ ، ففي هذا وقوف وتردد ، فالذى / أشعر به فحوى كلام الصيدلاني ، وكلام بعض المصنفين : أن مجاوزة العمran كافٍ ، والخراب لا حكم له ، وظاهر النص دالٌ على ذلك ؛ فإنه رضي الله عنه قال : « فلا يقصر حتى

(١) ر . المختصر : ١٢١/١ . ولفظه : « أما أنا ، فلا أحب أن أقصر في أقل من ثلاثة أيام ، احتياطاً على نفسي ، وإن ترك القصر مباح لي » .

(٢) في الأصل : « ولا أثر للخروج من الخلاف » والمثبت من (ت ١) وظاهرتها (ل) .

(٣) ر . المختصر : ١٢٢/١ .

(٤) كذلك في جميع النسخ : « في أهل الخيام » .

يفارق المنازل» ، واسم المنازل يختص بالعامر ، الذي يمكن أن يسكن ، وهذا يظهر تعليله ؛ فإن المسافر هو البارز من مكان الإقامة ، والخراب ليس مكان إقامة ، فهذا وجہ . وهو سديد وتعليقه بين .

ولكن شرط ذلك ألا يكون وراء الخراب عمارة معدودة من البلد ، فإن كان ، فلا شك أن الخراب من البلدة ، ولا بد من مجاوزة منتهی العمارة .

١٢٦١ - وأما شيخنا فإنه كان يفصل القول في الخراب الواقع على طرف الخطة ، ويقول : إن كانت آثار الأبنية باقية ، فلا بد من مجاوزتها ؛ فإنها تُعد من البلدة ، وقد ثبت أن مجاوزة البلدة لا بد منها ، ثم كان يقول : يتصور فيها أحوال ، نخرجها على حكم البلدة ، ونحن واصفوها ، منها : أن يتخذها الناس مزارع ، فإذا انقلبت مزارع ، فليست الآن من البلدة وفاقا ؛ فإنها خرجت عن أن تكون مساكن قصدا . وكان يقول : إن سُورَ العامرُ ، وأخرج الخراب ، فيكفي مجاوزةُ السور المحوط على العمran ؛ فإن سكان البلدة اعتمدوا إخراج الخراب ، وكان يقول في هذه الصورة : لو سُوروا على العامر ، وحوطوا سورا آخر على الخراب ، فلا بد من مجاوزة السورين .

ومما يطرأ على الخراب أن يندرس بالكلية ، ولا يبقى له أثر . كان يقول : هنذا يُخرجها عن خطة البلدة ؛ فإن آثار البنيان يظهر عددها من البلد ، فأما الدارس المنطمس ، فلا .

ومما يذكر في الخراب أنه لو اتّخذ منها بساتين ، وكانت منازل ودوراً ، فإن كان ملاكها لا يسكنونها ولا يخرجون إليها إلا متزهين ، أو لنقل الشمار ، وإنما يأوي إليها الأكّرة<sup>(١)</sup> والنواتير ، فهي كالمزارع ، فتخرج عن الخطة ، وإن كان ملاكها يسكنونها ، فهي من البلدة ، ولكنها سكنت قديماً دوراً ، وهي الآن مسكونة على هيئة أخرى . وكذلك إذا كان ملاكها يأوون إليها منتقلين إليها في بعض فصول السنة ، فهي محلّة نِزَهَة من البلد ، فلا بد من مجاوزتها . والذين لا يعدون الخراب من البلد في الطريقة الأولى يوافقون على هذا / التفصيل في البساتين .

(١) الأكّرة : بفتحات ثلاث جمع أكّار ، وهو الحراث ، من : أكّرْت الأرض : حرثتها . (المصبح) . والمراد هنا كل من يعملون في زراعة الأرض وحراستها .

فهلهذه طريقة شيعي في الخراب وما يطرأ عليه من التغاير .

١٢٦٢ - ولو كان الرجل ساكناً قريةً ، فالقول في مجاوزة خطتها وأبنيتها ، كما ذكرناه ، وبساتين القرى تعد منها قطعاً ؛ فإنها تُعدّ من القرى ، وإنما التفصيل في بساتين البلاد . فإذا جاوز البنيان ، وانتهى إلى مزرعة القرية ، فقد فارق القرية وفاقاً ؛ فإنها ليست موضع سكون<sup>(١)</sup> ، ولو كانت بساتينها ، وكرومها غير محظوظة على هيئة المزارع ، أو مزارعها محظوظة ، فلا يشترط عندي مجاوزتها ؛ لأنها ليست من مساكن القرية ، وقد يتعدد الناظر في ذلك . والوجه القاطع بما ذكرته .

**وقتَرْجِعُ :** ١٢٦٣ - قال العراقيون : لو فرضت قريتان أبنية إحداهما متصلة بأبنية الأخرى ، فمن خرج من إحدى القرىتين في صوب الأخرى ، فلا بد من مجاوزتهم جميعاً ؛ فإنهما بمثابة محلتين ، والذي ذكروه ممكناً ظاهراً ، وقد حكوه من نص الشافعي .

ولتكن للاختصار فيه مجال بين ؛ فإن المحال تعزى إلى بلدة ، وخطتها شاملة لها ، أما هاهنا القرية<sup>(٢)</sup> منفصلة عن القرية باسمها وحدودها ، والدليل عليه أنه لو فرضت قرية كثيرة متصلة تمتد خطتها مراحل ، فيلزم على قياسهم ألا يستبع الخارج من أقصاها الرخص ، ما لم يخرج عن جميعها . وهذا بعيد جداً .

ثم قالوا : لو انفصلت أبنية إحداهما عن أبنية الأخرى ، ولكن كانتا مع ذلك متقاربتين ، فمن خرج من إحداهما ، كفاه مفارقة أبنيتها ، وحکوا عن ابن سيرج أنه قال : لا بد من مفارقتهما جميعاً ، كما لو اتصلت الأبنية ، ثم زيفوا هذا ، وهو لعمري مزيف ، غير منضبط ؛ فإنقرب الذي ذكروه لا ضبط له ، ولعل الوجه في تقريره أن يكون مثل ما يقع بين محلتين متواлиتين في بلدة ، وهذا باطل ، لا أصل له . والوجه في اتصال أبنية القرىتين ما ذكرناه من أن مجاوزة أبنية القرية التي خرج عنها كافية .

(١) سكون : أي سَكَنْ ، وسُكْنَى . وهذا من ألفاظ الإمام واستعمالاته .

(٢) نذكر بأسلوب الإمام في إسقاط الفاء في جواب (أما) .

فهذا في الخروج عن الأبنية .

**١٢٦٤** - فاما المقيم في البرية ، إذا نهض مسافراً من مقامه ، فينبغي أن يجاوزَ الخيام والأخيَّة ، ومطارحَ التراب ، والمواضع الذي يتَرددُ أهل الخيام إليها ، وكذلك مجلسهم الذي يشتَرونَ فيه ، وهو الذي يسمونه النادي ، فهذا الموضع إذا وقعت في صوب خروجه ، فلا بد من مجاوزتها .

فإن قيل / : لم تذكر محتطِبَ القوم ، والموضع الذي يستقون منه . قلنا : ذلك <sup>٤٧</sup> ش يختلف ، فإن كانوا يغدون نازلين على الماء أو على الحطب ، فهو معتبر ، وإن كانوا يحتطبون من بُعد أو يستقون ، فلا يعتبر مجاوزة ذلك ؛ فإنه غير معدود من مخيم القوم ، ومحل إقامتهم .

وقد نص الشافعي أنهم إن نزلوا في بطن وادٍ ، وكان السفر في عرض الوادي ، فلا بد من قطعه ، وهذا محمول على الغالب ؛ فإن الأغلب أن عرض الوادي يكون منسوباً إلى مخيم النازلين ، فإن اتسع عرض الوادي ، وقلت الخيام ، فلا يعتبر جَزْع<sup>(١)</sup> عرض الوادي .

فإن قيل : هل في اعتبار مجاوزة مطارح التراب والدَّمَن في هذه الصورة ، ما يشهد لاشتراط مجاوزة الخراب في البلدة ؟ قلنا : هذه الأشياء من مرافق الخيام ، ولا بد لها منها ، ولا يتحقق مثل هذا في الخراب .

فهذا منتهي التفصيل في المواقع التي يعتبر مجاوزتها ، وما فصلته غاية الإمكان فيه ، وأشد ما أعنيه في هذا المجموع أمثال هذه الفصول ؛ فإنها في الكتب منتشرة لا ضبط لها ، ولست أرى فيها اعتماء من الأولين لمحاولة الضبط . والله ولبي الإعانة والتوفيق ، بمنه ولطفه .

**فَرَبِيعٌ** : إذا فارق الهاشم بالسفر العمران كما ذكرنا ، وصار خائضاً في السفر ، ثم كان خلف شيئاً من أمتعته ، فعاد إلى البلدة ليحمله ، فأراد أن يقصر في البلدة ، فهل له ذلك ؟ قال الأئمة : إن كانت البلدة وطنه ، وقد أنشأ السفر منه ، فإذا عاد إليه

(١) جَزْعٌ : قطع . (المعجم) .

مستوفزاً ، فلا يقصر ، وإن كان غريباً في تلك البلدة ، وكان قد أقام فيها مدة ، ثم فارقها وعاد إليها كما ذكرناه ، فهل يقصر ؟ فعلى وجهين : أصحهما - أنه يقصر ؛ فإنه لم تكن البلدة وطنه ، ولكن أقام بها ، ثم تقلّع عنها ، فصارت البلدة في حقه كسائر المنازل ، ومن أصحابنا من جعله كالموطن ، يسافر ثم يعود .

**فَيَنْجُونَ** : ١٢٦٦ - إذا أقام قوم في طرفٍ من الباية ، وكانت خيامُهم متبددة متفرقة ، فقد ذكر الصيدلاني في ذلك ضبطاً ، فقال : إن كانوا بحيث يجتمعون للسفر في نادٍ ، وكان يستعير<sup>(١)</sup> بعضهم من بعض ، فهم مجتمعون ، فلا بد من مفارقة الخيام . وإن أفرط التباعد بحيث لا يجتمعون ، ولا يستعين بعضهم ببعض ، فأهل كل خيمة ينبغي أن يفارق خيمته وحريمها ، كما ذكرنا في الخيام .

### فَيَنْجُونَ

٤٨ ١٢٦٧ - إذا خرج مسافراً ، يقصر / من وقت خروجه ومفارقه الوطن ، بشرط أن تكون نيته مربوطةً بسفر طويل ، فأما إذا لم يرتبط قصده بسفر طويل أو قصير ، ولم يخطر له مقصد ، ولكنه خرج هائماً على وجهه ، فهذا لا يقصر ولا يتراخص رُخَصَ المسافرين ، وإن سافر على هذه السجية ألف فرسخ ؛ فإنه لما خرج ، كان لا يدرى أنه في سفر طويل أو قصير ، ثم هذا يجري في كل حالاته ، والذي طواه قبل من المسافة لا أثر له ، وإنما النظر في حاله ، وفيما بين يديه .

١٢٦٨ - ولو أنه خرج لرَدِّ عبد آبق ، أو طلب غريم ، وكان لا يدرى أنه يدرك على القرب أو على بعد خصميه ، فحكمه حكم الهائم في بعض السفر ؛ لأنَّه ليس له مقصد معين ، ولا ن الحكم عليه بأنه في سفر طويل أو قصير ، والقصرُ الذي نحن فيه مختص بالسفر الطويل .

١٢٦٩ - ولو خرج مسافراً رابطاً قصده بطيئ مسافةٍ تبلغ مرحلتين ، فصاعداً ، ثم طرأ عليه بعد خروجه نيةٌ ، فزعم أنه مهما<sup>(٢)</sup> لقي فلاناً ، انصرف ، وإن لم يلقه ، تمادى إلى

(١) فسر هذه الاستعارة بالاستعارة في الجملة الآتية .

(٢) « مهما » : بمعنى إذا .

مقصده الأول ، فظاهر المذهب في هذه الصورة أنه يقصر ؛ من جهة أنه خرج ملابساً سفراً طويلاً ، وكان ذلك مبتدأ حاله إلى أن يطرأ قاطع ، وتوقع الالتقاء بمن عينه لا يقطع حكم سفره ؛ فإن ذلك أمرٌ مظنون ، وملابسته السفر الطويل كان مقطوعاً به ، فلا ينقطع ، ما لم يلق فلاناً ، فإذا لقيه ، خرج عن كونه مسافراً ، وحكمه الآن حكم المقيم ، جرياً على حكم نيته ، وقد حقت وتنجزت ، فانقطع سفره .  
فإن ابتدأ وراء هذا سفراً ، نظرنا فيه وفي صفتة كما تقدم .

ومن أصحابنا من يقول : إذا خرج رابطاً نيته بسفرٍ طويل ، ثم نوى أنه لو لقيه فلان ، لرجع ، فقد خرج عن كونه مسافراً سفراً طويلاً ، وبطلت النية الأولى ، فصار كمال خرج في الابتداء ونيته الأولى على هذا الوجه .

١٢٧٠ - وحكى الأئمة عن نص الشافعي مسألة تداني ما ذكرناه ، وهي أن الرجل لو خرج عازماً على أن يخرج إلى بلدة عيّتها في نيته ، ويقيم بها أربعة أيام ، ثم يخرج منها إلى بلدة أخرى عيّتها ، فإن لم يكن بين منشأ سفره وبين البلدة الأولى مرحلتان ، فإنه لا يقصر ؛ فإن سفره سينقطع على موجب نيته بإقامته في البلدة الأولى ، فهذا سفرٌ في نفسها ، وليس طويلة ، فإن فرض خروجه إلى البلدة الثانية ، فهو سفر آخرٌ جديدة ، فإن لم تبلغ المسافة بين البلدين مرحلتين ، فإذا خرج ، أخذ في القصر ، ٤٨ ش وكذلك القول في السفرة الثانية . فلو أنه ربط نيته في أول خروجه بال المصير إلى البلدة الثانية من موضع خروجه ، وكان جميع المسافة بالغاً مرحلتين ، فصاعداً ، فإنه يقصر ، فلو خرج على هذه الجملة<sup>(١)</sup> التي وصفناها ، ثم بدا له بعد الخروج أن يقيم ببلدة في وسط الطريق أربعة أيام ، وليس المسافة الآن بينه وبين البلدة التي ربط النية بها مرحلتين ، فإن الشافعي يقصر في هذه الصورة ؛ فإن سفره الأول ثبت على وجهه يتعلق به القصر ، ثم طرأ بعد ذلك نية أخرى ، فلا معول على النية الثانية ، وحكم النية الأولى قائم ، إلى أن ينتهي إلى البلدة التي ربط السفر بها في الكَرَّة الثانية ، فإذا انتهَى إليها وقصد الإقامة ، بطل الآن السفر ، فإذا خرج من البلدة الأولى ، فهو سفر

(١) كذا في جميع النسخ ، والمعنى : خرج على نية قطع هذه الجملة ، أي المسافة بين وطنه والبلدة الثانية .

جديد ، فينظر في المسافة من مكان الخروج من هذه البلدة ، إلى حيث تعلق به قصد هذا الخروج .

فهذا نص الشافعى .

١٢٧١ - وذكر بعض أصحابنا وجهاً آخر لما حكيناه من النص ، وقال : مهما قصر سفره على الإقامة في البلدة التي عينها ثانية ، ولم تبلغ المسافة إليها مرحلتين من أول الخروج ، فطريان النية كذلك بمثابة ما لو كانت النية كذلك في ابتداء الخروج ، فإذا لم تبلغ المسافة بين منشأ السفر وبين البلدة التي نواها وعيتها مرحلتين ، انكف عن القصر .

فهذا بيان ما أردناه نصاً وتخريراً .

### فصل

١٢٧٢ - إذا انتهى المسافر إلى بلدة أو قرية دون مقاصده ، ولم يكن له بها حاجة يرتب نجازها ، فإن أقام بها ثلاثة أيام بلياليها ، فهو مسافر فيها ، وإن أبرم عزمه على مقام أربعة أيام ، أو على مقام ثلاثة أيام وزيادة ، ولم يكن له حاجة يرقبها ، فهو مقيم ، ثم لا تتوقف إقامته على مضي ثلاثة أيام ، بل كما<sup>(١)</sup> نوع إقامة أربع صار في الحال خارجاً عن حكم المسافرين في الرخص ، فلا يتخصص بشيء من رخص المسافرين .

وكان شيخي أبو محمد يقول : الثلاثة الأيام التي ذكرناها في مقام المسافر ، لا يعد منها يوم دخوله ، ولا يوم خروجه ، فلتكن ثلاثة<sup>(٢)</sup> سوى يوم الدخول ويوم الخروج ، وفي كلام الصيدلاني إشارة ظاهرة إلى ما ذكره شيخي ، وتعليله ، / أنه في شغل يوم الدخول ليحط ويمهد ، وينضد الأmente . وهو يوم الخروج في شغل الارتحال ،

(١) « كما » بمعنى عندما .

(٢) كذا « ثلاثة » بالتنذير ، مع أن المراد الأيام ، وهي هنا صحيحة لها وجه لا يخفى عليك ، وأعلم أن المعدود إذا تقدم ، جاز في لفظ العدد الموافقة والمختلفة .

فالحقنا يوم دخوله وخروجه بأوقات ترددٍ في طي المراحل .

ومما يتعلق بتحقيق ذلك أنا إذا قلنا : لا يحتسب يوم دخوله ، أردا النهار ، فحسب ، إن دخل نهاراً ، ولم نُرِدَ اليوم بليلته ، ولو دخل ليلاً ، لم نحتسب عليه بقية الليل ، فأما أن نقول : لا نحتسب بقية الليل ولا نحتسب الغد أيضاً ، فلا . وتعليل ما ذكرناه من ذلك واضح ، فإن لم نحتسب عليه يوم الدخول لما عليه من الشغل فيه ، فهذا لا يدوم يوماً وليلة .

وما ذكرناه من مقام المسافر ثلاثة أيام ، فهي ثلاثة أيام بلياليها قطعاً ، والذي يغمض أنه لو انتهى المسافر إلى المنزل في بقية من النهار قربة ، مثل أن كان انتهى إلى المنزل بعد وقت العصر قبل الغروب ، وكان يقع شيء من شغله في الليل لا محالة ، فالذى أراه أن بقية النهار ، والليل كلّه غير محسوب من المدة ، في هذه الصورة ، نظراً إلى الشغل ووقوعه في الليل ، فهذا إذا نوى مقام ثلاثة أيام .

وإن نوى مقام أربعة أيام ، أو مقام ثلاثة أيام ولحظة ، ولم تكن إقامته لشغل ، كأن يرتفب تجارة ، ولكن جرّبية الإقامة في هذه المدة من غير شغل ، صار مقيماً ، وانقطعت عنه الرخص المشروطة بالسفر وفacaً .

١٢٧٣- فخرج من ذلك أن المكث ثلاثة أيام من غير شغل تَوْدُع<sup>(١)</sup> محتمل في حق المسافر ، إذ لا يتشرط أن يكون المسافر دائياً في حركاته ، وذلك غير ممكناً ، ولا يتصور احتمال مشاق السفر إلا بتَوْدُع في البين<sup>(٢)</sup> يُجمَع<sup>(٣)</sup> المسافر ودوابه ، وإذا أفرط السكون ، كان ذلك مناقضاً لحال المسافر ، وكأن الثلاث فيما قيل آخر حد القلة ، وأول حد الكثرة ، وبها تحدد الخيار في البيع ، وأمد استتابة المرتد ، وغيرهما ، فكان ذلك قصداً وسطاً .

(١) التَّوْدُعُ : السكون ، والاستجمام . من تَوْدُعٍ : إذا صار صاحب دَعَةٍ وراحة . (المعجم) .

(٢) البين : استخدم إمام الحرمين هذا اللفظ في البرهان ، وفي النهاية أكثر من مرة ، وهو يفهم من السياق ، وإن لم نجده - فيما وصلنا إليه من معاجم - منصوصاً . وهو هنا بمعنى الأثناء ، أي أثناء السفر .

(٣) من أجَمَ الإنسانَ والفرسَ . إذا تركه يستريح . (المعجم) .

ثم لم نكتف في ذلك بما أشرنا إليه ، حتى عضده الخبر والأثر ، أما الخبر ، فقد روي : « أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان حرم على المهاجرين الإقامة بمكة ، ثم رخص لهم إذا قدموا أن يمكثوا بعد قضاء النسك ثلاثة »<sup>(١)</sup> ، وهذا ظاهر في أن هذا المقدار لا يلحق الماكل بالمقيم .

وحرّم عمر على أهل الذمة الإقامة في أرض الحجاز ، ثم أجاز لمحاتزيهم المكث بها ثلاثة أيام<sup>(٢)</sup> .

ش ٤٩ وذهب أبي حنيفة<sup>(٣)</sup> أن أكثر مدة / مقام المسافر خمسة عشر يوماً ، وقد روا عن أنس : « أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أقام بمكة في حجة الوداع عشرأ وهو يقصر فيها »<sup>(٤)</sup> ، ولم ير الشافعي التعلق برواية أنس في سفرة رسول الله صلى الله عليه وسلم في حجه ، وأثر على روايته رواية جابر<sup>(٥)</sup> ؛ فإنه كان أحسن الرواة سوقاً لتفصيل أحوال رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فالذى رواه أنس من العشر صحيح ، ولكن جابر روى تفصيله ، وقد قدّم رسول الله صلى الله عليه وسلم مكة صبيحة رابعة مضت من

(١) حديث يقيم المهاجر بمكة بعد قضاء نسكه ثلاثة ، متفق عليه من حديث العلاء بن الحضرمي (ر . التلخیص : ٤٥ ح ٦٠٥ ، واللؤلؤ : ٣١٣ ح ٨٥٨ ، وهو عند البخاري ح ١٨٣٢ وعند مسلم ح ١٣٥٢) .

(٢) الأحاديث الواردة في إخراج اليهود ، والنصارى من جزيرة العرب ، والتي تؤكد بأنه لا يجتمع في الجزيرة دينان ، في غاية الصحة ، فهي عند البخاري ومسلم ، عن أكثر من صحابي ، راجع البخاري الأحاديث ح ٢٣٣٨ ، وأطرافه ٢٢٨٥ ، ٢٢٢٨ ، ٢٢٢٩ ، ٢٣٣١ ، ٢٤٩٩ ، ٢٧٢٠ ، ٣١٥٢ ، ٤٢٤٨ ، والأحاديث : ٤٠٢٨ ، ٦٩٤٤ ، ٧٣٤٨ ، وفي مسلم ١٥٥١ .

وإما إجلاء عمر لمن بقي منهم ، وأنه أذن لمن يجتاز أو يدخل بالبقاء ثلاثة أيام فقط ، فانظر : مصنف عبد الرزاق : ٥١ ح ٩٩٧٧ ، ٣٥٧ / ١٠ ، ح ١٩٣٦٠ ، والسنن الكبرى : ٢٠٧ / ٩ ، ٢٠٨ ، ٢٠٩ ، وانظر التلخیص : ٤٦ ح ٦٠٩ .

(٣) ر . رؤوس المسائل : ١٧٥ مسألة : ٧٦ ، حاشية ابن عابدين : ١/٥٢٨ ، وبدائع الصنائع : ٩٧ / ١ .

(٤) حديث أنس رواه الستة . (نصب الرأي : ١٨٤ / ٢) .

(٥) حديث جابر في صفة حجة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، معروف باسم حديث جابر الطويل ، رواه مسلم في صحيحه . (ر . مسلم : ٨٨٦ / ١ ، باب حجة النبي صلى الله عليه وسلم ، ح ١٢١٨ ، التلخیص : ١٩٢ / ١ ، ٢٨٣ ح ١٩٢) .

الحجـة ، فأقام الرابع والخامس والسادس والسابع ، وصلـى الصـبح بالأبـطـح في الثـامـن ، وـكان يـقـصـرـ الصـلـاـةـ في هـذـهـ الأـيـامـ ، ثـمـ أـقـامـ لـيـلـةـ بـمـنـىـ ، ولـيـلـةـ بـمـزـدـفـةـ ، وـثـلـاثـ لـيـلـاتـ بـمـنـىـ ، فـكـانـتـ إـقـامـتـهـ بـيـقـاعـ مـتـفـرـقـةـ .

وـسيـأـتـيـ في ذـلـكـ أـمـرـ عـظـيمـ يـجـبـ الـاعـتـنـاءـ بـهـ فـيـ الـخـبـرـ وـمـعـنـاهـ ، وـعـقـدـ الـمـذـهـبـ .

ثـمـ إـذـ حـكـمـنـاـ عـلـىـ مـنـ نـوـىـ الإـقـامـةـ أـكـثـرـ مـنـ ثـلـاثـةـ أـيـامـ بـأـنـهـ مـقـيمـ ، لـمـ يـتـوقـفـ اـنـقـطـاعـ الـرـخـصـ مـنـهـ عـلـىـ مـُـضـيـ مـدـةـ الـمـسـافـرـينـ ، بـلـ كـمـاـ<sup>(١)</sup> نـوـىـ اـنـكـفـ عنـ الـرـخـصـ ، فـإـنـهـ صـارـ مـقـيـمـاـ شـرـعاـ . وـكـلـ ماـ ذـكـرـنـاـ فـيـهـ إـذـ نـوـىـ الإـقـامـةـ فـيـ مـدـةـ ، وـلـمـ يـعـلـقـ إـقـامـتـهـ بـحـاجـةـ وـشـغـلـ .

١٢٧٤- فـأـمـاـ إـذـ سـنـحـ لـهـ شـغـلـ فـيـ قـرـيـةـ أـوـ بـلـدـةـ عـلـىـ طـرـيقـهـ ، وـاحـتـاجـ لـأـجـلـهـ إـلـىـ الإـقـامـةـ ، فـقـدـ ذـكـرـ صـاحـبـ التـقـرـيبـ فـيـهـ أـحـسـنـ تـرـتـيبـ ، فـنـسـوـقـهـ عـلـىـ وـجـهـهـ ، ثـمـ نـأـتـيـ فـيـهـ بـبـدـائـعـ وـآـيـاتـ ، قـالـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـ : إـنـ كـانـتـ الإـقـامـةـ مـنـ الغـزـاةـ فـيـ مـحاـصـرـةـ ، أـوـ قـتـالـ دـائـمـ ، فـالـمـنـصـوصـ عـلـيـهـ لـلـشـافـعـيـ أـنـ لـوـ أـقـامـ يـرـقـبـ الـفـتـحـ ، وـكـانـ ذـلـكـ مـمـكـنـاـ فـيـ الـيـوـمـ مـثـلـاـ ، وـيـمـكـنـ اـسـتـئـخـارـهـ ، فـإـنـهـ يـقـصـرـ عـلـىـ هـذـهـ الـحـالـةـ ثـمـانـيـةـ عـشـرـ يـوـمـاـ بـلـيـالـيـهـ ، قـطـعـ بـذـلـكـ نـصـهـ .

ولـوـ زـادـ الـمـقـامـ عـلـىـ هـذـهـ الـمـدـةـ ، فـهـلـ يـقـصـرـ ؟ فـعـلـىـ قـوـلـيـنـ : أحـدـهـماـ لاـ يـقـصـرـ .

والـثـانـيـ - أـنـهـ يـقـصـرـ أـبـدـاـ مـاـ اـسـتـمـرـتـ هـذـهـ الـحـالـ .

تـوـجـيـهـ القـوـلـيـنـ : مـنـ قـالـ : لـاـ يـزـيدـ ، فـإـنـماـ حـمـلـهـ عـلـىـ ذـلـكـ أـنـهـ صـحـ عـنـهـ إـقـامـةـ رـسـوـلـ اللـهـ صـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ عـلـىـ حـرـبـ فـيـ مـثـلـهـ<sup>(٢)</sup> ، وـكـانـ يـقـصـرـ ، فـأـثـبـتـ مـاـ وـرـدـ ،

(١) « كما » : بـمـعـنـىـ عـنـدـمـاـ .

(٢) حـدـيـثـ قـصـرـ الرـسـوـلـ صـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ فـيـ الغـزوـ ، روـيـ أـنـهـ أـقـامـ سـبـعـةـ عـشـرـ . روـاهـ ابنـ عـبـاسـ ، وـروـيـ : أـنـهـ أـقـامـ تـسـعـةـ عـشـرـ يـوـمـاـ ، وـروـيـ أـنـهـ أـقـامـ ثـمـانـيـةـ عـشـرـ يـوـمـاـ . روـاهـ عمرـانـ بنـ حـصـينـ ، وـروـيـ : عـشـرـينـ . قـالـ فـيـ التـهـذـيبـ : اـعـتـمـدـ الشـافـعـيـ روـاـيـةـ عمرـانـ لـسـلامـتـهاـ مـنـ الـاـخـتـلـافـ . وـرـوـاـيـةـ عمرـانـ بنـ حـصـينـ ، أـخـرـجـهـأـبـوـ دـاـودـ ، وـالـتـرمـذـيـ ، وـالـبـيـهـقـيـ . وـأـمـاـ روـاـيـةـ ابنـ عـبـاسـ بـلـفـظـ (سـبـعـةـ عـشـرـ) فـرـوـاهـاـ أـبـوـ دـاـودـ ، وـابـنـ حـبـانـ ، وـرـوـاـيـتـهـ بـلـفـظـ (تـسـعـةـ عـشـرـ) روـاهـأـمـدـ وـالـبـخـارـيـ . هـ مـلـخـصـاـ مـنـ كـلـامـ الـحـافـظـ . (رـ . الـبـخـارـيـ : تـقـصـيرـ الصـلـاـةـ ، بـابـ

ولم يتهجم على الزيادة ؛ فإن الرخص لا تثبت إلا بالنص . ومن قال : يزيد ما استمرت الحال ، احتج بأن قال : عرفنا أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يقصر متظراً للفتح ، فاتفاق المقام في هذه المدة ، والظاهر أنه لو تمادي انتظار الفتح ، لكان يتمادي على سجيته ، وهذا يقرب من القطعيات في مأخذ الكلام على الواقع ، ويمثله ٥٠ أثبتنا استرسال الأقيسة ، ووجوه النظر في الواقع / من غير نهاية ؛ فإن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم قاسوا في مدد قياس من لا يقول ما يقول عن حصر .  
فهذا قول الشافعي في الغزاة إذا عرجوا<sup>(١)</sup> للقتال .

١٢٧٥ - فأما إذا كانت الإقامة لغرض آخر من تجارة أو غيرها ، وكان صاحب الواقعة يُجوز نجائزها في مدةٍ قريبة ، ويُجوز استئخارها ، كما سبق تصويره ، فإنه يقصر في ثلاثة أيام ، وهل يقصر إلى تمام ثمانية عشر ، كما يفعله الغازي ؟ فعلى قولين : أحدهما - أنه يقصر كالغازي .

والثاني - لا يقصر فيما يزيد على الثالث ؛ فإن الرخص لا يعدى بها مواضعها ، وقد نُقل القصر ثمانية عشر يوماً في الغزو ، فهذا قاعدة النص في الموضعين .

١٢٧٦ - ثم خرج الأصحاب في الغازي قوله من التاجر : أنه لا يقصر وراء ثلاثة أيام ، وخرجوا قوله من الغازي في التاجر : أنه يقصر أبداً ، وإن زاد على ثمانية عشر يوماً ، كما ذكرنا ذلك قوله في الغازي .

فإن قيل : ما وجه تخرير منع القصر في الزيادة على الثالث في حق الغازي ؟ وقد نُقل أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قصر في هذه المدة ؟ قلنا : وجهه أن هذا المخرج يدعى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يتنقل من بقعة إلى بقعة ، ومن قلعة إلى قلعة ، ومن سماه عاكفاً أراد به عكوفه على ذلك الشغل في تلك الناحية ،

ما جاء في التقصير ، ح ١٠٨٠ ، أبو داود : الصلاة ، باب متى يتم المسافر ، ح ١٢٢٩ ،  
١٢٣٠ ، الترمذى : الصلاة ، باب ما جاء في التقصير في السفر ، ح ٥٤٥ ، أحمد :  
٢٢٣ ، البىهقى : ١٥١/٣ ، ابن حبان : ٢٧٣٩ ، التلخیص : ٤٥/٢ ح ٦٠٧ ، نيل  
الأوطار : ٢٥٦ ، نصب الرأیة : ٨٦/٢ .

(١) عرجوا : أقاموا . من عرج بالمكان : إذا أقام فيه . (المعجم) .

وعلى هذا حمل حاملون ما روي : « أن ابن عمر أقام على القتال بأذربيجان ستة أشهر ، وكان يقصر الصلاة فيها »<sup>(١)</sup> .

ثم إذا قلنا : يقصر الغازي ثمانية عشر يوماً ، أو قلنا : ذلك في التاجر ، فلو نوى أن يقيم ثمانية عشر يوماً ، وجزم قصده فيه ، فهل يقصر ؟ فعلى قولين : أحدهما - يقصر ، كما لو أقام على التردد ؛ فإن هذه المدة في حق هؤلاء ، ثلاثة أيام في حق المسافر الذي لا شغل له ، ثم لو نوى المسافر ثلاثة أيام ، قصر فيها ، وهذا لا يبين إلا بذكر صورة أخرى : وهي أن المحتاج إذا علم أن شغله لا ينتجز إلا في ثمانية عشر يوماً ، فهل يقصر على قولنا : إنه يقصر لو كان على ارتقاب من النجاح على القرب ، أو على الاستخار ؟ فعلى قولين على هذا القول : أحدهما - أنه يقصر كما لو كان على تردد .

والثاني - لا يقصر ؛ فإن المتردد لا يكون مطمئناً إلى السكون ، والقاطع في الصورة الأخيرة ساكن مطمئن إلى إقامته ، فيعد من مضاهاة المسافرين .

١٢٧٧ - فإذا ثبتت هذه الصورة ، عدنا إلى البحث عن الصورة المذكورة قبل هذا ، وهي أنه إذا جزم عزمه على الإقامة ثمانية عشر يوماً ، فنقول : إن علم أن الشغل يتمادى إلى مثل هذه المدة / ، فإذا جزم النية ، فهو الخلاف الذي ذكرناه أخيراً . فأما إذا كان على تردد في أمره ، وجزم نية الإقامة مع ذلك ، فهذا في تصويره عسر ؛ فإنما نقول : إن جزم على تقدير بقاء الشغل في هذه المدة ، فهو لا يدرى أبيقى أم لا ؟ فهذا تردد وليس بجزم للقصد ، وإن كان معنى قصده جزمه أن يقيم في هذه المدة قاصداً ، وإن انتجز الشغل قبلها ، فلا معنى لذكر الخلاف في هذه الصورة ؛ فإن هذا الرجل جزم نية الإقامة من غير تقدير قتال وشغل ، فالوجه أن تقطع الرخص عنه قطعاً ، وإن كان القتال دائماً ، أو غير ذلك من الحاجات ، على التفصيل المقدم ؛ فإنه لم يربط قصد إقامته بالشغل ، بل جزمه وإن لم يكن شغل ، ولا يجوز خلاف هذا الذي ذكرناه ، فهذا ما أردناه في ذلك .

(١) حديث إقامة ابن عمر وقصره بأذربيجان ، رواه أحمد والبيهقي بسنده صحيح . قاله الحافظ (التلخیص: ٤٨/٢ ح ٦١٠). (الفتح الرباني: ١١٢/٥ ح ١٢٢٨، والسنن الكبرى: ١٥٢/٢).

١٢٧٨ - فإن قيل : الشمانية عشرَ في أي خبر صح ؟ وكيف وجه النقل فيه ؟ قلنا : هذا الذي سبب بإشكاله في النقل ، وها أنا ذاكره فأقول : كنت أظن قدّيماً أن الإقامة التي اختلفت الرواية في مدتها كانت من رسول الله صلى الله عليه وسلم في محاصرة خيبر ، وهكذا سمعي عن شيخي ، ثم تبين لي أن اختلاف الروايات في سفرة أخرى ، وقد روى أنس أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أقام بمكة عشرًا ، وقد قدمت ذكر روایته ، وقد روى عمران بن حصين أنه أقام سبعة عشر يوماً ، وروى ابن عباس ثمانية عشر يوماً ، وروى جابر عشرين يوماً ، فاجتمع وجوه من الإشكال ، منها أن الأصل في هذه المدة الغزو ، والظاهر أن الروايات لم تكن في غزوة ؛ فإنها جرت بمكة ، فوجه حل الإشكال أنه جرى من الفقهاء في هذا خطأ ؛ من جهة أنهم لما سمعوا أنه جرى ما جرى بمكة ، حملوه على سفر الحج ، والذي رأوه من رواية أنس كانت في الحج قطعاً ، فأثبتوه في هذه القصة ، وال الصحيح أن هذه المدة في الإقامة التي اختلفت الرواية فيها في عام فتح مكة ؛ فإنه صلى الله عليه وسلم لما فتح مكة ، أخذ يريد المسير إلى هوازن ، وكانت إقامته على تدبير الحرب ، فليفهم الفاهم ذلك .

فأما رواية أنس فغلطٌ من الناقل في هذه السفرة ، فإنها كانت في الحج .

بقيت رواية عمران ، وابن عباس ، وجابر ، فمن أئمتنا من قال : في مدة الغازي ثلاثة أقوال مأخوذة من هذه الروايات ، ومنهم من قال : المعتبر ثمانية عشر يوماً ، وما رواه جابر محمول على موافقة رواية ابن عباس ، فكأنه عدّ يوم الدخول والخروج ، ي١٥ ورأى / ابن عباس أن ينقل مدة الإقامة ، وهي ثمانية عشر ، ولا يتعرض ليوم الدخول والخروج ، فهذا وجه التصرف في الحديث ، وبيان ما وقع من ظن الفقهاء فيه<sup>(١)</sup> .

١٢٧٩ - وقد بقي وراء ذلك أهم شيء بالاعتناء به ، وهو نظام الفصل وترتيب القول فيه ؛ فإنه كبر قدره وانتشرت أطرافه ، فنقول : حال المسافر في التقسيم الأول ينقسم إلى مسافر لا شغل له ، وإلى ذي شغل يثبطه<sup>(٢)</sup> : فاما من لا شغل له يثبطه ، فمدتها

(١) هذا التصرف من الإمام في هذه الروايات ، أي الجمع بينها استحق الثناء من الحافظ ابن حجر حيث قال في التلخيص : وهو جمع متين . (التلخيص : ٩٦/٢) .

(٢) ثبطه على شيء : عوقة وبطأ به (المعجم) .

ثلاثة أيام ، فإن زاد ، فهو مقيم في حاله ، لا خلاف على المذهب فيه ؛ إذ لا شغل يحمل عليه قصد الإقامة ، ومقام ذلك مقام عذر<sup>(١)</sup> ، وتجريد القصد في الإقامة فوق الثلاث يقطع السفر .

وإن كان شغل ، انقسم إلى ما لا يدرى أنه متى يتتجز ، وإلى ما يدرى أنه سيتتمادى : فأما ما لا يدرى مدة ، فإذا وقع التعریج<sup>(٢)</sup> بسببه ، والقصد متعدد على حسب الشغل ، فلا يمتنع القصر في الأيام الثلاثة وفاما ، والزائد عليه ينقسم إلى الغزو وغيره ، وقد مضى النص وتصرف الأصحاب ، ونحن نحتاج اليوم إلى فرقين : أحدهما - بين ما لونى الإقامة من غير شغل ، وبين هذا ، وحاصله أن الذي لا شاغل له له قصد مجرد في مناقضة السفر ، فلم يتحمل ذلك في أكثر من الثلاث ، والذي عن له شغل وُجد في قصده ضعفان : أحدهما - أنه مربوط بسبب وعذر ، والثاني - أنه مردّ لا جزم فيه ، وفيه سرّ وهو أن الأسفار لا تُعني لأعيانها ، وإنما تحتمل مقاساتها لأوطار وأشغال ، وقد يتتفق مثل ما ذكرناه كثيراً في الأسفار .

والفرق الثاني - بين القتال وغيره من المهمات ، وذلك من طريق المعنى ، فنقول : أولاً [القتال]<sup>(٣)</sup> يثبت في الصلاة تخفيقاتٍ ورخصاً ، ستائي مشروحة في صلاة الخوف ، كصلاة ذات الرقاع ، وصلاة شدة الخوف ، وغيرهما ، مما سيأتي إن شاء الله .

والآخر<sup>(٤)</sup> أن القتال ينتهي إلى مبلغ لا يجوز الانكفار ، فيسقط فيه أثر قصد الإقامة ؛ فإن الشرع جازم أمره بالإقامة ، وسائل الحاجات قد لا تكون كذلك .  
فهذا إذا كان قصد المسافر متعلقاً بشغله متراجعاً تردد .

(١) كذا في النسخ الثلاث ، وزاد الأصل شدة فوق الذال . ولعلها محرفة عن (عَذْنَ) من عدن بالمكان عَذْنَا إذا أقام به (المعجم) . وتكون العبارة : « ومقام ذلك مقام عَذْنِ » أي إقامة قاطعة للسفر . والله أعلم .

(٢) التعریج : الإقامة .

(٣) في (ت ١) : الطريق يثبت .. إلخ ، وهي ساقطة من (د ١) ، (ط) ، والمثبت تقديرًّا منا وقد صدقتنا (ل) .

(٤) (والآخر) بمعنى : ثانياً ، معطوفة على قوله : نقول : أولاً القتال يثبت .. إلخ .

فاما إذا جزم قصده في الإقامة في المدة المذكورة ، فهذا آخر ما يصور ، وقد ظهر  
قصد الإقامة قوي وقعه ، وقد نبهت على سر ذلك وغائطه في أثناء الكلام .

ش ٥١ واعلموا أن المسألة/ التي توسعها<sup>(١)</sup> أقوال ضعيفة وانتشرت أطرافها ، فقد يأتي  
بعض التفاصيل على خلاف الإجماع .

وبيانه أنه يتنظم مما ذكرناه ، أن الناجر الذي يعلم أن تجارتة لا تتتجز إلا في سنة ،  
يقيم فيها ويقصر ، وهذا بعيد جداً ، لا سبيل إلى المصير إليه ، وهو نتيجة تفريعات  
على أقوال ضعيفة .

وقد نجز ما أردناه في ذلك .

**فِيَّ** : ١٢٨٠ - إذا نوى المسافر الإقامة من غير شغل ، لم يترخص ، ولا فرق بين  
أن يجري ذلك في قرية أو في برية إذا كانت الإقامة ممكنة ، وإن كان لو فرضت ،  
لجرت تعذراً أو عسراً ، ولو نوى الإقامة في مفازة لا يتصور فيها إقامة أصلاً ، ففي  
المسألة وجهان : أحدهما - أنه لا يترخص ؛ لأنه قطع السفر وتعرض للهلاك .

والثاني - يترخص ؛ فإن الوفاء بهذه النية غير ممكن ، فهي لاغية ، وحكم السفر  
بناء على القصد الأول مستدام .

### فِيَّ

يشتمل على ثلاثة مقاصد :

١٢٨٢ - أحدها - دخول وقت الصلاة على المقيم في الحضر ، ثم اتفاق الخروج .

والثاني - في قصر الصلاة المقضية ، والثالث - اقتداء المسافر بالمقيم .

فاما الأول ، فإذا دخل وقت الصلاة والرجل بعد في البلد ، ثم خرج مسافراً والوقت  
باقي ، وكان الباقي يسع صلاةً تامة ، فظاهر النص أنه يقصر في السفر إن أراد ، ونص  
الشافعي على أن المرأة إذا كانت طاهرة ، في أول وقت الظهر ، فمضى ما يسع أربع

(١) في (ت ١) : توجها .

ركعات ، ثم حاضت ، فيلزمها قضاء هذه الصلاة إذا ظهرت ، فجعلها مدركة لصلاة الظهر بإدراك ما يسعها من أول الوقت ، وقياس ذلك يقتضي أن يقال : إذا كان الرجل مقىماً حتى مضى من أول الوقت ما يسع الصلاة ، فقد التزم الإتمام ، ثم سافر ، فلا يجوز له أن يقصر ، فالالتزام التام في حقه كالالتزام أصل الصلاة في حق الحائض .

فاضطراب أئمتنا : فذهب القياسون منهم إلى تخریج المسألة جمیعاً على قولین : أحدهما - إنَّ إدراكاً أول الوقت على ما ذكرناه ملزماً ، فالحائض تقضي ، والمسافر يتم تلك الصلاة ولا يقصر ، وهذا مخرج على أصلِ الشافعی خروجاً واضحاً ؛ فإن الصلاة عنده تجب كما<sup>(١)</sup> دخل الوقت ، فقد أدركها وقت الوجوب ، وقد وجبت الصلاة عليها ، ثم حاضت ، ووجب الإتمام على الآخر ، ثم سافر .

والقول الثاني - إنه يجوز القصر ، ولا يصير المسافر في وسط الوقت / ملتزمًا<sup>٥٢</sup> ي للإتمام ، والمرأة لا تقضي تلك الصلاة .

ووجهه أن الوجوب لا يضاف إلى كل ساعةٍ تسع الصلاة من ساعات الوقت المتبَّع ، ولكن إذا مضى الوقت بكماله ، فالوجوب مضافٌ إلى جميعه ، فالنظر إلى الآخر ، فإذا طرأ الحيض أو السفر ، لم نقض بوجوب الصلاة ، ولا بوجوب الإتمام . وهذا الخلاف مأخذة من خلاف الأصحاب في أن من آخر صلاة الظهر من أول الوقت إلى وسطه ، ثم مات ، فهل يلقى الله عاصياً أم لا ؟ وفيه خلاف ، والأصح أنه لا يكون عاصياً . وفي المستطاع إذا مات ولم يحج خلاف ، والأصح أنه يعصي ؛ فإنما لو لم نُعصِّه ، لما انتهى الحجَّ قط إلى حقيقة الوجوب ؛ فإن خاصية الوجوب أنه يعصي بتركه ، والصلاحة المؤقتة يتصور إفساد الأمر فيها إلى التعصية بأن يبقى المكْلَف حتى ينقضي الوقت عليه وهو غير معدور .

١٢٨٣ - ومن أئمتنا من أقر النصين قرارهما في الحائض والمسافر ، وقال : الحائض تلتزم الصلاة بإدراك ما يسع الصلاة من أول الوقت ، والمسافر لا يلتزم الإتمام

(١) كما دخل : أي عندما دخل .

إذا خرج في وسط الوقت ، وحاول هذا فرقاً عظيماً ولكننه عَسِر ، وحاصله أن المسافر مرّ عليه الوقت مسافراً ، كما مر عليه الوقت في البلد ، وإذا استمر الوقت والتکلیف بالصلاحة ، ففرضية الصلاة لا تضاد على التخصيص إلى وقت معین . والحائض أدرکت قبل الحیض وقتاً ، ثم استمر المانع ، فانحصر الوجوب في وقت الإمكان على التعین ، وهذا لا يتحقق إذا تأمل . والله أعلم .

١٢٨٤- ولو انقضى الوقت بكماله في البلد ، وجب إتمام القضاء عند أصحابنا .

وذهب المزنی إلى أنه لا يجب الإتمام ، وللمسافر أن يقصر الصلاة التي مرّ وقتها في الحضر ، فهو ينظر إلى وقت القضاء ، قائلاً : إذا كانت المؤدّاة تقصر ، فال MCP (المقاضي) تقصر . وهذا مما انفرد به دون الأصحاب .

١٢٨٥- ولو لم يبق من وقت الصلاة إلا ما يسع ركعة مثلاً ، فخرج وهذا المقدار باقي ، فهل يقصر أم لا ؟ والتفریغ على أنه يقصر لو خرج في وسط الوقت ؟ فعلى وجهين بناهما الأئمة على أن الصلاة لو افتتحت هل تكون قضاء أم أداء إذا كان المرء مستديماً للإقامة ؟ وفيه خلاف قدمناه ، فإن قلنا : هي مقاضية ، فلا تقصر ، وإن سافر وقد بقي تكبيرة مثلاً ، فإن قلنا : لا يقصر ، وقد بقي مقدار ركعة ، فهلهذه الصورة أولى بذلك . وإن قلنا : يقصر في الأولى ، ففي هذه الصورة وجهان : وإنما رتبنا الآن ش٢ الركعة ، وقد يدرك بها القصر كالمسبوق يدرك ركعة من الجمعة ، فإنه يصير مدركاً لها ، ولو أدرك مقدار تكبيرة ، لم يكن مدركاً للجمعة ، والجمعة على صورة ظهرٍ مقصورة .

١٢٨٦- ومما يتعلق بإتمام البيان أن المسافر لو خرج ، وقد بقي مقدار ركعتين ، فهو في الترتيب كما لو بقي مقدار ركعة ؛ فإن الخلاف ينشأ من تردد الأصحاب في أن الصلاة في مثل هذه الصورة لو قدر الشروع فيها ، فتكون مقاضية أو مؤدّاة ؟ وهذا يجري في ركعتين وثلاث ركعات يُفرض إدراکها ، ويقع شيء وراء الوقت ، كما يفرض في إدراک ركعة واحدة ، فإذا صارت الصلاة مقاضية في حق المكلف قبل البروز ، فلا سبيل إلى القصر .

١٢٨٧- وحكى شيخي أن من أصحابنا من قال : إن بُرْز وقد بقي مقدار ركعتين ، قصر ؛ فإنه صادف في السفر وقت القصر ، وإن كان أقل من ذلك لم يقصر ، وهذا وإن كان يُخيل شيئاً ، فلا أصل له ، وربما كان يجمع وجهاً .

فنقول : من أصحابنا من شرط أن يبقى مقدار أربع ركعات إذا بُرْز ، ومنهم من لم يشترط إلا مقدار ركعتين ، ومنهم من اكتفى بمقدار ركعة ، وكان يقطع بأن إدراك أقل من ركعة لا يسُوّغ القصر ، وبهذا قطع [بعض المصنفين]<sup>(١)</sup> . والصحيح الترتيب الذي ذكرته قبل هذا .

١٢٨٨- وما يتعلّق بتمام الكلام في ذلك ، أن المرأة لو كانت طاهرة في أول الوقت في مقدار ركعة مثلاً ، ثم حاضت ، فالذهب أنه لا يلزمها هذه الصلاة . كما تقدم في أول هذا الكتاب . ومن يجعل المسافر كالحائض في إدراك أول الوقت ، فلو أدرك قبل الخروج مقدار ركعة أو أقل ، والتفریع على أن القصر يمتنع بإدراك مقدار أربع ركعات ، فينبغي أن يمتنع بإدراك ما دونها ؛ فإن طريان السفر ليس طريان مُناقض للصلاة وإتمامها ، وطريان الحيض ينافي إمكان إتمام الصلاة ، فهذا أحد المقاصد .

١٢٨٩- فأما القول في قصر الصلاة المقتضية ، فنقول : أما الصلاة التي فاتت في الحضر وانقضى تمام وقتها فيه ، فإذا أراد المسافر قضاءها ، أتمها كما تقدم ، إلا على مذهب المزنبي .

فأما إذا فاتت الصلاة في السفر وأراد قضاءها ، فللمسألة ثلاثة صور ، أحدها - أن يقضيها في ذلك السفر بعينه .

والثانية - أن يريد قضاءها في إقامته .

والثالثة - أن تفوت / في سفر ، فيقيم ، ثم يسافر ، ويريد قضاءها في السفر الثاني . ٥٣ ي فأما الصورة الأولى ، ففي جواز القصر فيها قولان : أحدهما - أنه يقصرقياساً

(١) في جميع النسخ : «قطع المصنفون» والمثبت مما جاءتنا به (ل) ، وهو الصواب المتفق مع السياق ، ومع المعهود من أسلوب الإمام .

للقضاء على الأداء ، وقد فاتت في السفر وقضيت في ذلك السفر .

والثاني - لا يقصر ، ورخصة القصر مخصوصة بالأداء ، ولهذا لا تُقضى الجمعة إذا انقضى وقتها ، والفقه فيه أن القصر لعَلَّه شُرُع تخفيفاً ليكون ذلك استحثاثاً على إقامة الصلاة في وقتها ، مع ازدحام الأشغال ، وإذا أخرجت الصلاة عن وقتها ، فقد زال سبب الرخصة .

١٢٩٠ - فأما الصورة الثانية ، فهي إذا فاتت صلاة في السفر ، فأراد المرء قضاءها مقصورة في الإقامة ، ففي المسألة قولان مرتبان على الصورة الأولى ، وهذا أولى بامتناع القصر ؛ فإن حكم الحضر يغلب حكم السفر ، والرخصة المثبتة في السفر يبعد إقامتها في الحضر ، وهي لو جازت ، بمثابة تجويز الفطر في الحضر ، والمسح ثلاثة أيام .

١٢٩١ - والصورة الثالثة - وهي إذا تخللت إقامة - مرددة<sup>(١)</sup> بين الصورتين : إن رتبت على الأولى ، فامتناع القصر فيها أولى ، وإن رتبت على الثانية ، فهي أولى بالجواز ، وقد جمع أئمتنا هذه [الصور]<sup>(٢)</sup> وطردوا فيها أقوالاً : أحدها - أن الفائمة لا تقصر قط .

والثاني - أنها تقصر أبداً ، ولو في الإقامة .

والثالث - أنها تقصر في السفر ، ولا تقصر في الإقامة ، ولا يضر تخلل الإقامة بعد وقوع القضاء والفوats جميعاً في السفر .

والرابع - أنه إذا تخللت إقامة ، امتنع القصر في سفر آخر أيضاً ؛ لأنه كان في مدة الإقامة المتخللة مأموراً بالقضاء والإتمام ، فلزم الجريان عليه ، وهذا يلتفت إلى أصل في الغضوب ، وهو أن من غصب عبداً قيمته مائة ، ثم ارتفعت قيمته بالسوق ، فصارت مائتين ، ثم تلف ، وجب على الغاصب المائتان ؛ فإنك كان في وقت ارتفاع القيمة مخاطباً بالرد ، فإذا لم يرد ، التزم قيمة تلك الحال باللغة ما بلغت .

(١) مرددة . تعرب خبراً لقوله : والصورة الثالثة .

(٢) في النسخ الثلاث : « الصورة » والمثبت تقدير منا رعاية للسياق . وجاءت (ل) بمثل أخواتها .

١٢٩٢- فاما<sup>(١)</sup> تفصيل القول في اقتداء المسافر بالمقيم ، وفي الفصل عقارب<sup>(٢)</sup> ، فليتأنَّ الناظر فيها .

فنتقول : أولاًـ إذا اقتدى مسافر<sup>\*</sup> بمقيم ، لزمه الإتمام ؛ فإنه تابعُ في صلاةٍ تامة ، والأصل الإتمام .

ولو اقتدى بمقيم / يصلّي الظهر أربعاً ، وقد بقيت ركعتان من صلاته ، فإذا اقتدى ٥٣ ش المسافر ، لزمه الإتمام ، وإن كان الباقى من صلاته على صورة صلاة مقصورة ؛ فإنه وإن كان كذلك ، فالصلاة تامة في نفسها ، فقد تابع في صلاةٍ تامة .

ولو كان المسافر يقصر الظهر ، فصادف إماماً كان يقضى صلاة الصبح ، فأراد المسافر أن يقصر مقتدياً به ، بناء على أن اختلاف نية الإمام والمأموم لا يؤثر في القدوة ، فإن المقتدي يُتم ، فإن صلاة الصبح تامة .

[وهكذا الجواب لو كان الإمام في صلاة الصبح مسافراً ؛ فإن صلاة الصبح تامة]<sup>(٣)</sup> من المسافر والمقيم ، ولو اقتدى مسافر<sup>\*</sup> بمقيم ، أتم ، ولو اقتدى بمسافر<sup>\*</sup> يتم ، أتم أيضاً ؛ فالإمام إذن مسافر متم .

١٢٩٣- ولو اقتدى مسافر دخل البلدة مجتازاً بمن يصلّي الجمعة في الإقامة ، ونوى المسافر الظهر المقصورة ، ولم ينو الجمعة ، فهل يصح قصره ؟ في بعض التصانيف وجهاًـ أحدهماـ أنه يُتم ؛ لأنّه خلف مقيم ، وصلاة الجمعة في حقه كصلاة الصبح .

(١) هذا هو المقصد الثالث والأخير من هذا الفصل .

(٢) عقارب أي مسائل معقربة ، ينبغي التنبيه إليها ، والتأنى في معالجتها ، والحذر من الاستهانة بها كالعقابر .

هذا ولم أجده هنا في المظان التي ينصرف الذهن إليها ، فلم أجده في حلية الفقهاء ، ولا في أنسى الفقهاء ، ولا في المصباح المنير ، ولا تعریفات الجرجاني ، ولا كليات أبي البقاء ، ولا كشاف اصطلاحات الفنون ، ولا المعجم الوسيط ، ولا أساس البلاغة ، ولا القاموس المحيط ، ولا مختار الصحاح ، ولا تهذيب الأسماء واللغات . مما يلفت النظر إلى ضرورة العناية باستخراج غريب ألفاظ الفقهاء في مؤلف حديث . ( وقد كنا نسمع لهذا التعبير من مشايخنا في أول العهد بالطلب ) .

(٣) زيادة من (١٦١) .

والثاني - أنه يقصر ، لأن الجمعة ظهر مقصورة عند بعض الأصحاب . وتمام البيان في هذا يأتي في كتاب الجمعة عند ذكرنا نية صلاة الجمعة .

والمسألة التي ذكرنا الآن مفروضة فيه إذا لم ينوي المسافر الجمعة ، وإنما نوى قصر الظهر ، كما كان ينويه كل يوم في سفره .

ولو نوى المقيم في الجمعة ظهراً مقصوراً ، فهذا هو الذي أحلته على الجمعة ، وسيأتي إن شاء الله .

١٢٩٤ - ولو اقتدى مسافر<sup>ي</sup> بغير القصر بمسافر متم<sup>ي</sup> ، لزم الإتمام ، ثم لو أفسد هذه الصلاة على نفسه والوقت قائم<sup>ي</sup> بعد ، فأراد القصر ، لم يكن له ذلك ؛ فإنه التزم الإتمام بالحالة التي جرت له ، فلزمته الوفاء به .

ولو تحرم الرجل بالصلاحة في البلد ، ثم أفسدتها على نفسه ، وخرج مسافراً والوقت باقي ، فأراد القصر ، لم يكن له ذلك ؛ فإنه بالشروط فيها التزم الإتمام .

ولو شرع فيها مقيماً ، ثم تبين له أنه محدث ، وأن صلاته لم تتعقد ، فخرج مسافراً والوقت باقي ، فإنه يقصر إن أراد ؛ فإنه ما شرع في الصلاة مقيماً ، بل ظن ذلك ظناً ، فلم يوجد منه إلا عذر على الإقدام من غير خوض فيه على الصحة .

وكذلك لو اقتدى مسافر<sup>ي</sup> بمقيم ، وتبين أن المسافر كان محدثاً ، فله أن يقصر ؛ فإنه ما خاض في الصلاة تحقيقاً .

١٢٩٥ - ولو اقتدى مسافر<sup>ي</sup> بمن ظنه مسافراً / ، ثم تبين له أنه مقيم<sup>ي</sup> محدث ، وبيان له الأمران معاً ، فإنه يقصر الصلاة ؛ فإنه ما التزم الإتمام ، ولم يلزمته ذلك من جهة قدوة صحيحة ؛ فإنه قد تبين أن القدوة باطلة ، وهذه المسألة أوردها صاحب التلخيص في كتابه ، وتابعه عليها المحققون ، والتعليق بين .

وحكم الشيخ أبو علي في الشرح وجهاً أنه يلزم الإتمام ؛ فإنه قد اقتدى بمقيم ، وبيان ذلك ، فإن كانت صلاة الإمام باطلة ، فصلاة المأموم صحيحة ، وجنابة الإمام لا تمنع صحة القدوة مع الجهل ، ولو منعت ، لبطلت صلاة المقتدي ، كما لو بان الإمام كافراً ، وهذا عزاه إلى محمد ، وكثيراً ما يحكى في الشرح عنه ، ولست أدرى

ما<sup>(١)</sup> يعني بهذا ، ولست أعد ذلك من المذهب .

وهذا فيه إذا ظنه مسافراً ، ثُمَّ بَانَ لَهُ أَنَّهُ مُقِيمٌ مُحَدِّثٌ معاً ، وَكَذَلِكَ لَوْ بَانَ حَدِيثُهُ أَوْلَأً ، ثُمَّ بَانَ أَنَّهُ مُقِيمٌ ، فَالجواب كَمَا سُبِّقَ .

١٢٩٦- ولو اقتدى بمن ظنه مقيماً ، فبأن أنه مسافر ، فعلى المقتدي الإتمام ؛ لأنَّه التزم الإتمام ، فلزمته الوفاء بما التزم .

ولو ظنه مقيماً كما ذكرناه ، فإذا هو مسافر محدث ، فعلى المقتدي إتمام الصلاة ؛ لأنَّ خوضه في الصلاة صحيح ، وقد خاض خوضاً يوجب الإتمام ، فلا ينظر إلى فساد صلاة الإمام .

ولو اقتدى بمن ظنه مسافراً ، فبأن له في الصلاة أنه مقييم أولاً ، ثُمَّ بَانَ لَهُ بَعْدَ ذَلِكَ أَنَّهُ مُحَدِّثٌ ، فَعَلَيْهِ الإِتَّمَامُ ، وَلَيْسَ كَمَا لَوْ بَانَتِ الإِقَامَةُ وَالْحَدِيثُ معاً ، أَوْ بَانَ الْحَدِيثُ أَوْلَأً ؛ فَإِنَّهُ إِذَا بَانَتِ الإِقَامَةُ ، فَقَدْ صَارَ مُلْتَزِمًا لِلإِتَّمَامِ فِي دَوْمِ الصَّلَاةِ ؛ فَإِنَّهُ إِذَا بَانَ الْحَدِيثُ بَعْدَ ذَلِكَ ، وَصَلَاةُ الْمُقْتَدِيِّ صَحِيحَةٌ ، فَلَا يَسْقُطُ مَا لَزِمَّ مِنْ حُكْمِ الإِتَّمَامِ بِبَيَانِ الْحَدِيثِ . وَيَتَنَزَّلُ هَذَا مَنْزِلَةً مَا لَوْ اقْتَدَى بِمَنْ عَلِمَ مقيماً ، ثُمَّ بَانَ أَنَّهُ مُحَدِّثٌ ، فَعَلَى الْمُقْتَدِيِّ إِتَّمَامِ الْلَّالِتَرَامَ ، كَمَا تَقْدِمُ تَقْرِيرَهُ .

١٢٩٧- وما يتعلّق بما نحن فيه أنه لو اقتدى مسافر بمن لا يدرى أنه مقييم أو مسافر ، فإنَّ بَانَ أَنَّهُ مُقِيمٌ ، فَلَا شَكَّ أَنَّ الْمُقْتَدِيَ يَلْزَمُهُ الإِتَّمَامُ ، وَإِنْ بَانَ إِلَامُ

(١) في (ت ١) : (مَنْ) وعلى هذا يكون إمام الحرمين غير عالم بمن يعنيه الشيخ في الشرح بـ(محمد) . على حين انصرف الذهن بدأة إلى محمد بن الحسن . ويكون معنى العبارة على تقدير (ما) : أن إمام الحرمين يتعجب من حكاية الشيخ أبي علي لأقوال (محمد) ضمن الوجوه والأقوال في مذهب الشافعي . والله أعلم بالصواب .

هذا وقد حكى إمام الحرمين في كتابه ( الدرة المضية ) قولًا للشافعي عن عيسى بن أبيان بن صدقة تلميذ محمد بن الحسن ، وقد ناقش أئمة المذهب قبول رواية المخالف عن إمامهم . ورجح النووي قبولها عن عيسى بن أبيان ، لأنَّه ثقة . (ر . المجموع : ٢٠٤/١) ، والدرة المضية : مسألة رقم : ٢٣) . مما يرجح أن المقصود هنا ليس محمد بن الحسن ، وعلى هذا تصح عبارة (ت ١) : « من ». وقد حكى عن (محمد) وجهاً في باب الغسل للجمعة والخطبة ، فانظر تعليقنا هناك ، فيه يتم الكلام .

مسافراً ، أو كان المقتدي على تردد في ذلك ابتداء ، فالذى صار إليه الأئمة أن المقتدي ش ٥٤ يلزمته الإتمام ؛ فإنه شرع في الصلاة على تردد من حال الإمام ، والأصل الإتمام / . وهذا يقتضي أن المسافر إن أراد القصر ، فينبغي أن يبحث عن حال إمامه ، وذلك ممكناً لا عسر فيه ، فإذا لم يبحث ، لزمه الإتمام ، هكذا حكى شيخي وغيره عن نص الشافعى .

ولصاحب التقريب في هذا تردد سأذكره بعد هذا . إن شاء الله .

وإن اقتنى بمسافر ، ثم بان أن الإمام متم ، فعلى المقتدي الإتمام بلا شك فيه ، ولو بان أنه قاصر ، وقد نوى المقتدي القصر ، قصر . وتردد المقتدي في أن إمامه المسافر هل نوى القصر أم لا ؟ لا يلزمته الإتمام ، وليس ذلك كتردده في أن إمامه مقيم أو مسافر ؛ وذلك لأن الاطلاع على كون الإمام مسافراً ، ممكناً ، والبحث عنه يسير ، فأمانة الإمام القصر أو الإتمام ، فلا يتصور الاطلاع عليه<sup>(١)</sup> ، فلذلك لم يكن التردد فيه مؤثراً .

وقد حكى شيخي قوله عن الشافعى : أن المقتدي إذا تردد في صفة إمامه ، ثم بان له أنه مسافر قاصر ، كان له أن يقصر ، كما لو تردد في أن إمامه المسافر هل نوى القصر أم لا ، ثم بان أنه قاصر ؛ فإنه يقصر .

فهذا نجاز الغرض من مقاصد هذا الفصل .

### فصل ثالث

١٢٩٨ - لا يصح القصر من غير نية ، وإذا تحرم المسافر بالصلاحة مطلقاً ، لزمه الإتمام ، فإن أراد القصر ، فلينوه مع التكبير ، على الترتيب المقدم في وقت النية ، ولو شك هل نوى القصر أم لا ؟ لزمه الإتمام ، ولو شك كما ذكرناه ، [ثم تذكر]<sup>(٢)</sup> أنه كان نوى القصر ، لزمه الإتمام ، ولا فرق بين أن يتذكر على القرب ، وبين أن يدوم

(١) هكذا في النسخ الثلاث ولها وجه ، فلا تتحملها على الخطأ .

(٢) زيادة من (ت ١) .

الشك حتى يمضي ركن ، ولو شك في أصل النية حتى مضى ركن ، فقد ذكرنا أن الصلاة تبطل ، ولو زال الشك قبل مضي الركن ، لم تبطل الصلاة ، وقد فصلت ذلك في باب صفة الصلاة .

فإن قيل : ما الفرق بين طريان الشك <sup>(١)</sup> في أصل النية إذا زال قبل مضي ركن ، وبين الشك <sup>(٢)</sup> في القصر إذا زال قبل مضي ركن ؟ قلنا : إذا شك في نية القصر ، لزمه الإتمام في تلك اللحظة وإن خفت وقلت ، وإذا لزمه الإتمام في بعض الصلاة ، لزمه في جميعها ، فإنه قد اعتد بتلك اللحظة من حساب التمام ، فلا يتبعض الأمر . وإن كان الشك في أصل الصلاة ، فلا يعتد بتلك اللحظة ، وهي غير مفسدة <sup>(٢)</sup> للصلاة ، وأنه إذا تذكر ، فالباقي من الركن / يحسب ، وذلك الشك محظوظ عنه غير معتد به . <sup>٥٥</sup> ي

١٢٩٩ - ولو اقتدى مسافر <sup>١</sup> بمسافر ، ونوي القصر ، فلو نوى الإمام الإتمام ، أتم ، ولزم المقتدي الإتمام أيضاً ، ولو قام الإمام إلى الركعة الثالثة ، فظن المقتدي أنه قصد الإتمام ، فعلى المقتدي الإتمام بهذا التردد ، وهو كما لو تردد في نية نفسه . فإن قيل : كل مقتدى بمسافر ، فهو على تردد في نية إتمام إمامه ، ولا يلزم الإتمام ؟ قلنا : السبب فيه أن نية الإمام مما لا يمكن الاطلاع عليه ، فالتردد فيه غير ضائز ، فأما إذا قام إلى الركعة الثالثة ، فقد ظهر أمرٌ بين في الإتمام ، فأثر التردد عند ظهور هذا الفعل ، ولو رجع الإمام ، وقعد ، فإنه كان ساهياً ، فعلى المأمور أن يتمادي فيتم ؛ فإنما ألمنه الإتمام .

ولو علم المقتدي أن إمامه ساه ، فلا يلزم المقتدي الإتمام بغلط إمامه ، فلو نوى المقتدي الإتمام ، فليتم ، ولكن ليس له أن يقتدي بالإمام في سهوه ؛ فإن ذلك الفعل ليس محسوباً للإمام ، فلا يُحسب صلاة ، ولا يجوز الاقتداء <sup>٢</sup> بمن لا يُحسب له ما هو فيه صلاة .

(١) ما بين القوسين ساقط من (١٣) .

(٢) هنا اضطراب في رأس الصفحة ٤١٨/ب حيث انتقلت بعد كلمتين اثنتين فقط إلى ص ٤٢٠/١ (من نسخة ١٣) ففيها تقديم وتأخير ، وتشويش نحو صفحة .

١٣٠٠ - ولو اقتدى مسبوق بإمام يصلي أربعاً ، وكان المسبوق أدرك ركعة مثلاً ، فقام الإمام إلى الركعة الخامسة غالطاً ، ولو أراد المسبوق أن يقتدي به في هذه الركعة في تلافى ما فاته ، لم يجز ، ولو اقتدى ، بطلت صلاته ؛ فإنه مقتدٍ بمن ليس في صلاة ، وهو بمثابة ما لو اقتدى بمن يعلمه محدثاً أو جنباً ، وتصوير هذا في القيام إلى الركعة الخامسة ظاهرٌ ؛ فإنه بين ولا يخفى . فأما تصوير السهو من المسافر في القيام إلى الركعة الثالثة ممكناً<sup>(١)</sup> ، ولكن الاطلاع على سهوه عسرٌ ، فإن تصور ، فحكمه ما ذكرنا .

١٣٠١ - ومما يتعلق بذلك أن من نوى القصر ، ثم قام إلى الركعة الثالثة والرابعة ساهياً ، فلما انتهى إلى التشهد ، تذكر ما جرى له من السهو ، فليسجد للسهو في آخر الصلاة ، وإن خطر له : «أني لو أتممت ، لكان ذلك سائغاً ، فقد صرفت ما فعلته إلى جهة الإتمام الآن» ، فيقال : ما جرى غلطٌ ، لم ينعكس بعد مضيه إلى جهة شـ٥٥ الاحتساب ، ولكن إذا نويت الإتمام ، فقم وصلّ ركعتين ، فقد لزمك الوفاء / بالإتمام في المستقبل ، وما تقدم منه ، فهو غلط ، فيصلي ركعتين آخرين ويisجد للسهو في آخر صلاته .

١٣٠٢ - ومما يذكر متصلةً بهذا في اجتماع حكم القصر والإتمام ، أنه لو كان مقيماً في ابتداء صلاته ، أو في آخر صلاته ، فالحكم الإتمام ، وإنما يتيسر فرضُ هذا في السفينة ، ولو كان مسافراً في ابتداء صلاته ، ونوى القصر ، ثم انتهت السفينة إلى موضع إقامته ، وهو في الصلاة ، لزمه الإتمام تغليباً لحكم الإقامة والإتمام ، وهذا واضح على الأصول .

١٣٠٣ - ولو ابتدأ الصلاة والسفينة في حد الإقامة ، ثم فارقتها ، فالإتمام يتعين ، لوقوع عقد الصلاة في الإقامة ، فمهما وقع جزء من الصلاة في الإقامة ، تعين الإنعام . وهذة المسألة فيها غائلة ، وقد تجري في مسائل ، فلا بد من الوقوف عليها .

(١) «ممكناً» : جواب أما بدون الفاء ، كدأب إمام الحرمين .

فأقول : من نوى القصر ، ثم نوى في أثناء الصلاة الإتمام ، أتم على الصحة ، وإن كانت نية الإتمام طارئة ، وقد يخطر للفقيه أن النية في أثناء الصلاة لا أثر لها ؛ فإن موضع النية ابتداء الصلاة ولكنني أقول : المسافر وإن نوى القصر ، فالإتمام ضمن<sup>(١)</sup> نيته على أصلنا ؛ فإن الأصل الإتمام ، ونية القصر قصد إلى الترخص ، والترخص مشعر بالعرض للإتمام ، وكأن تقدير النية فيه : إني أترخص ، فأقصر إن لم يطرأ ما يقتضي الإتمام ، فإن طرأ ، فالإتمام جاري على أصله .

فليفهم الناظر لهذا فإنه لباب الفقه .

١٣٠٤ - وعلى هذا أقول : إذا نوى القصر مسافراً ، فجرت السفينة ، وانتهت إلى حد الإقامة ، وجب الإتمام ، ولا حاجة إلى نية الإتمام ؛ فإن الإقامة قطعت حكم الرخص ، وإذا انقطعت الرخصة ، لم يبق إلا الإتمام ، والإتمام قد وقع مدرجاً تحت نية الترخص بالقصر .

ولو دام السفر ، وقد نوى القصر أولاً ، وأتم الصلاة صورة ، لم يعتد بما جاء به زائداً على القصر ، ولكن إن كان ساهياً يسجد ، وإن تعمد ولم يقصد الإتمام ، بطلت صلاته ؛ فإنه لا بد من شيء قاطع للترخص ؛ فإنه قد نواه ابتداء ، ثم لم تطرأ إقامة ، ولا حالة تقطع الرخصة ، وهو أيضاً لم يقطعها بنية الإتمام ، فإذا أتم صورة عمداً ، ولم يقطع الترخص قصداً ، تناقض فعله وعقده . وإذا انتهى إلى الإقامة في أثناء الصلاة ، فقد انقطعت الرخصة ، وبقي حكم الإتمام .

٥٦ ي

وهذا غائبٌ فقيه .

وعليه يخرج أنه لو اقتدى بمسافر ، ونوى القصر ، فأتم إمامه ، فالمسافر يُتم ، ولا حاجة إلى نية الإتمام ، وكأن نية الترخص معلقة في أمثال هذه المسائل باشتراط دوام ما يقتضي الرخصة ، وتقدير هذا يؤذن بالإتمام عند انقطاع الشرط ، ثم لا يثبت للإتمام عن هذه الجهة حكم التعليق ؛ فإن الإتمام هو الأصل ، فليس النية فيه معلقة .

(١) هنا خلل في سياق نسخة (ت ١) . حيث بدأت صفحة ٤١٨ بكلمتين صحيحتين ، ثم انتقلت إلى السطر الثاني من ص ٤٢٠ أ .

١٣٠٥ - ولو ابتدأ الذي في السفينة الصلاة ، وهو في حد الإقامة ، فليس في هذه الصورة كبيرٌ فائدة ؛ فإنه إن نوى الإتمام أو نوى الصلاة مطلقاً ، فتوقع القصر ، وهو لم ينو القصر ، لا معنى له ، وإن نوى القصر وهو في حد الإقامة ، فهو كمقيم مستقيم ينوي القصر . ولو نوى المقيم القصر في صلاة ، فهذا فيه شيء ، من جهة أنها مهدنا أن نية الترخيص بالقصر تقتضي من طريق الضمن الإتمام ، فكان يحتمل أن يقال : بطل قصد الترخيص ، وثبت أصل التمام ، ونزل هذا منزلة ما لو نوى مسافر القصر خلف من حسبه مسافراً ، ثم تبين أنه مقيم ، فإنه يلزم المقتدي الإتمام ، ولا تبطل صلاته ، فهذا وجه .

ويظهر أن يقال : نية القصر من المقيم تُبطل صلاته ؛ فإنه غير معذورٍ في نيته بوجهٍ ، فالذي جاء به نيةٌ فاسدة ، وفساد النية يتضمن فساد الصلاة .

ولست أعرف خلافاً أن الرجل لو نوى القصر على اعتقاد أنه مسافر ، ثم تبين أنه كان انتهى إلى الإقامة ، فيلزم منه الإتمام ، وصلاته صحيحة ، وما ذكرته من قصد القصر في حق المقيم من غير تخيل ، وهو يشبه عندي من وجده بما لو نوى المتوضىء بوضوئه استباحة صلاة الظهر دون غيرها ، ففي فساد النية خلافٌ مقدم في الطهارة ، ووجه التشبيه أن رفع الحدث إذا وقع التعرض له ، فإنه لا يتبعض ، وإذا قصد تبعيشه ، فمن أئمتنا من أفسد النية ، وقال : بأنه لم ينو أصلاً ، ومنهم من حذف التخصيص من النية .

والذي يجمع بين المتألتين أنه لو نوى صلاة الظهر ، لم يحتاج إلى ربط القصد بأربع ركعات ، بل هي ترتبط بها شرعاً ، كذلك من نوى الاستباحة بوضوئه لو لم يعلق ش ٦٦ قصده بتعيم الاستباحة ، / صح وضوئه وجهاً واحداً ، ولو نوى استباحة الظهر ، ولم ينف غيره ، صح وضوئه ، وعمَّ بلا خلاف .

١٣٠٦ - وما يدور في خلدي من ذلك أن المسافر لو نوى صلاة الظهر ركعتين جزماً ، ولم يخطر له الترخيص بالقصر ، ففي نيته شيء ؛ فإن صلاة الظهر أصلها الأربع ، وإنما يقع الاقتصار على ركعتين ترخصاً ، وهذا ما قصد الترخيص ، ويظهر

هذا التصوير في حق حديث العهد بالإسلام الذي لم يبلغه رخصة القصر ، لو نوى صلاة الظهر في السفر ركعتين ، وظن أنها كصلاة الصبح ركعتان ، فهلهذه صورة تترتب في فكري ، وها أنا أجمعها وألقيها إلى الناظر ، وليس عندي فيها نقل .

فالذى أراه أن المقيم لو نوى الظهر ركعتين جزماً ، ولم ينوه الترخيص ، فينبغي أن تبطل صلاته ، ولو نوى الترخيص بالقصر ، فيه احتمال ، ولو نوى المسافر الذي لم يعلم رخصة القصر الظهر ركعتين ، فههذا فيه احتمال ، ولو نوى من يعلم القصر الظهر ركعتين ، ولم يتعرض للترخيص ، ولا لتنفيها ، فههذا محمول على الصحة ، وهو الترخيص بعينه ، وإن لم يوجد ذكره .

وإن اعتمد نفي الترخيص وجزم النية في ركعتين ، فههذا فيه احتمال .  
فههذا مجموع ما أردته في ذلك . والله أعلم بوجه الصواب فيه .

### فصل ثالث

قال : « وإن أحرم خلف مقيم ، أو خلف من لا يدرى . . . الفصل »<sup>(١)</sup> .

١٣٠٧ - قد ذكرنا فيما تقدم أن من اقتدى بمن علمه مسافراً ، ولكن لم يدر أنه هل نوى القصر أم لا ، ثم بان أنه كان نوى القصر ، فيصبح قصر المقتدي ، وإن كان لو نوى الإتمام ، لزمه الإتمام ، فلا يضره ههذا التردد ، والعلة السديدة فيه أنه مما لا يمكن الاطلاع عليه ، فيعذر المقتدي فيه .

وفي دقة ، وهي أن من الممكن أن يقال : لا يصح القصر مع الاقتداء ؛ من حيث إن صلاة المقتدي تقع متربدة ، وقد ذكرنا في مواضع أن التردد بين القصر والإتمام ، يوجب تغليب الإتمام ، ولكن لو قلنا بههذا ، لجرّ ذلك سدّ باب الجماعة في السفر ، وهذا بعيدٌ من محاسن الشريعة ، والذي يحقق ذلك ويوضحه أن الشريعة أثبتت رخصة إقامة النافلة على الراحلة ، مع استديار القبلة ، حتى لا ينقطع المسافر عن النافلة في ٥٧

(١) ر . المختصر : ١٣٥ / ١

سفره ، فكيف يليق بهـذا<sup>(١)</sup> أن يسدّ بـباب الجماعة في حق من يتـرخص بالقصر .

١٣٠٨ - ثم ذكر الصيدلاني في تعـليل جواز القصر مع التـردد عند الـاقتداء بالـمسافر وجهاً لا أرضـيه ، ولـكـنه رـيـطـ به مـسـائـلـ ، فأـسـرـدـهاـ مـجـمـوعـةـ ، ثمـ التـعـوـيلـ فيـ التـعـلـيلـ عـلـىـ ماـ قـدـمـتـهـ .

قال : ظـاهـرـ حـالـ الإـمامـ المـسـافـرـ القـصـرـ ، وـالـبـنـاءـ عـلـىـ الـظـاهـرـ صـحـيـحـ ، وـالـتـرـدـ وـرـاءـ ذـلـكـ غـيرـ ضـائـرـ ، وـجـمـعـ مـسـائـلـ فـيـ أـحـكـامـ النـيةـ يـحـسـنـ ذـكـرـهـ مـجـمـوعـةـ : فـلـوـ كـانـ لـلـرـجـلـ مـالـ غـائـبـ ، فـأـخـرـجـ دـرـاـهـمـ ، وـقـالـ : هـذـهـ زـكـاـةـ مـالـيـ الغـائـبـ إـنـ كـانـ باـقـيـاـ ، فـبـاـنـ أـنـهـ باـقـيـ ، فـالـنـيـةـ صـحـيـحةـ ، وـالـزـكـاـةـ وـاقـعـةـ مـوـقـعـهـ ؛ مـنـ جـهـةـ أـنـهـ مـسـتـنـدـ إـلـىـ مـالـ الأـصـلـ بـقاـئـهـ .

وبـمـثـلـهـ لـوـ قـالـ : هـذـهـ الدـرـاـهـمـ زـكـاـةـ مـالـ ، إـنـ اـسـتـفـدـتـهـ عـنـ إـرـثـ مـثـلـاـ ، وـماـ كـانـ عـلـىـ عـلـمـ مـنـهـ ، ثـمـ تـبـيـنـ أـنـهـ كـانـ اـسـتـفـادـ مـالـاـ زـكـاتـيـاـ عـلـىـ مـاـ قـدـرـهـ ، فـالـزـكـاـةـ لـاـ تـقـعـ مـوـقـعـهـ عـلـيـهـ ؛ فـإـنـ النـيـةـ مـاـ كـانـتـ مـسـتـنـدـ إـلـىـ مـالـ كـائـنـ ، فـالـأـصـلـ عـدـمـ الـمـالـ فـيـ الـمـسـأـلـةـ الـأـخـيـرـةـ ، وـالـأـصـلـ وـجـودـ الـمـالـ فـيـ الـمـسـأـلـةـ التـيـ قـبـلـهـ ، وـالـحـكـمـ فـيـ التـصـحـيـحـ وـالـإـفـسـادـ لـلـأـصـلـ .

١٣٠٩ - ولو نوى الرجل في ليلة الشـكـ ، في أول شهر رمضان أن يصوم غـداً عن الفـرـضـ إنـ كـانـ مـنـ رـمـضـانـ ، وـماـ كـانـ لـنـيـتـهـ أـصـلـ ، فـبـاـنـ الـغـدـرـ مـنـ رـمـضـانـ ، لـمـ يـصـحـ صـومـهـ عـنـ الـفـرـضـ ، وـلـزـمـهـ قـضـاءـ يـوـمـ ، وـلـوـ كـانـ ذـلـكـ فـيـ لـيـلـةـ الـثـلـاثـيـنـ مـنـ رـمـضـانـ ، وـكـانـ عـلـىـ شـكـ فـيـ أـنـ الـغـدـرـ عـيـدـ أـمـ هوـ مـنـ رـمـضـانـ ، فـقـالـ : إـنـ كـانـ مـنـ رـمـضـانـ ، فـقـدـ نـوـيـتـ صـومـهـ ، وـكـانـ مـنـ رـمـضـانـ ، فـالـنـيـةـ صـحـيـحةـ ، وـالـفـرـضـ مـعـتـدـ بـهـ ؛ فـإـنـهـ مـسـتـنـدـ إـلـىـ أـصـلـ ، وـهـوـ بـقـاءـ رـمـضـانـ .

١٣١٠ - ولو شـكـ الـمـتـوـضـيـ أـنـ أـحـدـثـ ، أـمـ لـاـ ؟ـ فـتـوـضـأـ ، وـنـوـيـ رـفـعـ الـحـدـثـ إـنـ

(١) كـذـاـ فـيـ النـسـخـ كـلـهـ ، وـهـيـ صـحـيـحةـ ، وـجـاءـتـ بـهـ (لـ) أـيـضاـ ؛ فـالـمـرـادـ : هـذـاـ الـقـاتـلـ بـعـدـ صـحـةـ اـقـتـدـاءـ الـمـسـافـرـ إـذـ اـقـتـدـىـ بـمـنـ عـلـمـهـ مـسـافـرـاـ مـنـ غـيـرـ أـنـ يـطـلـعـ عـلـىـ نـيـتـهـ ، هـلـ نـوـيـ الـقـصـرـ أـوـ نـوـيـ الـإـتـامـ .

كان أحدث ، ثم تبين أنه كان قد أحدث ، لم يرتفع الحديث بوضوئه ؛ فإنَّ الأصل عدم الحديث ، وبمثله لو استيقن الحديث ، وشك هل توضأ ؟ فتوضأ على التردد ، ثم تبين أنه ما كان توضأ ، فوضوئه يرفع حدثه ؛ فإنه بناء على أصل يقين الحديث ؛ إذ كان مستيقناً للحديث شاكاً في الوضوء ، وهذه المسألة حسنة .

وفي المسألة الأولى من الطهارة تردد ؛ فإنَّ أئمتنا ذكروا خلافاً في أن من نوى تجديد الوضوء معتقداً أنه ليس محدثاً ، ثم تبين أنه محدث ، فهل يرتفع حدثه أم لا ؟ / ٥٧ فظاهر المذهب أنه لا يرتفع الحديث ، وعليه بنى الصيدلاني ما ذكره .  
فهذه مسائل جمَعَها وهي حسنة .

١٣١١- ولكن قوله : الأصل في المسافر القصر مدخلٌ على مذهبنا ؛ فإنَّ الأصل الإيمام في حق الكافة ، وال الصحيح في التعليل ما ذكرناه من عُسرِ الاطلاع على نية الإمام في القصر والإيمام ، وقد ذكرنا أنه إذا أشُكَّ على المسافر أن إمامه مقيم أو مسافر ، فاقتدي به على الإشكال ثم بان أنه مسافر ، وقد كان المقتدي نوى القصر على تقديره مسافراً قاصراً ، فعلى المقتدي الإيمام ، وإن كان إمامه مسافراً قاصراً ؛ فإنه كان يمكنه أن يبحث عن حاله ويتبين أنه مسافر أم لا ، وليس هذا كعُسرِ الاطلاع على نية الإمام في القصر والإيمام ، والإمام مسافر .

١٣١٢- وقد ذكر صاحب التقريب وجهاً أنه إذا اقتدى بمن لا يدرى أنه مسافر أم مقيم ، ونوى القصر على هذا التقدير ، ثم بان مسافراً قاصراً أنه يقصر المقتدي ، وقام هذا على ما لو كان متربداً في أن إمامه المسافر هل نوى القصر أم لا ؟ فإنَّه يقصر ، إذا بان الإمام قاصراً ، وهذا وإن كان مما يمكن التعلق به ، ولكن المذهب ما ذكره الأصحاب ، ولست أعد ما ذكره من المذهب .

**فَيَرْجِعُ :** ١٣١٣- قال العراقيون : إذا اقتدى مسافر بمسافر ، وكان مسبوقاً ، فأدرك ركعة من صلاته ، فلما تحلل الإمام ، ذكر أنه كان قاصراً ، فالمحتج يعوَّل على قوله ويقصر .

وإن ذكر الإمام أنه كان متاماً ، فإنَّ تحقق عنده صدقه ، فعليه أن يتم ؛ فإنه اقتدى بتم ، وقد تمهد ذلك .

وإن استراب في قوله وكان يجوز له كذبه ، فهل يلزم الإتمام ؟ فعلى وجهين ذكرهما .

والظاهر عندي أنه يلزم الإتمام .

ولو كان الإمام عدلاً موثقاً به عند المقتدي ، فلا يقطع بصدقه أيضاً<sup>(١)</sup> .

والذي أراه في هذه الصورة القطعُ بوجوب اعتماد قوله ، ولا يشترط في ذلك اليقين ؛ فإن العدل الواحد إذا أخبر عن مشاهدةِ كطلع شمس ، أو غروبها ، أو طلوع كوكب عن قطرِ معلوم ، فعلى السامع أن يعتمد قوله ، وهذا بين لا شك فيه . وصورة الوجهين فيه إذا لم يكن الإمام موثقاً به ، أو كان لا يدرى حقيقة حاله بأن كان مستوراً .

### فصل

قال : « وإن رعف ، وخلفه مسافرون / ومقيمون . . . إلى آخره »<sup>(٢)</sup> .

٥٨

١٣١٤ - إذا كان يصلبي مسافر بمسافرين صلاةً مقصورة ، فرفع الإمام ، وكان في المقتدين به مقيم ، فاستخلفه الراعف ، فالمنقول عن الشافعي أن على المقتدين والراعف أن يتموا الصلاة ، فأما إيجاب الإتمام على المقتدين ، فيبين ؛ فإنهم مقتدون بالمستخلف المقim على ما سيأتي تفصيل القول في الاستخلاف ، في كتاب الجمعة ، إن شاء الله تعالى .

أما إيجاب الإتمام على الراعف ، فبعيدٌ ، فإنه نوى القصر أولاً ، ثم لم يقتد بمقيم ، وقد اختلف أصحابنا ، فقال بعضهم : مسألة الشافعي فيه مفروضة فيما إذا أزال الراعف ما به من مانع ، ثم عاد واقتدى بالمستخلف المقim ؛ فإذا ذاك يلزم الإتمام ، وفي كلام الشافعي ما يدل على أن التصوير هكذا ، والدليل عليه أنه قال :

(١) أي تكون على وجهين أيضاً . ولكن الإمام يرى أنها لا تكون على وجهين ، بل عنده القطع بقوله وجهاً واحداً .

(٢) ر . المختصر : ١٢٦/١ .

«فعليهم والراعف أن يتمموا؛ لأنه لم يكمل واحد منهم الصلاة، حتى كان فيها في صلاة مقيم» وهذا إنما يتحقق في الراعن إذا عاد واقتدى، ثم اقتداوه يمكن أن يصور ابتداء على قولنا: إن من سبقه الحدث يعني على صلاته، فيرفع المانع، ويعود مقتدياً بالمقيم من غير ابتداء عقد.

وسلك بعض الأصحاب مسلكاً آخر، فقال: إذا فرّعنا على القول الجديد وقلنا: تبطل الصلاة، فالراعن لا يتم إذا لم يعد مقتدياً، وإن فرّعنا على القول القديم، وهو أن من سبقه الحدث لا تبطل صلاته، فعلى الراعن الإتمام، وإن لم يقتد بالمستخلف؛ لأنه اجتمع مع مقيم في صلاة واحدة، وقد يعوض هذا بأنه المتسبب إلى تقديميه وإلزام المقتدي به الإتمام.

وهذا ضعيف لا أصل له؛ فإنه لم يقتد بمقيم أصلاً، وقد نوى القصر ابتداء، ثم هذا مع ضعفه غير مستقيم في نظم الأقوال قديماً وجديداً؛ فإن الاستخلاف في القديم باطل، وصلاة الراعن في الجديد باطلة، فلا يتسرى هذا التفريع إذا.

### فصل

١٣١٥ - قد ذكرنا أن من بُرِزَ من وطنه، ثم تذكرة شغلاً، فعاد إلى وطنه، ليقضيه على الفور، فلا يقصُّ في خطة البلد الذي هو موضع إقامته.

ولو بُرِزَ كما ذكرناه، ثم عزم على العود، فقد صار مقيماً على مكانه، فلا يقصر في ذلك المكان مادام فيه؛ فإنه بقصد الرجوع قد قطع سفره، فصار على مكانه مقيماً لا يترخص، فلا يتوقف انقطاع حكم السفر على العود إلى البلد، ثم إن بدا له في العود، وأراد أن يستمر في صوب قصده، فقصدُه الثاني لا يرفع قصده الأول، بل ٥٨ ش يبقى حكم الإقامة حتى يفارق ذلك المكان، هكذا ذكره الصيدلاني، ولا وجه غيره.

ولو نوى الرجوع وأثبتنا له حكم الإقامة على مكانه، فإذا نهض راجعاً إلى بلدته، والمسافة قرية، فلا يقصر في طريقه، ولا يقصر في البلد، فإذا خرج من البلد، فيقصر إذا كان سفره طويلاً.

ولو انتهى في حركته الثانية إلى ذلك المكان الذي نوى العود منه ، ونزله ليرحل منه ، فإنه يقصر فيه ؛ فإنه الآن منزل ، ولم يصر ذلك المكان بما جرى فيه من القصد موضع إقامة ، حتى يقال : مهما<sup>(١)</sup> انتهى إليه ثبت له حكم الإقامة .

١٣١٦- ولو خرج من نيسابور يطلب الرَّي ، فانتهى إلى نصف الطريق ، فقصد الرجوع إلى نيسابور ، فإنه لا يقصر على مكانه ؛ فإنه قطع بالقصد الذي جده سفره الأول ، فصار مقيماً في مكانه ، فإن فارقه راجعاً ، قصر ؛ فإن المسافة إلى نيسابور طويلة ، وإن جدنته سفرته الأولى ، فلا يقصر على مكانه ، فإذا جاوزه فأمَّ المقصد الأول ، قصر ؛ لأن المسافة إلى الرَّي بعيدة ، ولو قصرت المسافة إلى أحد المقصد़ين ، وبعدت إلى الثاني ، مثل أن يبقى بينه وبين الرَّي أقل من مرحلتين ، ونوى الرجوع ، فحكم مكانه ما ذكرناه ، فإن انقلب إلى نيسابور ، وفارق مكانه ، قصر ، وإن تمادى وخرج إلى الرَّي ، لم يقصر ؛ لأن المسافة قرية ، وقد انقطع بالقصد المعترض السفرة الأولى ، فهو الآن في مفارقته كأنه مبتدئُ سفراً جديداً ، وهو قصير ، فلا يقصر .

١٣١٧- ولو خرج من نيسابور يطلب مِرْوَ ، فلما انتهى إلى سَرَّخس حَوْلَ قصده إلى هرَّة ، فقد انقطع سفره الأولى ، فليس له أن يقصر بـسَرَّخس ، وإن كان مقامه به مقام المسافرين ، ولكن إذا جاوز سرخس متوجهاً إلى هرَّة ، فإذا ذاك يبتدئ القصر ، ولو كان يقصد نيسابور من مِرْوَ ، فصرف لما انتهى إلى سرخس نيته إلى هرَّة ، فقد قلنا : لا يقصر مadam بـسَرَّخس ، ولو نقض العزم الثاني ، واستمر على قصده الأول ، فلا يقصر أيضاً حتى يخرج من سرخس نحو نيسابور ؛ فإن السفر الأولى قد انقطع ، فلا يعود مسافراً حتى يفارق مكانه .

١٣١٨- وقد قال الشافعي : لو خرج المكي حاجاً إلى عرفة ، مبرماً عزمه على أن يعود إلى / مكة ، ويطوف طواف الوداع ، ويخرج إلى سفرة بعيدة ، فلا يقصر في حجه ؛ فإن هذا ليس من سفره الذي عزم عليه من مكة ، وإذا عاد إلى مكة ، لم يقصر

(١) « مهما » : هنا بمعنى (إذا) .

مادام بها حتى يفارقها إلى جهة سفره ، وهذا بين .

وقال رضي الله عنه : لو خرج مكي إلى جدة ليعود منها ، ويخرج من مكة إلى سفر بعيد ، فلا شك أنه يقصر ذاهباً إلى جدة وراجعاً منها ؛ فإنه على مسيرة خمسين فرسخاً ، ثم يقصر بجدة أيضاً إذا كان مقامه بها مقام المسافرين .

ثم إذا عاد إلى مكة وهو على ألا يمكث بها ، بل يرحل كما تقدم تصويره ، فهل يقصر بمكة في مقام المسافرين ؟ فعلى قولين للشافعي ، وهما يجريان في مثال هذه الصورة ، فكل من أنشأ سفراً من قطير ، وربط قصده بالاتهاء إلى قطر ، وكان يقع في ممره وصوبه بلدة هي وطنه ومستقره ، فإذا دخلها دخول عابر ، وكان لا يقيم بها إلا مقام منزل ، فهل يقصر في تلك البلدة ، وهي وطنه ؟ فعلى قولين ، ولعل أقيسهما أنه يقصر ؛ بناء على حكم قصده في سفرته هذه .

والثاني - أنه لا يقصر ؛ فإنه في محل إقامته ،فينافي ذلك رخص المسافرين في ظاهر الحال . وهذا بعيد لا يتجه في القياس ؛ فإن التعويل في أحكام السفر على ملابسة السفر والقصد ، والرجل مسافر مستمر على حكم قصده ، ولو كان سفره ينقطع بانتهائه إلى وطنه ، للزم أن يقال : إذا برب منها ، آماً مقاصده في سفره ، يكون مبتدئاً سفراً ، حتى لو كانت المسافة بين بلدته وبين منتهي سفره أقل من مرحلتين ، لا يقصر ، كما لو نوى الإقامة ، ثم أنشأ سفراً [وهذا وإن كان قياس هذا القول ، فما عندي أن أحداً يجترئ على التزامه ، وركوبه]<sup>(١)</sup> والله أعلم .

فهذا سوق ما ذكره الصيدلاني .

١٣١٩ - وفي هذا الفصل مباحثة لا بد من تدبرها فأقول : من خرج من وطنه مثلاً ، قاصداً موضعاً ، وكانت المسافة مرحلة وقد قصد أن يؤوب ، ولا يقيم في مقصد سفره ، إلا مقام المسافرين ، وهذا لا يقصر ذاهباً ولا جائياً ، ولا في مقصد سفره ، وإن كان في حكم مقاصده أن يطوي مرحلة ذاهباً ، ومرحلة أخرى راجعاً ، وناله في ذهابه ومجيئه من المشقات ما ينال قاطع مرحلتين متواлиتين في صوب واحد ، ولكن

(١) زيادة من (ت ١) . وتأمل كلمة (ركوبه) فهي من ارتكان المجادل إلزامات مُناظره .

من حيث إن ما يلبسه ، لا يعد سفراً طويلاً - والرخص لا تجول فيها الأقيسة ، بل ش٥٩ الغالب فيها الاتباع - وقد رُبط القصر / والفتور بالسفر الطويل = امتنعا في الذهاب والإياب ، في الصورة التي ذكرناها .

١٣٢٠ - ولو خرج من وطنه يؤمّ موضعًا والمسافة مرحلتان ، فلا شك أنه يقصر في طريقه ذاهباً وأيّاً ؛ فإنه في طرف سفره مستقبلٌ سفراً طويلاً ، وظاهر ما نقله الصيدلاني أنه يقصر في مقصد إِذَا كان لا يقيم بها إِلَّا إقامة مسافر ، وهَذَا مشكّلٌ ؛ فإن سفره ينقطع على متى المقصود ، وهو في إِيابه في حكم من يبتدىء سفراً ، وليس الإياب متصلة بالذهب في الحساب ، بدليل ما قدمناه من أنه لو كانت المسافة مرحلة ، ولكنها تشنّى بالإياب ، فلا يقصر ، ويجعل كأنه لبس سفين ، كل واحد منها مرحلة ، وهَذَا القياس يقتضي ألا يقصر في مقصد سفره أصلًا ، وإن طال السفر .

والذي ذكرته ابتداء إِشكالٍ ، وليس عندي فيه نقل أعتمده إِلَّا ما ذكره الشيخ أبو بكر . والله أعلم .

### فِصْدِلَانِي

١٣٢١ - إذا خرج يقصد موضعًا وكان إليه طريقان ، أحدهما مرحلتان ، والأخرى أقل منها ، فإن كان سلك الأقصر ، فلا شك أنه لا يقصر .

وإن سلك الأبعد ، نُظر : فإن اختار الأبعد لغرضٍ ظاهر مثل أن كان في الأقصر خوفٌ ، أو توعرٌ وحزونه يظهر ضررُها وأثرها ، فلا شك أنه يقصر إذا سلك الأبعد .

وإن لم يترجع أحد المسلكين على الآخر بغرضٍ ظاهر ، فإذا آثر الأبعد ، فهل يقصر ؟ فيه اختلافٌ نصّ الشافعي ، وقد اختلف الأئمة ، فمنهم من جعل المسألة على قولين : أحدهما - أنه يقصر ، لملابسته سفراً طويلاً لا معصية فيه .

والثاني - لا يقصر ؛ فإنه ليس له إِرْبٌ بَيْنَ ظاهِرٍ في التزام زيادة المسافة ، فهو في حكم من يتعب نفسه ودابته بلا فائدة ، وقد أجمع أئمتنا على أن مسافة سفره لو كانت مرحلة واحدة ، ولكن كان يذهب يمنة ويسرة ، ويتمايل عرضاً وطولاً بحيث تصير

المرحلة مرحلتين ، فليس له أن يقصر والحالة هذه ، وإن ربط قصده بأن يفعل ذلك ؛ فإن هذه زيادة تعب لا تقيد ، قال الصيدلاني : من كان يركض فرسه من غير غرضٍ ورياضةٍ ، ورعايةً أدبِ معلوم ، فهو في إيزاده دابتَ عاصي ، وإذا كان كذلك ، فلأن يكون عاصياً بإيزاد نفسه من غير غرض أولى .

ومن أئمتنا من قال : ليست المسألة على قولين / ، ولكن التّصّين متزلان على ٦٠ ي حالي ، فحيث قال : يقصر ، أراد إذا كان له غرض ظاهر .

وكان شيخي يتردد إذا كان الطريق بعيد نزهةً طيبةً ، بخلاف الأخرى ، فهل يعد ذلك من الأغراض ، حتى يقطع القول بجواز القصر ؟ ولعل الظاهر عده من الأغراض .

### فِصْنَكٌ

١٣٢٢ - مذهب الشافعي أن العاصي بسفره لا يستبيح شيئاً من رخص المسافرين ، والعاصي بسفره كالعبد الآبق ، والخارج بغير إذن والديه في سفرٍ يشترط فيه إذنهما ، وكذلك الهمام بقطع الطريق ، أو ابتغاء مسلمٍ للقتل وغيره من جهات الظلم .

١٣٢٣ - والعاصي في سفره يقصر إذا لم يكن سفره في عينه معصية ، وقد ذكرت معتمد المذهب في (الأساليب)<sup>(١)</sup> ، وأنا أرمز إليه ، لمسيس الحاجة إليه ، في نظم الفروع ، فنقول : الرخص في السفر ثبتت في حكم الإعانة على ما يعانيه المسافر من مشاقه وكُلفه ، ويبعد في وضع الشرع الإعانة على المعصية ، وهل يمسح العاصي بسفره يوماً وليلة ؟ فيه وجهان مشهوران : أحدهما - وهو الأظهر عند نقلة المذهب أنه يمسح ؛ فإن هذا ليس من رخص المسافرين ؛ إذ المقيم يمسح يوماً وليلة .

والثاني - لا يمسح ، وهذا وجده عندي بأنه تذرع إلى المعصية وتسرع إليها ، ولا فرق في ذلك بين ما يختص بالسفر ، أو لا يختص بعد أن يكون من الرخص . وقال شيخي : إذا كان الرجل مقيناً وكان يدأب في معصية لا تتأتى إلا بإدامة

(١) سبق أن أشرنا إلى أن (الأساليب) واحدٌ من كتب الإمام في الخلاف ، ولما نعرف له أثراً للآن .

الحركة فيها ، ولو مسح على خفيه ، لكان ذلك عوناً له على ما هو فيه ، فيحتمل أن نمنعه من الرخص ، وهذا حسن بالغ .

١٣٢٤ - وما كان يحكى شيخي حكاية : أن المسافر العاصي بسفره ، لو اضطر إلى أكل ميتة ، ولو أكلها ، لتقوى على إمضاء عزمه في إياه ، أو قطع طريقه ، فهل يحل له الأكل منها ؟ فعلى وجهين : أحدهما - أنه يأكل منها ؛ فإن إحياء النفس المشرفة على ال�لاك واجب ، سواء كان المرء عاصياً أو مطيناً ، ولو قلنا : لا يأكل ، لكان ذلك سعيًا في إهلاكه .

والثاني - لا يأكل ؛ لأنه لو أكل ، لتذرع إلى المعصية ، ونحن قد نقتل نفوساً في الذب عن درهم ، إذا حاولوا أخذه بباطل .

وكان الأودني<sup>(١)</sup> يختار هذا الوجه ، وكان من دأبه أن يضيق بالفقه على من شهادة لا يستحقه ، ولا يديه . وإن<sup>(٢)</sup> كان يظهر / أثر الانقطاع عليه في المناظرة ، فألزم هذه المسألة ، وأخذ الملزم يطول بها ، ويقول : لهذا سعى في إهلاك نفس معصومة مصونة ، فكان [الأودني]<sup>(٣)</sup> يقول لمن بالقرب منه : « ثُ . بْ . كُ . لْ » يريد تبّ ، كُلّ ، معناه : أيها الساعي في دم نفسه باستمراره على عصيانه ، فإن أراد أكل الميتة ، فليتوب وليرأكل .

وفي المسألة احتمال ظاهر .

ولا خلاف أن العاصي بسفره ، غير مننع من أكل الأطعمة المباحة ، وإن كان يتوصل بها إلى غرضه ، ولكن أكل المباحات ليس [معدوداً من الرخص ، وإنما تمنع

(١) الأودني : محمد بن عبد الله بن محمد بن بصير بن ورقة البخاري - الشيخ الجليل ، إمام الشافعية فيما وراء النهر في عصره ، وأودن التي ينسب إليها قرية من قرى بخاري . قال ابن السمعاني : بضم الهمزة ، وقال ابن ماكولا : يفتحها . توفي سنة ٣٨٥هـ (طبقات السبكي : ١٨٢/٣ ، الإكمال : ٣٢٠/١ ، الأنساب : ٣٨٠/١ ، وطبقات العبادي : ٩٢ ، ووفيات الأعيان : ٣٤٦/٣) .

(٢) كذا في النسخ الثلاث ، ولعلها : « فإذا كان » .

(٣) زيادة لإيضاح العبارة ، كما في الطبقات .

الرخص على العاصي من حيث إنها أثبتت إعانة على<sup>(١)</sup> ما يعانيه المرء ، ولكن يجوز أن يقال : أكل الميتة ليس من الرخص ؛ فإنه واجب على المضطر ، ويجوز أن يجاب عنه بالتييم ؛ فإنه واجب على من عدم الماء وهو معدود من الرخص .

١٣٢٥- وما ظهر اختلاف الأصحاب فيه ، أن العاصي بسفره إذا عدم الماء ، فلا شك أنه يتيم ويصلبي ، ولكن هل يلزمه قضاء الصلوات التي يصلبها بالتييم أم لا ؟ فعلى وجهين : أحدهما - يلزمـه ؛ فإن سقوط القضاء من آثار الرخص ، والمعاصي لا تستحق التخفيف والترخيص .

والثاني - لا يقضي ؛ فإن التيم وجب عليه ، فخرج عن مضاهاة الرخص المحسنة ، ثم وجوب القضاء أمر يتعلق [بالمآل]<sup>(٢)</sup> ، وثاني الحال<sup>(٣)</sup> ، فلا تؤثر المعصية فيها .

١٣٢٦- ولو خرج غير عاصٍ ، ولكن قصد موضعًا لتجارة ، أو زيارة ، أو غيرها ، ثم طرأ على سفره قصد المعصية ، فظاهر النص أنه يت recess بناء على قصده الأول ، ولا حكم لما طرأ من القصد ، وخرج ابن سريح قوله آخر : أنه لا يت recess ؛ لأنـه لو ت recess ، لكن متبلغا إلى معاصيه بالرخص ، وهو من اختياراته ، وهو ظاهر القياس ، وإن كان الأول ظاهر النص ، ولا خلاف أنه يختلف حكم سفره بقصده الطارئ في تبدل صوبه إلى جهة أخرى ، أو قصره سفره الطويل على مسافة قصيرة ، أو ما جرى هذا المجرى ، كما تقدم شرحـه .

١٣٢٧- ولو أنشأ السفر على قصد معصية ، ثم تاب في أثناء السفر ، وما غير صوب سفره ، ولكن بدأ القصد ، مثل أن كان قـصد مكة ليقتل بها إنساناً ، ثم تاب ، وصرف قصده إلى الحج والعمرـة ، فالسفر ، لم يتبدل ، وإنما تبدل القصد ، وكان شيخـي يقول : طريـان قـصد الطاعة على سفر المعصـية ، كطريـان قـصد المعصـية على سفر

(١) زيادة من (١١) حيث سقط من الأصل ، ومن (٦) .

(٢) في الأصل وفي (٦) : بالماء .

(٣) أي أن القضاء يتعلق بحال تاب لحال التيم ، فلا تؤثر المعصـية في هذا الحال الثاني .

الطاعة ، فالذى يقتضيه قياس النص أن الحكم للقصد الأول ، ولا حكم لطريان قصد الطاعة . فاما ابن سريج ، فإنه يتبع موجب/ قصده ، طارئاً كان أو مقارناً لإنشاء السفر .

فنتقول : إذا تاب ، نظر : فإن كان بينه وبين المقصد مرحلتان ، فصاعداً ، قصر ، وأفطر ، وإن كان أقل ، فلا يترخص برخص السفر الطويل ، وهو من وقت توبته كمبتدئ سفراً ، وقطع بعض المصنفين بهذا الجواب ، في طريان قصد الطاعة ولم يذكر قياس النص ، ولا سبيل إلى القطع ؛ فإن طريان الطاعة على المعصية ، كطريان المعصية على الطاعة .

١٣٢٨ - وما ذكره الصيدلاني : أن الرجل إذا عصى بإقامته ، كالعبد أمره مولاه أن يسافر في جهة ولا يعرّج<sup>(١)</sup> في موضع ما ، فأقام من غير عذر ، فقد عصى ، فهل يمسح في إقامته على الخف يوماً وليلة؟ فعلى وجهين : أحدهما - لا يمسح ؛ لأن هذا من رخص الإقامة ، وهو عاصٍ بها ، فصار كما لو كان عاصياً بسفره .

والثاني - أنه يمسح ؛ فإن المسح لا يختص بالإقامة ، ولو قدّرنا ارتفاع الإقامة ، لكن يمسح ، فلا معنى لعد المسح من رخص الإقامة ، بل هو سائغ سفراً وحضوراً ، ولكن الإقامة تمنع من الزيادة على يوم وليلة ، فهذا أثر الإقامة وخاصيتها ، لا أصل المسح .

١٣٢٩ - وقد ذكر صاحب التلخيص لفظة مختلة نذكرها عنه ، وذلك أنه قال : إنما يقصر المسافر في سفر الطاعة ، وهذا يدلّ على أن كون السفر طاعة شرط ، وليس كذلك ، بل الشرط ألا يكون سفر معصية ، فإن كان ما ذكره زللاً في اللفظة ؟ من جهة أن اللسان يتدرّ إلى مقابلة المعصية بالطاعة ازدواجاً ، فهو سهل ، وإن كان ذلك عن عقد ، فهو خطأ باتفاق الأصحاب .

١٣٣٠ - ثم قال علماؤنا : نحن وإن لم نشترط أن يكون السفر سفر طاعة ، فنشترط أن يكون فيه غرض صحيح ، كالتجارة ، والزيارة وغيرها ، فاما إذا كان يتقلب في

(١) « يعرّج » : أي يقيم .

الأرض وينتقل من بلدة إلى بلدة ، وليس له غرض صحيح معقول ؛ فإنه لا يترخص [ وإن تَحَدَّدْ قصده في سفره ]<sup>(١)</sup> ، وخرج عن مضاهاة من يهيم ولا مقصد له ؛ لأن الرخص أثبتت لتحصيل ذريعة إلى تحصيل أغراض المسافرين .

وقد قال الصيدلاني : لا يحل للإنسان أن يتعب نفسه ودابته في سفره من غير غرض ، فليتحقق السفر على هذا التقدير من غير غرض بسفر المعصية .

فإن قيل : إذا جوزنا للذى يسلك أبعد الطريقين من غير غرض أن يقصر ، فهلا جوزنا للذى ليس له غرض صحيح في / سفره مثل ذلك ؟ قلنا : ذلك القول أولاً بعيد ، ٦١ ش لا اتجاه له ، ثم قد يخطر لناصر ذلك القول أن غرضه في مقاصده ثابت ولا مضايقة معه في تغيير الطرق ، والذى نحن فيه في تفصيل حكم من لا غرض له في مقاصد ولا سفر . وكان شيخي يقول : لو كان غرض المسافر أن يرى البلاد ، وينظر إليها ، فليس لهذا من الأغراض التي يُبالي بها ، ولا يتحمل العاقل المشاق وركوب أخطار الأسفار لأجل ذلك .

فروع متصلة بهذا الأصل ، منها :

١٣٣١ - أن الرجل إذا ردّي نفسه من علو ، فانخلعت قدماه ، فإذا برأ ، فهل يعيد الصلوات المفروضة التي أدتها قاعدا ؟ المذهب أنه لا يقضيها ؛ لأن المعصية انتهت بسقوطه ، وما كان عاصياً في دوام قعوده .

ومن أصحابنا من قال : إنه يقضي ؛ فإن قعوده كان بسبب المعصية ، فجعل كعين المعصية ، وهذا القائل يستشهد بالسكر ؛ فإنه ليس معصية في نفسه ؛ فإنه ليس فعلاً مقدوراً للمكلف ، ولكن لما كان مترباً على الشرب ، لم يتضمن تخفيفاً في باب العبادات .

(١) في الأصل ، وفي (ط) : « وإن لم يجدد سفره في قصده » وفي (ت١) : « وإن تَجَدَّدْ سفره في قصده » وعبارة ابن أبي عصرون : « إن تَجَرَّدْ سفره في قصده » والمثبت تقديره منا . نرجو أن يكون صواباً ؛ فإن المعنى أنه كان يضرب في الأرض ، متقللاً من بلدة إلى بلدة أخرى ، في ترتيب وتحيط معروف له ، فهذا يخرج عن مضاهاة الهائم بغير مقصد ، ولكن له لم يخرج عن المسافر في غير غرض صحيح . ثم جاءت (ل) بلفظ ( وإن تَجَدَّدْ ) مثل (ت١) .

ولمن نصر المذهب أن [يُنْفَصِّل][١) ويقول : السُّكْرُ محبوبٌ في الجبالات ، فلا يمتنع أن يُلْحِق بالمعاصي ، حتى يتزجر الناس من<sup>(٢)</sup> التسبب إليه ، ولو لا السكر لما اعتمد الشرب ، فإن الخمر مرة بشعة<sup>(٣)</sup> .

١٣٣٢ - ومنها أن الرجل إذا تسبّب إلى إزالة عقل نفسه بسبب ما يُعِجِّن ، فإذا جُنَّ ، ثم أفاق ، فالذهب أنه لا يلزمـه قضاء الصلاة التي فاتـهـ في جـنـونـهـ ، وليسـ كالصلـواتـ التي تـمـرـ موـاـقـيـتـهاـ فيـ زـمـانـ السـكـرـ ، فـإـنـ الجنـونـ منـافـ لـتـبعـاتـ التـكـلـيفـ .

وذهب بعض أصحابنا إلى أنه مأمور بقضاء الصلوات من جهة تسبـبـهـ إلىـ جـلـبـ الجنـونـ ، كما لو تسبـبـ إلىـ السـكـرـ ، وهـذـهـ الصـورـةـ مرـتـبـةـ عـلـىـ التـيـ قـبـلـهـاـ ، وهـيـ إـذـاـ رـدـىـ نـفـسـهـ منـ شـاهـقـ ، فـانـخلـعـتـ قـدـمـاهـ ؛ فـإـنـهـ فيـ تـلـكـ الصـورـةـ لمـ يـخـرـجـ عنـ كـوـنـهـ مـكـلـفـاـ .

ولو كانت المرأة حاملاً ، فاستجهضت جنينها ونفست<sup>(٤)</sup> ، فالوجه القطع بأن ما يفوتـهاـ منـ الـصـلـوـاتـ فيـ زـمـانـ النـفـاسـ لاـ يـلـزـمـهاـ قـضـاؤـهـ .

وقد ذكر بعض الأصحابـ فيـ ذـلـكـ وجـهـاـ بـعـيـداـ فيـ وجـوبـ القـضـاءـ ، منـ جـهـةـ اـنـتـسـابـهـ إـلـىـ تـحـصـيلـ هـذـهـ الـحـالـةـ الـمـنـافـيـةـ ، وهـذـاـ أـبـعـدـ الـوـجـوهـ ، وهـوـ حـرـيـ بـأـلـاـ يـعـدـ مـنـ الـمـذـهـبـ أـصـلـاـ .

وقد ذكرنا فيما تقدم أن المرتدة إذا حاضت<sup>(٥)</sup> / وظهرت ، وأسلمـتـ ، لمـ يـلـزـمـهاـ

٦٢

(١) في جميع النسخ : (يُنْفَصِّل)، وهو تصحيف ظاهر ، والمثبت تقديرـ منـاـ ، رعايةـ للـمعـنىـ ، فالـمعـنىـ أنـ الـذـيـ يـنـصـرـ الـمـذـهـبـ فيـ عـدـمـ إـعادـةـ العـاصـيـ بـالـقـاءـ نـفـسـهـ ، لـالـصـلـوـاتـ الـتـيـ صـلـاـهـاـ قـاعـداـ ، لهـ أنـ يـنـفـصـلـ عنـ اـعـتـراـضـ منـ بـرـىـ الإـعـادـةـ مـسـتـشـهـداـ بـالـسـكـرـ ، وـمـؤـاخـذـةـ السـكـرـانـ مـدـةـ سـكـرـهـ - فيـقـولـ فـارـقاـ بـيـنـ مـنـ أـلـقـيـ نـفـسـهـ مـنـ شـاهـقـ ، وـمـنـ شـربـ خـمـراـ : إـنـ السـكـرـ مـحـبـوبـ ، مـرـغـوبـ فـيـ الـجـبـلـاتـ . . . إـلـخـ . ثـمـ إـنـ إـمـامـ الـحـرـمـينـ يـجـريـ عـلـىـ لـسـانـهـ لـفـظـ (يـنـفـصـلـ) كـثـيرـاـ كـمـصـطـلـحـ جـدـلـيـ ، بـمـعـنـىـ دـفـعـ الـاعـتـراـضـ ، كـمـاـ هوـ وـارـدـ فـيـ هـذـاـ الـمـوـضـعـ .

(٢) كـذاـ ، وهـيـ صـحـيـحةـ ، فـإـنـ (مـنـ) تـأـتـيـ لـعـانـ مـنـهـاـ أـنـ تـكـوـنـ مـرـادـفـةـ لـ(عـنـ) ، فـيـ الـقـرـآنـ الـكـرـيمـ : «يـنـوـيـنـاـ قـدـ كـثـيـرـاـ فـيـ عـقـلـهـ مـنـ هـذـاـ» [الأـنـيـاءـ : ٩٧] وـانـظـرـ مـغـنـيـ الـلـبـيـبـ : ٤٢٣ـ .

(٣) بشـعـةـ : كـرـيـهـةـ . منـ بـشـعـ الطـعـامـ بـشـعـاـ : صـارـ طـعـمـهـ كـرـيـهـاـ . (المـعـجمـ) .

(٤) بـكـسـرـ الـفـاءـ لـاـ غـيـرـ ، وـفـيـ الـنـونـ الـفـتـحـ وـالـضـمـ . (تـهـذـيـبـ الـأـسـمـاءـ وـالـلـغـاتـ) .

(٥) بدـأـ مـنـ هـذـاـ [آخـرـ ٦١ـ شـ] خـرـمـ مـنـ نـسـخـةـ الـأـصـلـ حـيـثـ سـقطـتـ وـرـقـتـانـ كـامـلـتـانـ (٦٢ـ ، ٦٣ـ) وـهـوـ =

قضاء الصلوات التي مرت مواقيיתה في الحيض ، ولو جن المترد ، وأفاق ، وأسلم ، فظاهر النص أنه يلزم في الإسلام قضاء الصلوات التي مرت مواقيיתה في الجنون ، وقد ذكرنا تصرف الأصحاب في ذلك ومحاولة الفرق بين الجنون والحيض ؟ فإن سقوط قضاء الصلاة في زمان الجنون بعد تقدير الإفادة تخفيف ، وما كان المجنون مخاطباً بأن يترك الصلاة ، والحالين مخاطبة بأن تجتنب الصلاة في زمان الحيض ، والردة لا تنافي الوفاء بهذا الخطاب ، فقد أدى ما كلفت في زمان الحيض والردة في أمر الصلاة ، وقد ذكرنا ذلك فيما سبق .

**فَيَعْلَمُ :** ١٣٣٣ - قال العراقيون : إذا أفتر المقيم في يوم من رمضان لعذر يسّوغ الإفطار والتزم القضاء ، ثم سافر وشرع في قضاء ذلك اليوم ، ثم بدا له في أثناء اليوم أن يفتر مترخصاً ، فله ذلك ، كما يفتر في أداء رمضان مسافراً ، ولو كان أفتر مقيماً عاصياً من غير عذر ثم سافر ، وشرع في قضاء ذلك اليوم ، ثم أراد أن يتزخص بالإفطار بعد السفر ، فهل له ذلك ؟ فعلى وجهين : أحدهما - ليس له ذلك ؛ فإنه كان عاصياً بالإفطار أولاً ، وكان يجب عليه البدار إلى القضاء ، فإذا شرع فيه ، لم يجز له قطعه .  
والثاني - له ذلك ؛ فإن السفر يقتضي رخصة الإفطار ، وتلك المعصية قد انقطعت ، وهو الآن غير عاص بسفره .

### فضيل

في بيان رخصة الجمع .

فنقول : الجمع بين الظهر والعصر وبين المغرب والعشاء جائز بشيئين : أحدهما - السفر .

والثاني - المطر .

فنببدأ بالقول في الجمع بعد السفر ، ثم نذكر تفصيل المذهب في المطر إن شاء الله .

١٣٣٤- فأما الجمع بعدر السفر ، فنبدأ فيه بتفصيل السفر ، ونقول : الجمع بعدر السفر الطويل جائز ، وفي تجويفه في السفر القصير من غير نُسِكٍ قولان مشهوران : أحدهما - لا يجوز ؛ فإنه تغير ظاهر في أمر الصلاة ، فيختص بالسفر الطويل .

والثاني - أنه يسوغ في السفر القصير أيضاً ؛ فإنه قد صح تجويفه في حق المقيم بعدر المطر ، كما سندكره ، فوضوح بذلك أن الأمر هيئٌ فيه ، حتى سبق بعض الأئمة إلى أن وقت الظهر والعصر مشترك ، على تفصيل قد بيناه في باب المواقف .

وأما الحاج إذا كان آفاقياً<sup>(١)</sup> غريباً ، فإنه يجمع بعرفة بين الظهر والعصر في وقت الظهر ، وبين المغرب والعشاء في وقت العشاء بمزدلفة ، واجتاز أئمتنا في مقتضى الجمع في حقه : فمنهم من قال : سبب الجمع السفر ، فعلى هذا يجمع الغريب الذي لا يلبس سفراً طويلاً ، وهل يجمع المكي ؟ فعلى قولين ؛ لأن سفره قصير ، والعَرْفِي<sup>(٢)</sup> الذي أنشأ النسك من وطنه لا يجمع قوله واحداً على هذه الطريقة ؛ فإنه ليس مسافراً ، وفي الجمع بمزدلفة قولان في حقه .

فهذه طريقة ذكرها الصيدلاني .

وغيره من أئمتنا قال : سبب الجمع شغل النسك ، فعلى هذا يجمع المكي ، ويجمع العَرْفِي بعرفة أيضاً ، فهذا تفصيل القول في السبب الذي يقتضي الجمع في هذا الفن .

وإذا قلنا : النسك من غير سفر يقتضي الجمع ، فأسباب الجمع على ذلك ثلاثة : السفر ، والنسك ، والمطر .

١٣٣٥- ونحن نذكر بعد ذلك تفصيل القول في الجمع ، فنقول : أما صلاة

(١) آفاقياً : منسوب إلى (آفاق) جمع أُفق بمعنى ناحية وقطر من الأرض . قال النووي : « وهذه النسبة منكرة ؛ فإن الجمع إذا لم يسم به لا ينسب إليه ، وإنما ينسب إلى واحده » وأنكر على الغزاوي هذا الاستعمال . (تهذيب الأسماء واللغات) . قلت : وقد أخذ الغزاوي هذا من عبارة شيخه إمام الحرمين . ثم قلت : قد أجاز مجمع اللغة العربية في عصرنا هذا النسب إلى الجمع .

(٢) « العَرْفِي » . نسبة إلى عرفات . أي من أهل عرفات نفسها .

الصبح ، فإنها فردة لا تجمع إلى صلاة ، ولا تُجمع إليها صلاة ، وإنما الجمع بين الظهر والعصر تقديمًا وتأخيراً ، وبين المغرب والعشاء كذلك ، تقديمًا وتأخيراً .

فأما تفصيل التقديم : فإذا قدم العصر إلى الظهر ، ساغ وفاقاً بين الأصحاب ، وكان الصلاتان جمِيعاً مؤداتين ، أما صلاة الظهر ، فمقامة في وقتها ، وأما صلاة العصر ، فمقدمة على وقتها المعتاد ، فإذا صحت ، لم يَتجه فيها غير الأداء .

ثم لا خلاف أنه يُشترط في هذا الوجه من الجمع الترتيب ، والموالاة ، فلا يجزئ تقديم العصر ، بل يتوقف إجزاؤه على تقديم الظهر عليه ، حتى لو صلَى الظهر ، ثم العصر ، ثم بَانَ فسادُ الظهر بسبِبِ ، فتفسد صلاة العصر أيضًا وفاقاً ، فهذا في الترتيب .

أما الموالاة ورعاية الإتباع ، فمشروطه أيضاً . ثم نص الشافعي فيه على أن المرعى ألا يتخلل بين الصلاتين إلا زمان الإقامة ؛ فإنه قد صح أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يأمر بلاً أن يُقيم بين صلاته الجمع<sup>(١)</sup> ، فهذا هو المرجع إليه ، ولا يضر تخلل كلام أو غيره ؛ فإن الإنسان بين الصلاتين ، لا يلتزم أحکام الصلاة .

وإن طال الفصل ، فأما الظهر ف صحيح ، مقام في وقته ، ويجب تأخير العصر إلى وقته . ولا فرق بين أن يتخلل الفصل بعذر أو يتخلل بغير عذر ، فحكم تعذر الجمع ما ذكرناه .

١٣٣٦ - علينا الآن في هذا الطرف فصلان : أحدهما - في نية الجمع .

والثاني - في طريان الإقامة .

فاما نية الجمع [فالذى]<sup>(٢)</sup> نص عليه الشافعي ، وقطع به الأئمة أن نية الجمع واجبة ، ولا يصح الجمع دونها ، إذا كان الجمع تقديمًا ، ثم نص الشافعي في الجمع

(١) حديث الإقامة بين صلاة الجمعة ، مروي في الصحيحين ، فهو عند البخاري من حديث أسماء بن زيد في الوضوء ، باب إساغ الوضوء ، ح ١٣٩ ، وفي الحج ، باب الجمعة بين الصلاتين بالمزدلفة ، ح ١٦٧٢ . وعند مسلم من حديث جابر الطويل في وصف حج رسول الله صلى الله عليه وسلم (الحج ، باب حجة النبي صلى الله عليه وسلم ، ح ١٢١٨) .

(٢) زيادة منا رعاية للسياق . وقد صدقنا (ل) .

بعد المطر أنه ينوي الجمع عند التحرّم بصلوة الظهر ، ولو نوى بعد ذلك ، لم يصح .

ونص في الجمع بعد السفر أنه لو نوى عند التحرّم بالظهر ، أو في أثناء صلاة الظهر ، جاز ، حتى لو نوى قبل حصول التحلل من الظهر ، ساغ .

واختلف الأئمة : فقال بعضهم : في المسألتين جميعاً قولان : أحدهما - أن وقت نية الجمع عند التحرّم بالظهر ؛ فإنه وقت النية بأركانها وتفاصيلها .

والثاني - أن جميع صلاة الظهر وقت نية الجمع ؛ فإن هذه النية تتعلق بصلوة أخرى بعد هذه ، فلا يضر تأخيرها عن وقت التحرّم .

وخرج المزني قولًا ثالثاً في وقت نية الجمع ، وهو أنه يجوز إيقاع نية الجمع بعد الفراغ من الظهر ، وقبل التحرّم بالعصر ، وقبل الأئمة لهذا التخريج على هذه الطريقة ؛ فإن الجمع يتعلق بالصلاتين ، فلا يبعد أن يكون بنية واقعة بينهما .

١٣٣٧ - ومن أصحابنا من أقر النصين في المطر والسفر ، ولم يخرج قولين ، وفرق بينهما بأن المطر لا يتشرط دوامه في جميع صلاة الظهر ، كما سيأتي شرح ذلك ، ويشرط دوام السفر في جميع الظهر ، فلا يمتنع أن يكون جميع صلاة الظهر وقتاً لنية الجمع من حيث اشتراط دوام سبب الجمع في جميعها ، ولا يكون الأمر كذلك في عذر المطر ، بل يتبعن نية الجمع وقت التحرّم بالظهر ؛ فإنه يتشرط المطر عنده وفaca .

والصحيح طريقة القولين لما ذكرناه من أن نية الجمع ترتبط بالصلاتين ، فيكفي ربط آخر الظهر بالعصر بنية توقع عند الآخر ، وهذا لا يختلف بالسفر والمطر .

إإن قلنا : ينبغي أن تقع نية الجمع مع تحريم الظهر ، فلا كلام ، فوقته كوقت سائر أركان النية .

وإن قلنا : يجوز استئخارها عن التحرّم ، ولكن لا توقع بين الصلاتين ، فعلى هذا لو أوقعها مع التحلل عن صلاة الظهر ، ولم يقدمها على التحلل ، ولم يؤخرها عنه ، فقد رأيت كلام الأئمة على تردد في ذلك ، فكان شيخي يمنع هذا على هذا القول ، ويشرط وقوع النية في صلاة الظهر .

والذي اختاره الشيخ أبو بكر أنه يجوز إيقاع نية الجمع ، مع التحلل عن الظهر ،

وعمل بأن هذا الطرف الأخير من الصلاة الأولى ، فإذا قارنته النية ، حصل معنى جمع آخر الصلاة الأولى إلى أول الصلاة الثانية .

وإذا فرعنا على القول المخرج ، وهو تجويز إيقاع نية الجمع بين الصلاتين ، فهذا تخرير في الجواز ، والصائر إليه لا يمنع إيقاع النية في الصلاة الأولى ، ولو أوقع نية الجمع مع تحريم الصلاة الثانية - والتفریع على هذا التخرير - فالظاهر من كلام المفرعين على هذا منع ذلك ؛ فإن الذي هون التخرير وقوع النية بين الصلاتين ، فإذا فرض وقوعها مع أول الثانية ، فليست واقعة بين الصلاتين ، وليس يَبْعُد عن القياس تجويز ذلك على التخرير ؛ إذ لا فرق بين ربط الأولى بالثانية ، وبين ربط الثانية بالأولى . نعم لو نوى بعد التحرم بالعصر الجمع ، فلا أثر لذلك ، وصلاة العصر غير منعقدة ؛ فإن سبب انعقادها في وقت الظهر الجمع ، فينبغي أن يقع التعرض له بالنسبة قبل العقد أو معه ، على التقدير الذي ذكرته .

وفي كلام الصيدلاني إشارة إليه ، فهذا تفصيل القول في وقت نية الجمع .

١٣٣٨- ومذهب المزن尼 أن نية الجمع ليست مشروطة ، ولكن إذا وقع الجمع على شرطه ، كفى وليس كنية القصر ؛ فإن الأصل الإتمام ، ونية القصر تُغير الصلاة الواحدة ، فلا بد من نية تُزيل أصل الصلاة ، وأما الجمع ؛ فإنه متعلق بصلاتين ، فلا معنى لاشترط نية تتعلق بالصلاتين .

١٣٣٩- وذكر الصيدلاني [في<sup>(١)</sup> مذهبه<sup>(٢)</sup>] مذهبه وجهاً لأصحابنا ، وبني الخلاف في ذلك على الخلاف في أن نية التمتع هل تشترط في التمتع بالعمرمة إلى الحج ؟ ووجه الشبه بين ، وهذا وإن كان متوجهاً في القياس ، فهو بعيد عن مذهب الشافعي ، والوجه القطع باشتراط نية الجمع في التقديم .

فهذا تفصيل القول في نية الجمع .

(١) زيادة اقتضتها السياق .

(٢) مذهب : أي كتابه ، وقد مضت هذه التسمية من قبل . وعبارة (ل) : « وذكر الصيدلاني مذهبًا وجهاً لأصحابنا » .

١٣٤٠ - فأما القول في انقطاع السفر ، فلا خلاف أنه لو نوى الإقامة في أثناء الظهر ، أو انتهى إلى موضع الإقامة ، استحال الجمع من غير<sup>(١)</sup> مطر .

٦٤ - ولو<sup>(٢)</sup> حصلت الإقامة بين الصالاتين ، امتنع الجمع .

ولو تحرّم بصلة العصر جاماً ، ثم طرأ الإقامة ، ففي المسألة وجهان : أحدهما - أن صلاة العصر تبطل ، فتقطع رخصة الجمع ، كما لو حصلت الإقامة في أثناء الصلاة المقصورة ؛ فإن رخصة القصر تزول ، ويلزم الإتمام .

والوجه الثاني - أن العصر لا يبطل ، ويستمر الجمع ، بخلاف رخصة القصر ، والفرق أن القصر إذا زال ، لم تبطل الصلاة ، بل لزم الإتمام ، ولو قطعنا رخصة الجمع ، لأبطلنا صلاة العصر .

ولو نوى الإقامة ، أو انتهى إلى موضع الإقامة بعد الفراغ من صلاة العصر ، فإن قلنا : طريانا ذلك على صلاة العصر لا يُبطل رخصة الجمع ، فطرياناً بعد الصلاة أولى بآلا يؤثر .

وإن قلنا : لو طرأ في أثناء الصلاة ، لأبطل رخصة الجمع ، فلو طرأ بعدها ، فإن غربت الشمس ، ثم ثبتت الإقامة ، لم يؤثر ذلك . ولو طرأ الإقامة في وقت الظهر أو العصر ، فعلى الوجه الذي عليه التفريع وجهان : أحدهما - أن رخصة الجمع لا تبطل ؛ فإن الجمع قد مضى ، فلا يؤثر في الرخصة ما يطرأ .

والثاني - يُبطل ، ويجب أداء العصر في وقته ؛ فإن صلاة العصر قدّمت على وقتها ، فهي كالزكاة تعجل قبل حُؤول الحول ، ولو عجلت ثم حال الحول ، والمزكي والأخذ خارج عن الشرط المرعي ، فالزكاة لا تكون واقعة موقع الاعتداد ، فلا يبعد ذلك في رخصة الجمع أيضاً .

فهذا كله في الجمع بعد السفر تقديمًا .

١٣٤١ - فأما إذا أراد المسافر أن يؤخر صلاة الظهر إلى وقت العصر ، فهو جائز

(١) من غير مطر : أي قد يصل موطنه ، ويتهي سفره ، ولكن يجد المطر المبيح للجمع .

(٢) إلى هنا انتهى الخرم في نسخة الأصل (١٤) .

أيضاً ، ثم إذا اتفق التأخير بعدِّ الجمع ، فقد ظهر الخلاف في أنا في التأخير هل نشرط رعاية الترتيب والموالاة ، بين الظاهر والعصر ؟ فمن أصحابنا من قال : يشترط ذلك ، كما يشترط في التقديم ؛ فإن الجمع في صورته يقتضي ذلك .

والثاني - لا يشترط بخلاف التقديم ، والفرق أن صلاة العصر إذا قدّمت ، فلا تقدر مقضية أو مؤخرة عن وقتها ، فيشترط في صحتها الجمع المحقق صورةً ، وذلك يتضمن الترتيب والمتابعة جميعاً ، فأما التأخير ، ففائدته إخراج صلاة الظهر عن وقت الرفاهية ، ثم صلاة العصر تكون مقامة في وقتها ، والظاهر مخرجٌ<sup>٢</sup> عن وقت ٦٤ ش الرفاهية ، فلا حاجة إلى رعاية ترتيب أو موالاة . فإن قلنا : لا يشترط الترتيب ، ولا الموالاة ، في التأخير ، فلا تشرط نية الجمع وجهاً واحداً ، ولا معنى للجمع على هذا الوجه .

١٣٤٢ - ثم غلط بعض أصحابنا ، وقال : صلاة الظهر على هذا الوجه مقضية ، وفائدة الرخصة تجويز جعل الظهر مقضية ، وهذا زللٌ ، وقلة بصيرة بالذهب . والدليل عليه شيئاً : أحدهما - أن أصحاب الضرورات إذا زالت ضروراتهم ، وقد بقي إلى الغروب خمسُ ركعات ، فتجعلهم مدركين لصلاة الظهر ، حملًا على أن الوقت مشترك ، ولو كان الظهر مقضياً في وقت العصر ، في حق المعدور ، لما تحقق الاشتراك في الوقت قطعاً ، فلزم ألا يكونوا مدركين لصلاة الظهر .

والثاني - أن صلاة الظهر لو كانت تصير مقضية بالتأخير ، لوجب أن يتسع وقت قضائتها في جميع العمر ؛ حتى يقال : يقضيها المرء متى شاء ، ولا خلاف أنه لا يجوز للمسافر أن يخرج صلاة الظهر عن وقت العصر .  
فهذا إذا لم نشترط الموالاة والترتيب .

١٣٤٣ - فأما إذا قلنا : لا بد من رعاية الترتيب والموالاة ، فليصلّ الظهر أولاً ، ثم العصر ، فلو صلى العصر أولاً ، صحت منه صلاة العصر بلا شك ؛ فإنها صلاة مقامة في وقتها ، ولكن بطلت رخصة الجمع ، فإذا أراد أن يصلّي الظهر ، فهي صلاة مقضية فائتة ، مقامة في غير وقتها . وأول ما يظهر من ذلك أنها إذا منعنا قصر الفائتة في

السفر ، نمنع قصرها ونوجب إتمامها ، وكأننا نقول : وقتها ينقضي بصحة العصر قبلها .

فهذا إذا ترك الترتيب .

١٣٤٤- فاما إذا ترك الم الولا ، فصل صلاة الظهر ، ثم خلل فصلاً طويلاً ، ثم صل صل العصر ، فقد أبطل الرخصة ، وإذا بطلت ، فصلاة الظهر خارجة عن وقتها ، غير مقامة على حكم الرخصة ، فتكون مقضية ، ويلزم إتمامها إذا منعنا قصر الفائدة .

وهذه الصورة تفارق ترك الترتيب ؛ فإنه إذا صل العصر أولاً مخلاً بالترتيب ، فيظهر أن نقول : كما<sup>(١)</sup> صل العصر ، وصحت له ، فات صلاة الظهر ، فاما إذا صل الظهر أولاً ، فقد أقدم عليها ، وصحت مؤداة ، فخروجها عن كونها مؤداة بعد وقوعها ي ٦٥ كذلك ، لا يخرج إلا على تبَيَّن<sup>(٢)</sup> واستناد ، ومصير إلى أن/ الأمر كان موقفاً على الوفاء بصورة الجمع ، فإن لم يف بها في رعاية الم الولا والمتابعة ، فصلاة الظهر خارجة عن وقتها ، فتبين أنها وقعت مقضية .

١٣٤٥- وأما الصيدلاني فلم يتعرض لذكر الخلاف في الم الولا ، وإنما ذكر الخلاف في الترتيب ، والذي فهمته من مساق كلامه قصر الخلاف على الترتيب ؛ فإنه ظاهر ، فأما اشتراط الم الولا ، فلا معنى له عندى .

فاما إذا قلنا : تقديم العصر والفراغ منه يلحق الظهر بالفائدة ، فهذا له وجه ، فأما أن نقول : إذا أقام صلاة الظهر ، تعَيَّن وصل صلاة العصر بها ، وصلاة العصر مؤداة في وقتها ، فليس لذلك وجه بتَّه ، بل إذا قدم العصر ، فيجوز أن نقول : شرط إجزاء صلاة العصر مقدمة ، أن توصل بالظهر ، فإن لم توصل ، لم تصح ؛ فإنها مقدمة بشرط إجزائها ، وهي مقدمة الم الولا . هذا بين ، فأما إيجاب تعجيل العصر على إثر الفراغ من الظهر في وقت العصر ، فبعيد جداً .

فلْيَأْمُل ذلك ، فإنه حسن بالغ .

(١) كما : بمعنى عندما .

(٢) التبَيَّن والاستناد . من أدلة الأحكام وأصولها ، وقد سبق بيان مفهومهما .

١٣٤٦- ثم من راعى الموالاة في التأخير ، فإذا أخلّ بها ، وقد نوى الأداء في صلاة الظهر ، وقلنا : الفائتة لا تُقصَر ، فلا بد من الإتمام عنده ، ولكن لم أر أحداً يقول : لا تصح الظاهر بنية الأداء وهي مقضية ، ونحن وإن كنا نرى القضاء يصح بنية الأداء في بعض الصور ، مثل أن يصوم المحبوس مجتهداً شهراً ظاناً أنه شهر رمضان ، ثم يتبيّن أنه شهر بعده ، فيصح ما جاء به ، وإن نوى الأداء ، فالسبب فيه أنه معذور فسومح ، وقيل : القضاء قريب من الأداء ، فأماماً إذا نوى الأداء في صلاة الظهر ، ثم أخلّ بشرط الجمع ، من غير عذر ، فقد أقام فائتةً بنية الأداء من غير عذرٍ قصداً .

والذي يتجه في ذلك أن الموالاة إذا اختلت بعدر وقع من غير تقصير منه ، فصلاة الظهر صحيحة بنية الأداء ، وهي فائتة .

وإن اعتمد ترك الموالاة ، وقد نوى الأداء ، وفيه احتمال ، ووجهه أن الخلل وقع بعد الصلاة ، وإن كان من غير عذر . فهذا التردد جرّه اشتراط الموالاة .

والفقه عندي ما أشعر به كلام الصيدلاني : وهو تحصيص الخلاف باشتراط الترتيب في التأخير ، فأما الموالاة ، فلا معنى لشرطها لما قدمت .

١٣٤٧- ثم إن لم نشترط الموالاة ، فلا تجب نية الجمع ، وإن شرطنا / الموالاة ، ٦٥ ش فنوجب نية الجمع كما نوجبها في التقديم ، والإخلال بنية الجمع بمثابة ترك الموالاة .  
فهذا منتهي الفصل في الجمع بعدر السفر .

١٣٤٨- والجمع بين المغرب والعشاء ، تقديمًا وتأخيرًا ، كالجمع بين الظهر والعصر في كل ترتيب .

والذي يدور في الخلد أنا إذا وسعنا وقت المغرب ، اتسع الأمر في تصوير الجمع ، وإذا ضيقنا وقت المغرب ، وقد فرض جمع العشاء إليه تقديمًا ، فيظهر أن يقال : ينبغي أن توقع الصلاتان في وقت يُحکم بأنه وقت المغرب ، كما سبق التفصيل في ضبط المغرب ووقته ؟ فإنما قد ذكرنا في بيانه ما يوضح أنه يحمل خمس ركعات .

وفي هذا نظر ، فليتأمل .

١٣٤٩- فأما الجمع بعد المطر ، فإنه سائغ [في الحضر]<sup>(١)</sup> عند الشافعى ، ومعتمد المذهب الحديث ، وهو ما روى : «أن رسول الله صلى الله عليه وسلم جمع في المدينة من غير خوفٍ ، ولا سفر»<sup>(٢)</sup> ، قال الشافعى : قال مالك : ما أراه إلا بعد المطر»<sup>(٣)</sup> ، فاستأنس الشافعى بقول مالك ، ولم يرد ذكر المطر في متن الحديث . وجرى هذا مجرى رواية القلتين ، في الماء الكبير ، فإن القلة ، وإن ترددت بين معانٍ ، فلا قائل بشيء منها ، فيتعين ردها إلى المختلف فيه ، فكذلك حمل الحديث على جمع قال به قائل من<sup>(٤)</sup> يعتبر قوله . ورأيت في بعض الكتب المعتمدة ، عن ابن عمر : «أن النبي عليه السلام جمع بالمدينة بين الظهر والعصر بالمطر»<sup>(٥)</sup> .

١٣٥٠- ثم كان شيخي يحكي وجهين في جواز الجمع بعد الثلج من حيث إنه لا ييل الثوب ، وقطع غيره بتنزيله منزلة المطر .

فأما الأحوال ، والرياح ، وغيرها ، فلا يتعلق جواز الجمع بشيء منها وفاقاً .

١٣٥١- ثم الذي جرى عليه أئمة المذهب أن الجمع بعد المطر جائز تقديمًا ، وفي جواز التأخير خلاف ، والسبب فيه أنه في السفر : إن آخر ؛ فإذا مات السفر إليه ، فأما إن

(١) زيادة من (ت ١) .

(٢) حديث الجمع في المدينة من غير خوفٍ ، ولا سفر . متفق عليه بهذا اللفظ من حديث ابن عباس رضي الله عنهما ، كذا قال المحافظ في التلخيص . وهو عند مسلم بلفظ : «صلى رسول الله صلى الله عليه وسلم الظهر والعصر جميعاً . والمغرب والعشاء جميعاً في غير خوفٍ ولا سفرٍ» . وفي لفظ آخر : «ولا مطر» . هذان ولم أجدها بهذه اللفظ ، ولا بلفظ إمام الحرمين في المؤلو والمرجان .

(ر . مسلم : ٤٨٩/١ ، كتاب صلاة المسافرين ، باب (٦) الجمع بين الصالاتين في الحضر ، ح ٧٠٥ ، والمؤلو والمرجان : ١٣٩/١ ، باب الجمع بين الصالاتين في الحضر ، ح ٤١١ ، التلخيص : ٦١٦ ح ٥٠/٢) .

(٣) الموطا ، كتاب قصر الصلاة في السفر ، باب الجمع بين الصالاتين في الحضر والسفر ، ح ٤ .

(٤) يزيد الإمام مالكاً رضي الله عنه .

(٥) حديث ابن عمر في الجمع بالمطر . «ليس له أصل ، وإنما ذكره البيهقي عن ابن عمر موقوفاً عليه » كذا قال الحافظ (ر . سنن البيهقي : ١٦٨/٣ ، والتلخيص : ٢/٥٠ ح ٦١٥) .

آخر بعد المطر ، فليس إليه إدامة المطر ، فربما يقلع وينقطع قبل دخول وقت العصر أو مع دخوله .

وقد قال الصيدلاني : يجوز التقديم ولا يجوز التأخير ، فقط جوابه في النفي والإثبات جميعاً .

وقال بعض المصنفين : يجوز التأخير بعد المطر ، وفي التقديم وجهان ، فجري على الضد مما ينبغي ، وهو غلط لا يُبالي به .

١٣٥٢- ثم قد ذكرنا في الجمع بعد السفر / طريان الإقامة بالنسبة ، أو بالانتهاء إلى ٦٦ ي الإقامة ، ونحن نذكر الآن تفصيل القول في طريان انقطاع المطر ، فنقول : أجمع الأئمة أنه لو تحرم في الظهر بالتقديم مع المطر ، ثم انقطع في أثناء صلاة الظهر ، ثم عاد وقت التحرم بالعصر ، فانقطاعه في أثناء صلاة الظهر لا يضر ، ولكن اكتفى معظم الأئمة بوقوع المطر عند عقد الظهر والعصر .

وقال أبو زيد : ينبغي أن يكون موجوداً عند التحلل من الظهر أيضاً ، ليتحقق اتصال آخر الظهر في العذر بأول العصر .

فهذا ما ذكره الأئمة .

ثم إذا كنا لا نشترط دوام المطر في أثناء الظهر وفاماً ، فلا نشترط المطر في أثناء العصر ، بل لو انقطع في أثناء العصر بعد أن كان موجوداً عند العقد ، لم يؤثر انقطاعه .

١٣٥٣- وحكي صاحب التقريب قولهً غريباً : أن الجمع بعد المطر يختص بالمغرب والعشاء في وقت المغرب ، وأجراه قولهً ضعيفاً ، وحكاه العراقيون وأسقطوه ، ولم يعدوه من المذهب ، وأولوه .

وذكر بعض المصنفين في انقطاعه في أثناء العصر أو بعده مع بقاء الوقت ما ذكرناه من طريان الإقامة في هذه الأوقات ، إذا كان سبب الجمع سفراً ، وهذا بعيد لا أصل له ؛ فإن دوام المطر إذا لم يعتبر في أثناء الظهر ، فكيف يستقيم هذا الترتيب في العصر وما بعده ؟

١٣٥٤ - وما يتعلّق بتمام البيان في ذلك أنّ الذي ظهر للعلماء أنّ الجمع بعد المطر سببه الجماعة؛ فإنّ الناس إذا حضروا والمطر واقع، فيجتمعون بين الصالاتين في جماعة؛ حتى لا يحتاجوا إلى عودٍ.

فاما إذا أراد الرجل أن يجمع بعد المطر في منزله ، فيه وجهان ذكرهما الصيدلاني وغيره : أحدهما - المنع ، وهو الظاهر لما ذكرناه .

والثاني - يجوز طرداً للرخصة؛ فإنها لم ترد مقيدة بالجماعة ، وكذلك اختلف الأئمة فيه إذا كان الطريق إلى المسجد في كِنْ .

قال الشيخ أبو بكر : لو حضروا المسجد والسبيل مكشوفٌ ، فأرادوا أن يصلوا أفراداً من غير جماعة ، فيه وجهان أيضاً ، لما ذكرناه من ارتباط الجمع في عذر المطر خاصةً بالجماعة .

١٣٥٥ - وما يتعلّق برخصة الجمع في السفر والمطر : أن من أراد التأخير - حيث يجوز - فينبغي أن يقصد الترخيص بالتأخير ، ولو آخر صلاة الظهر من غير نية الرخصة ش ٦٦ قصداً ، كان / عاصياً بإخراج الصلاة عن وقتها ، وكانت الصلاة المؤخرة المخرجة عن وقتها فائتة ، هكذا ذكره شيخي والصيدلاني .

وهلذا فيه شيء ؛ فإننا إذا لم نشترط نية الجمع عند إقامة الصلاة ، فلا يبعد أن يقال : نفس السفر يسوغ التأخير ، ويصير الوقت مشتركاً . والعلم عند الله تعالى .

## كِتابُ الْجُمُعَةِ

١٣٥٦ - الأصل في وجوب الجمعة قوله تعالى : «إِذَا أُودِيَ لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَأَسْعُوا إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ» [الجمعة : ٩] قيل : أراد بالذكر الخطبة ، وقيل : أراد الصلاة .

وروى الشافعي بإسناده عن محمد بن كعب القرظي عن رجل من بنى وائل أن النبي عليه السلام قال : «تجب الجمعة على كل مسلم إلا المرأة والصبي والمملوك»<sup>(١)</sup> وروى أبو الزبير عن جابر : «أن النبي صلى الله عليه وسلم خطب في جمعة من الجمع فقال : أيها الناس توبوا إلى الله قبل أن تموتوا ، وبادروا بالأعمال الصالحة قبل أن تشغلو ، وصلوا الذي بينكم وبين ربكم بكثرة ذكركم له ، وكثرة الصدقة ، ترزقوا ، وتعبروا ، وتنصروا ، واعلموا أن الله تعالى فرض عليكم الجمعة في مقامي هذا ، في يومي هذا ، في شهرى هذا ، في عامي هذا ، إلى يوم القيمة ، فمن تركها في حياتي أو بعد وفاتي استخفاها بها ، أو جحودا لها ، وله إمام عادل أو جائز ، فلا جمع الله شمله ، ولا بارك له في أمره ، ألا لا صلاة له ، ألا لا زكاة له ، ألا لا حج له ، ألا لا بر له ، إلآ أن يتوب ، فإن تاب تاب الله عليه»<sup>(٢)</sup> .

وأجمع المسلمون قاطبة على وجوب صلاة الجمعة وإن اختلفوا في التفاصيل .

(١) حديث «تجب الجمعة...» رواه أبو داود بلفظ : «الجمعة حق واجب على كل مسلم في جماعة ، إلا أربعة : عبد مملوك أو امرأة أو صبي أو مريض» ، ورواه الحاكم ، وصححه غير واحد . (ر . أبو داود : الصلاة ، باب الجمعة للمملوك والمرأة ، ح ١٠٦٧ ، التلخيص : ٢/٦٥ ح ٦٥٠ ، والمزن尼 عن الشافعي في المختصر : ١/١٣٠ ، والحاكم : ١/٢٨٨) .

(٢) حديث : «توبوا إلى الله قبل أن تموتوا...» رواه ابن ماجة ، والبيهقي ، على نحو ما ساقه إمام الحرمين ، وقد ضعفه البيهقي (ر . سنن ابن ماجة : إقامة الصلاة ، باب في فرض الجمعة ، ح ١٠٨١ ، وضعيف ابن ماجة للألباني ح : ٢٢٤ ، وسنن البيهقي : ٣/٧١) .

## فصل

قال : « وتجب الجمعة على أهل مصر ، وإن كثر أهله . . . إلى آخره »<sup>(١)</sup> .

١٣٥٧ - صدّر الشافعى الكتاب بذكر من يلتزم الجمعة من أهل الأمصار والقرى .

ولمن يلتزم الجمعة شرائط سندكراها إن شاء الله ، وإنما غرض الفصل ذكر من يبلغه النداء ، ومن لا يبلغه ، وضبط القول هذا في الفن .

١٣٥٨ - فأما أهل مصر إذا كانوا على الكمال الذى سنتصه ، فيلزمهم الجمعة ، وإن كثروا ، وكان نداء الجامع لا يبلغهم ؛ فإنه إذا كان المصر جاماً لهم ، لزمتهم الجمعة ، مع استجمام الخصال التى سندكراها .

١٣٥٩ - فأما أهل القرى ، فكل قرية ذات بنيان ، اشتملت على أربعين ، على ٦٧ الصفات المرعية ، لزمهم أن يقيموا الجمعة ، فإن / كانوا علىقرب من البلدة ، وكان صوت نداء مؤذن الإمام يبلغهم ، فأرادوا أن يحضروا البلدة ، فلهم ذلك ، فيقيمون الجمعة في البلدة ، والأولى أن يقيموها في قريتهم ؛ حتى تكثر الجمع في القرى ، فإن كانت القرية لا تشتمل على الأربعين من أهل الكمال ، نظر : فإن كان نداء البلدة لا يبلغهم ، لم يلزمهم الجمعة ، فلا يقيمونها في موضعهم ؛ فإن ذلك غير ممكن ، ولا يلزمهم أن يحضروا البلدة .

ومعتمد الشافعى في هذه القاعدة ما رواه عمرو بن العاص عن النبي عليه السلام أنه

قال : « الجمعة على من يسمع النداء »<sup>(٢)</sup> .

(١) ر . المختصر : ١٣٠ / ١ .

(٢) حديث : « الجمعة على من يسمع النداء » رواه أبو داود عن عبد الله بن عمرو بن العاص ، قال ابن الملقن في خلاصة البدر المنير : « بأسناد ضعيف » . وقال الحافظ : « واختلف في رفعه ووقفه » ، قال ابن الملقن : « وقفه هو الصحيح » . ورواه البيهقي من وجه آخر عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده . ( ر . أبو داود : الصلاة ، باب من تجب عليه الجمعة ، ح ١٠٥٦ ، البيهقي : ١٧٣ / ٣ ، خلاصة البدر المنير : ٢١٧ / ١ ح ٧٦٠ ، تلخيص الحبير : ٦٦ / ٢ ح ٦٥٢ ) .

١٣٦٠ - وضيّط المذهب من طريق المعنى أن المصير إلى الجامع إجابة للداعي ، فكان المرعي في سماع النداء ، قوله تعالى : «إِذَا نُودِي لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَأَسْعُوا» [الجمعة : ٩] مشعرًا باعتبار النداء .

ثم قال أئمننا : إذا أردنا أن نعتبر سماع النداء ، فرضنا كون المنادي في جهة القرية الذي نريد اعتبار أمرها ، ونقدره على طرف البلدة في تلك الجهة ، ثم نقدر رجلاً يعد صيتاً عرفاً ، فإذا نادى في جنح الليل عند زوال اللغط ، وسكون الأصوات ، وركود الهواء ، اعتبرنا بلوغ صوته على هذا الوجه ، ولا بد من اعتبار سكون الرياح ؛ فإن الريح إذا كانت تهب من نحو البلد إلى جهة القرية ، فقد يبعد بلوغ النداء بعداً مسراً ؛ لمكان الريح ، ولا يكون لهذا بلوغ النداء ، بل هو حمل الريح للصوت ، وإن كانت الريح تهب من جهة القرية إلى البلدة ، فإنها تدفع الصوت وتمنعه من التفؤذ ، فلا يكون قصور الصوت بسبب بعد القرية .

وفي بعض التصانيف أن من أصحابنا من يعتبر وقوف المنادي في وسط البلد ، وهذا ساقط ، غير معتبر ؛ فإن البلد في اتساع خطتها وكبّرها ، قد تكون بحيث لو وقف المنادي في وسط البلد ، لم يبلغ صوته الأطراف ، فضلاً عن أن يتعداها إلى قراها .

فإن قيل : لم لم تعتبروا النداء في أهل البلد ؟ قلنا : البلد بجملتها موضع الجمعة ، فلا قُطْر فيها إلا ويمكن إقامة الجمعة فيه ، ونحن إذا كنا نراعي في القرى بلوغ النداء ، نعتبر موقف المنادي على الطرف في تلك الجهة ؛ فما من جادة معدودةٍ من البلد ، إلا ويتأتّي فيها فرض وقوف المنادي . فأهل البلد / دخلون تحت النداء ٦٧ ش المقدّر ، فهذا واضح .

وكان شيخي يقول : لو فرضت قريتان في جهة واحدة ، وكانت إحداهما في ودهةٍ ، وكان النداء لا يبلغها لذلك ، وكان يبلغ القرية الأخرى الموضوعة على الاستواء ، وهي في مثل مسافة القرية الأولى ، فيجب على أهل القرية الموضوعة في الوهدة الجمعة ، نظراً إلى المسافة في الاستواء ، ومصيرًا إلى أنهم في محل سمع النداء ، ولكن انخفاض قريتهم مانعٌ من السمع .

ثم لو كان النداء يبلغُ بعضَ من في القرية ، لزمت الجمعةُ أهلَ القرية ، ولو كان فيهم من جاوز العادة في حدة السماع ، وكان متميزاً عن الناس بزيادة ظاهرة ، كما يحكي من حلةِ بصر زرقاء اليمامه ، فلا تعویل على سماع من ينتهي إلى هذا الحد .

### فصلٌ ثالثٌ

١٣٦١- ذكر الأئمة شرائط الجمعة على الجمع ، وهي خمسةٌ :  
عدد ، ودار إقامة ، وجماعة ، ووقت ، وخطبتان . وهذه الأشياء ستأتي مفصلاً  
إن شاء الله .

١٣٦٢- فأهونها تفصيل القول في دار الإقامة ، فنقول : لو سكن طائفه في طرفِ  
من الباذية ، وكانوا أصحاب خيام وأخيبيه ؛ فإنهم لا يقيمون الجمعة ، ولو أقاموها ،  
لم تصح منهم ، والإقامة التي عزموا عليها ، لها أحكام من انقطاع الرخص المتعلقة  
بالسفر وغيره ، ولكن الإقامة المشروطة في صحة الجمعة هي إقامة في الأبنية التي  
لا تُحَوَّل ، والخيام مهيئة للنقل ، فلا تكمل الإقامة بها ، فإذاً صحة الجمعة تستدعي  
موضعًا فيه أبنية .

وقال العراقيون : لو كانت القرية من سعفِ جريد وخشب وكانت بحيث لا تنقل ،  
 فهي من جملة الأبنية ، وهكذا تُلفى معظم القرى في الحجاز ، والمعتبر ألا تكون  
الأبنية بحيث يعتاد نقلها .

ثم لو أقيمت الجمعة خارجةً من خطة البلد في موضعٍ ، لو برب إلهي الهم بالسفر ،  
لاستباح رخص المسافرين ، فلا يصح ، بل شرطها أن تقام في خطة البلد ، ولا يضر  
إقامةها في عَرْصَة معدودة من الخطة غير خارجة منها ؛ فإن الجماعة إذا كثرت ، فقد  
يعسر اجتماعها في كِنْ .

وأما صلاة العيد فسيأتي أن الأولى البروز فيها إلى الجبانة<sup>(١)</sup> ، والسبب فيه أن  
الإقامة أولاً ليست مشروطة في إقامتها ، ولا دار الإقامة ، ثم يشهد لها الخيالة

(١) الجبانة : الصحراء . (المعجم) .

والرکبان ، والرجاله ، وأخیافُ / الناس<sup>(١)</sup> ، ویتعدّر اجتماعهم في غير جمّانة ، فهذا ٦٨ ي بیان دار الإقامة .

١٣٦٣ - ثم نبتدئ بعدها تفصیل القول في العدد ، فمذهب الشافعی أن الجمعة لا تتعقد إلا بأربعین . وقد اختلف مذاہب السلف في ذلك ، وحکی صاحب التلخیص قولًا عن القديم أن الجمعة تصح ابتداء من ثلاثة ، والإمام ثالثهم ، وقد بحث الأئمّة عن کتب الشافعی في القديم ، فلم يجدوا هذا القول أصلًا ، فردّوه .

ومعتمد الشافعی في هذا العدد ما روی عن جابر بن عبد الله أنه قال : « مضت السنة أن في كل أربعين ، فما فوق جمّعة »<sup>(٢)</sup> ، واستأنس الشافعی بمذهب عمر بن عبد العزیز<sup>(٣)</sup> .

ثم قاعدة الشافعی في مسائل الجمعة تدور على شيء ، وهو أن صلاة الجمعة مغيرة مخالفه للظاهر في سائر الأيام ، وهي على صورة صلاة ظهر مقصورة في الإقامة ، وقد تمهد في الشرع أنه يراعي كمال في الموضع من المقيمين ، واجتماع شرائط ، فالأصل إتمام الصلاة ، إلا أن يثبت ثبت . والجمعة أيضاً جمع الجماعات ، ولذلك لا تقام في وقتها جماعة أخرى ، فلا بد من اعتقاد كثرة ، ثم إذا وجدنا مستمسكاً في التقدير ابدرناه .

فهذا بیان قاعدة المذهب .

وإذا بعد الاكتفاء بأقل جماعة وأدنى جماعة ، ولم يشترط أحد أكثر من الأربعين ، وانضم إليه اعتبار الأقصى ، والاحتیاط ، كان ما ذكره الشافعی غایة الإمكان في ذلك . ثم اختلف أصحابنا في أنا هل نشرط أن يكون إمام الجمعة الحادی والأربعين ، أم

(١) أخیاف الناس : أي مختلف الناس ، وضروبهم وأشكالهم . (المعجم) والمراد هنا جميع الناس : صغارهم وكبارهم ، رجالهم ونسائهم ، أحراهم وعيدهم .

(٢) حديث جابر : « مضت السنة...» رواه الدارقطني ، والبيهقي . وفيه مقال . (ر . الدارقطني : ٤/٢ باب العدد في الجمعة ، والبيهقي : ٣/١٧٧ ، والتلخیص : ٢/٥٥ ح ٦٢٢) .

(٣) ر . سنن البيهقي : ٣/١٧١ ، فقه عمر بن عبد العزیز : ٥٥ .

يكفي أن يتم به الأربعون ؟ ولعل الأظهر أنه يُعَدُّ من الأربعين ؛ فإن الذي اعتمدناه في ذلك لم يفصل الإمام عن المقتدين ، والله أعلم .

ثم يشترط أن يكون الأربعون على صفاتٍ ، فينبغي أن يكونوا ذكوراً ، بالغين ، عاقلين ، [أحراراً]<sup>(١)</sup> ، مقيمين ، إقامة ، لا يطعنون شتاء ولا صيفاً ، إلا أن تعنَّ حاجة ، فلو كانوا يرحلون على اعتيادٍ شتاء ، أم صيفاً ، وينتقلون إلى موضع آخر ، فليسوا مقيمين في هذه البقعة ، فلا تتعقد الجمعة بهم .

١٣٦٤ - والآن يتصل بفصل العدد مسألة الانقضاض . وفي كتاب الجمعة ثلاثة مسائل منعوتة في الفقه ، إحداها الانقضاض ، والأخرى الازدحام ، والثالثة الاستخلاف .

#### ١٣٦٥ - فأما مسألة الانقضاض :

ش ٦٨ فالقول فيها يتعلق بالانقضاض في أثناء الخطبة ، أو / بعدها وقبل عقد الجمعة ، ثم إذا نجز هذا ، تعلق التفصيل بالانقضاض بعد التحرّم بالصلاحة .

فنقول : أولاًـ أجمع أئمتنا أن العدد المرعي وهو الأربعون في عقد الصلاة مرعيٌ معتبر في الاستماع إلى الخطبة ، فما لم يستمع الأربعون على نعوت الكمال ، لم يُعتدّ بالخطبة ، ثم للخطبة أركان على ما سيأتي إن شاء الله ، فلو جاء بركن منها ، ثم استمعوا ، ثم انقضوا ، فإن سكت الخطيب حتى عادوا ، وقد عادوا على قربٍ ، قبل تخلل فصلٍ طويلٍ ، فاندفع في بقية الخطبة ، جاز ، وصح بلا إشكال ، ولو تمادى في الخطبة ، وهم منفضون ، وما كان بقي منهم أربعون ، فالركن الذي جاء به في انقضاضهم ، لا يحسب ، ولا يعتد به قوله واحداً ، ونقصان واحدٍ من الأربعين ، كان انقضاض الجميع .

وسيأتي في الانقضاض في الصلاة أقوالٌ ، منها : أن نقصان العدد بعد عقد الصلاة غير ضائر ، ولا يخرج هذا في الخطبة باتفاق الأئمة ، ولم تختلف الطرق فيه . والفرق أنا وإن شرطنا الجمعة في الجمعة ، فكل مصلٌ يصلّي لنفسه ، فإن كان يتسامح

(١) زيادة من : (ت ١) .

متسامح في نقصان العدد في أثناء الصلاة ، فله خروج على هذا الأصل ، فأما الخطبة ، فالغرض منها استماع الباقيين ووعظهم وتذكيرهم ؛ فما جرى ، ولا مستمع ، أو مع نقصان عدد المستمع ، فقد عُدَم أصل مقصود الخطبة .

ولو سكت الإمام ، لما انفضّ القوم ، فطال الفصل ، فعادوا بعد تخلل الفصل الطويل ، فهل يبني الخطيب على الخطبة ؟ ذكر معظم الأئمة قولين في ذلك ، وخرّجوهما على قولين في أن المسوالاة هل تشرط في الخطبة ؟ وطردوا القولين فيه إذا لم ينفضّ القوم ، ولكن سكت الخطيب سكتوا طويلاً ، تنقطع بمثله المسوالاة ، فهل يلزم إعادة الخطبة ؟ فعلى قولين .

١٣٦٦ - ولو انفضّ القوم بعد الخطبيتين ، ولم يتحرج الإمام حتى عادوا ، وما عادوا إلا بعد طول الفصل ، فإذا عادوا في المسألة القولان المذكوران ، فإن قلنا : المسوالاة ليست مشروطة ، تحرج بالصلاحة وتحرجوا ، ولم يضرّ ما جرى ، إذا وسع الوقت الصلاة ، كما سنذكر الوقت وما يتعلق به إن شاء الله .

وإن حكمنا باشتراط المسوالاة ، فقد بطلت الخطبيتان ، فإن / أعادهما على قرب ، ٦٩ ي وتحرج وتحرجوا ، ووسع الوقت ، جاز ذلك .

وإن لم يُعد ، فقد قال الشافعي : « أحبّيت أن يعيدهما ، ولو لم يُعدهما ، لم تصح الجمعة » ؛ فقوله : « أحبّيت » أثار خلافاً بين الأصحاب ، فقال قائلون منهم : يجب عليه الإعادة ، ووجهه أن ذلك ما<sup>(١)</sup> تصح به الجمعة ، فعليه التسبب إليه ، والسعى في تحصيله ؛ إذ هو ممكن ، وهو متمكن .

وذهب آخرون إلى أنه لا يجب عليه ذلك ؛ فإنه قد فعل ما عليه .

وفائدة الخلاف أن صلاة الجمعة إذا لم تصح بسبب امتناعه عن إعادة الخطبة ، فالذنب في وجه محالٌ على الخطيب في ترك الإعادة ، وهو في وجه محالٌ على القوم ؛ فإنهم بانفصالهم جرّوا هذا ، وهو قد أدى ما عليه من الخطبيتين مرة ، وبسبب إبطالهما تفرقُهم وطول الفصل .

(١) ( ما ) هنا موصولة بمعنى الذي ، وهي خبر ( أن ) .

فهذا تفصيل القول في الانقضاض في الخطبة ، أو بين الفراغ منها وبين التحرّم بالصلة .

١٣٦٧ - فأما إذا تحرّم بالصلة وتحرّموا ، ثم انقضوا ، ونقص العدد المشروط ، فالنصوص مختلفة جداً ، وحاصل الضبط أنه اختلف قول الشافعي ، أولاً ، فقال في قول : يشترط في صحة الجمعة بقاء الأربعين على شرائطهم معه من أول الصلاة إلى آخرها ، وهذا يتيسّر توجيهه ؛ فإن العدد مراعي في هذه الصلاة ، فإذا اختلف في جزء من الصلاة ، فقد تختلف شرط الصحة ، فلا جزء من الصلاة ، إلا والجماعة الكاملة شرط فيه ، وهذا كالوقت ؟ فإنه لما كان شرطاً ، لا جرم ، قيل : لو وقع التسلیم وراء الوقت لم تصح الجمعة ، وتعين إقامة الظهر قضاء ، فكما نشترط الوقت في دوامه ، فكذلك نشترط دوام العدد التام .

والقول الثاني - لا نشترط بقاء تمام العدد ؛ فإنهم إذا حضروا أولاً وصح عقد الصلاة ، فالالتزام ضبطهم عسر ، وشرطهم في الابتداء يتعلق باختيار الإمام ؛ فإنه لا يحرّم مالم يحضروا ، ورب شيء يُشترط في الابتداء ، ولا يشترط دوامه ، كالنية ؛ فإنها لو عزّيت بعد العقد ، لم يضر عزوبها .

التفريع - ١٣٦٨ - إن حكمنا أن دوام العدد شرط من الأول إلى الآخر ، فلو سمع الخطبة أربعون على الشرط وتحرّموا ، ثم انقضوا ، وتحرّم بعدهم أربعون ، فقد بطلت الصلاة ؛ فإن هذا مفروض فيه إذا انقض السامعون ، ثم تحرّم اللاحقون .

١٣٦٩ - ولا يفرض خلاف أنه لو انقضَّ / السامعون ، وحضر أربعون آخرون ، فتحرّم بهم ، لم تصح الجمعة ، فإن الشرط أن يقع العقد بأربعين سمعوا الخطبة .

فأما إذا تحرّم السامعون ، وتحرّم بعدهم في الركعة الأولى أربعون ما سمعوا الخطبة ، ثم انقض السامعون ، وثبت اللاحقون ، فلا بطل صلاة الجمعة ؛ فإن العدد لم ينقص ، وما انقض السامعون حتى تبعهم اللاحقون ، وإذا تبعوهم ، صاروا في حكم واحد ، فإذا ثبتو ، استقلّت الجمعة بهم ، وإن انقض السامعون ، وكان هذا كما لو سمع ثمانون وتحرّموا ، ثم انقض منهم أربعون ، وثبت أربعون .

١٣٦٩- وهذا يتطرق إليه عندي احتمال ، إذا شرطنا بقاء العدد التام في جميع الصلاة ، [فلا]<sup>(١)</sup> يمتنع أن نقول : يُشترط بقاء أربعين قد سمعوا الخطبة .

فأما إذا قلنا : لا يُشترط بقاء العدد الكامل ، فهل يُشترط أن تبقى الجماعة ؟ أم لو انفرد الإمام وحده ، صحت جمعته من غير بقاء مُقتدٍ ؟ فعلى قولين : أحدهما - لا بد من بقاء الجماعة ، وذلك بـألا ينفصل كلُّهم ، وهو المنصوص عليه .

والقول الثاني - أنه لو بقي وحده ، صحت الجمعة ، وهو وإن كان منقاساً ، فهو مخرج ووجهه أن بقاء العدد الكامل إذا لم يكن شرطاً ، فلا أثر لبقاء أحد من المقتدين ، فإن قلنا : تصح صلاته وحده ، فلا كلام ، وإن قلنا نشترط جمعاً ، فعلى هذا القول قولهان منصوصان : أحدهما - لا بد من ثلاثة والإمام الثالث ؛ فإن هذا هو الجمعة المطلقة .

والقول الثاني - أنه يكفي مقتدٍ واحد ؛ فإن هذا أقلٌ مراتب الجمعة ، فهذا بيان الأقوال المنصوص عليها ، والمخرج منها .

١٣٧٠- وقال المزني : إن انفضوا في الركعة الأولى ، ونقص العدد المرعي ، بطلت جمعة الإمام ، ومن بقي معه ، وإن انفضوا في الركعة الثانية ، صحت جمعة الإمام ، وإن كان وحده واستشهاده عليه بالمبسوقة ؛ فإنه إذا أدرك ركعة ، صلى الجمعة ، فيقوم عند تحلل الإمام إلى الركعة الأخرى ، وإن لم يدرك ركعة ، لا يكون مدركاً للجمعة .

وهذا الذي ذكره قياسٌ لابأس به ، وقد عَدَ معظم أئمتنا هذا قولًا مخرجاً للشافعي ، فالتحق بالأقوال المقدمة ، وقد أورده المزني إيراد من ي يعني تخريج قول الشافعي ، فكان كما قدره .

ومن أباء ، قال : المقتدي المسبوق إذا تبع الإمام في الإدراك ، لم يبعد ؛ فإن وضع الشرع / على اتباع المقتدي للإمام ، فأما أن يقال : إذا صلى الإمام ركعة مع ٧٠ ي

(١) في النسخ الثلاث : « ولا » والمثبت من (ل) .

العدد ، فقد أدرك الجمعة ، وإن انفرد في الركعة الأخرى ، فهذا في التحقيق حكمُ بأن الإمام يتبع القوم ، وهذا فيه بعدٌ ؛ فإن المسبوق مع إمامه صحت له جماعة تامة ، والقوم إذا انفضوا في الركعة الثانية ، لم تصح لهم جماعة ، فالإمام إذاً يتبع قوماً لم تصح جمعتهم ، وهذا وجه الكلام في ذلك .

**فتوى ١٣٧١** : إذا قلنا : لا بد وأن يبقى مع الإمام واحدٌ ، أو اثنان ، فالظاهر أنا نشرط أن يكونا على الكمال المرعي المشروط ؛ فإن الكامل هو الذي يراعى أولاً ، فليراع آخرًا .

وذكر صاحب التقريب احتمالاً في أن من بقي لو كان عبداً أو مسافراً ، جاز ؛ فإن المرعي في الابتداء العدد الكامل ، فاشترطنا عدداً كاملاً ، واشترطنا كمالاً في كل واحد ، فإذا اكتفينا آخرًا باسم الجمعة ، فلا يبعد ألا نشرط الكامل ، وهذا مزيف غير معтенد به .

**فتوى ١٣٧٢** : قال شيخي : إذا تحرم الإمام بالصلاوة ، فتباطأ المقتدون ، ثم أحرموا ، فقد قال القفال : الضبط المرعي فيه ، أنه إذا أدرك الإمام أربعون في الركوع ، صحت الجمعة ، وإن رفع رأسه ثم تحرموا ، فلا جماعة ، ثم قال : الوجه أن نشرط ألا ينفصل تحرهم بالصلاحة عن تحريم الإمام بما يعد فصلاً طويلاً ، وهذا الذي ذكره حسن بالغ .

ويجوز أن يقال : ينبغي أن يتحرموا بحيث لا يسقط عنهم من القراءة شيء ، ولا يثبت لهم حكم المسبوق ؛ فإنهم لو أدركوه في الركوع ، فحكم ذلك حيث يصح سقوط القراءة ، وهو من أحكام المسبوقين ، وإن أدركوه في بعض القيام بحيث لا يتأتى منهم إتمام القراءة ، فهذا صورة الاختلاف فيما يفعله المسبوق ، فلا يجوز الانتهاء إلى هذا الحد في التأخر .

فإذاً ما ذكره القفال إدراك الركعة ، وما ذكره شيخي النظر إلى التطويل ، وما ذكرته ثبوت أحكام المسبوقين . فهذا منتهي القول في الانقضاض .

مسألة [الزحام]<sup>(١)</sup>

١٣٧٣- الزحام : يتصور فيسائر الصلوات ، وإنما يذكر في هذا الكتاب<sup>(٢)</sup> لاجتماع وجوه الإشكال فيها<sup>(٣)</sup> ؛ فإن الجماعة في هذه الصلاة مستحبة ، ومن أسباب الإشكال أن من عسر عليه إقامة الجمعة ، ففي بناء الظهر على الجمعة تردد ، مبني على أن الجمعة ظهر مقصورة أم لا ، ثم في إقامة الظهر قبل فوات الجمعة اختلاف قولٍ / ٧٠ ش سنذكر قدر الحاجة منه في أثناء المسألة ، ثم نبيّنه مفرداً في فصلٍ ، وكان شيخي مولعاً بهذه المسألة وجمع فيها كلَّ ما قيل من الوجوه الضعيفة ، مخالفًا عادته في ذكر الضعيف من الوجوه ، ونحن نسرد طريقة على وجهها ، ونذكر في أدراج الكلام التنبيه على التحقيق ، فنقول مستعينين بالله :

١٣٧٤- إذا زُحم الرجل على السجود في الركعة الأولى ، فأول ما فيه<sup>(٤)</sup> أنه إن تمكَّن من وضع الجبهة على ظهر إنسان على شرط إقامة<sup>(٤)</sup> هيئة السجود ، فعل ذلك ، وإنما يتَّأْتِي هذا بأن يفرض موقف المزحوم مستعلياً حتى يتَّأْتِي التنكيس منه .

فإن تعذر عليه إقامة الهيئة المشروطة ، فقد ذكر شيخي ثلاثة أوجه : أحدها - أنه يأتي بالسجود ، ويأتي بأقصى الإمكان فيه ، كالمريض يومئ بالسجود على قدر الإمكان .

والثاني - لا يفعل ذلك ، ولا يعتد بما يأتي به من إيماء ، ولكن ينتظر التمكّن من السجود ، وانجلاء الزحام .

والثالث - يتخيَّر بينهما . وهذا يُضاهي صلاة العاري قاعداً مومناً ، أو قائماً متماً للأركان ، أو متخيَّراً بينهما .

ولست أرى لما ذكره وجهاً ، ولم يتعرض لهذا أحدٌ من أصحابنا ؛ فالاقتصار على

(١) زيادة من المحقق .

(٢) المراد كتاب الجمعة .

(٣) كذا بتأنيث الضمير ، وله وجه لا يخفى عليك .

(٤) ما بين القوسين ساقط من (ت ١) .

الإيماء خارج عن القانون ، لا أصل له ، وتشبهه بالمريض ساقط ؛ فإن هذا مما يندر ولا يدوم ، وتمكن المصلي من السجود قائم ، والاستئخار عن الإمام بأركان أقرب من الاقتصار على الإيماء في ركن لا يتطرق إليه التحمل ، فإذاً الوجه القطع بـألا يومئ ، ولكن يتظر ما يكون ثم يتفرع صور في انتظاره ، وفيما يُفضي إليه أمره . كما ستأتي مفصلة إن شاء الله .

قال الشيخ أبو بكر : هذا من الأعذار التي يجوز بسببها الانفراد عن الإمام ، وقد ذكرنا فيما تقدم أن من التزم الجماعة ، وانفرد عن الإمام من غير عذر ، ففي بطalan صلاته قولان ، وإن كان انفراده بعذر ، فالذهب صحة الصلاة ، فقال الصيدلاني : إذا وقعت الزحمة ، وأحوجت إلى التخلف عن الإمام ، فيجوز بسببها نية الانفراد .

١٣٧٥ - وهذا فيه تفصيل عندي : فإن فرض الزحام في غير صلاة الجمعة ، فما ذكره متوجه حسن . وإن كان الزحام في صلاة الجمعة ، فيظهر عندي منعه من الانفراد ؛ فإن إقامة صلاة الجمعة واجبة قصداً ، فإذا خرج النفس عنها قصداً ، ليس متوجه ، وقد رأيت الطرق متفقة على أن التخلف بعذر الزحمة لا يقطع حكم القدوة / على الإطلاق .

ولو صار إليه<sup>(١)</sup> صائر ؟ من جهة أن الاتباع - على شرط الوفاء بالقدوة عند الاختيار - متذر ، وإذا تعذر تحقيق الاقتداء فعلاً ، وأحوج الازدحام إلى التخلف بأركان ، ولو قيل : ينقطع حكم نية القدوة ، لم يكن بعيداً عن القياس . ولكن لم يصر إلى هذا أحد من الأصحاب ، والذهب نقل ، وأنا لا أعتمد قط احتمالاً إلا إذا وجدت رمزاً وتشبيياً لبعض النقلة .

١٣٧٦ - فإذا وضح ذلك ، عدنا إلى البناء على ما هو المذهب ، وهو أنه إذا عسر عليه السجود لا يومئ ، بل يتضرر انجلاء الزحام ، فإذا قام الإمام إلى الركعة الثانية ، وتمكن المزحوم من السجود ، فسجد سجدين ، ورفع رأسه ، فإن صادف الإمام

(١) «إليه» الضمير يعود إلى قطع حكم القدوة بالتأخر ، فكان العبارة : لو صار صائر إلى أن حكم القدوة ينقطع بالتأخر ، لم يكن بعيداً عن القياس ، ولكن لم يصر إلى هذا أحد من الأصحاب .

قائماً ، وقام وقرأ وأتى بالركعة الثانية <sup>(١)</sup> مع الإمام ، فهذا قد أدرك الجمعة بكمالها ، وما جرى من التخلف بعد الزحام ، فهو محتمل باتفاق الأئمة .

وإن رفع رأسه من السجود ، فصادف الإمام في الركوع من الركعة الثانية ، فقد اختلف أئمنا فيه ، فمنهم من قال : يبتدر الركوع ابتدار المسبوق ، فإذا أدرك الإمام فيه ، فقد أدرك الركعة الثانية <sup>(١)</sup> وتمت له الأولى ، وتسقط القراءة عنه في الركعة الثانية ؛ لأنه معدور في تخلفه ، ولأجل ذلك سقطت القراءة عن المسبوق .

ومنهم من قال : لا يركع مع الإمام ، بل يستغل بالقراءة ؛ فإنه ليس بمبوق ، وإسقاط القراءة عن المسبوق في حكم رخصة معدولة عن القياس ، فلا يتعدى بها مواردها .

فإن قلنا : يقرأ ، فلا يقطع القدوة ، بل يقرأ ويتابع الإمام جهده ، ويرکع ، ويجري على ترتيب صلاة نفسه ، رابطاً قلبه بلحوق الإمام ، ويكون مدركاً للركعة الأولى والثانية على حكم الجماعة ، وإذا ساغ التخلف بسبب الزحمة بأركان لا يجوز التخلف بها اختياراً ، فلا فرق بين أن يزيد ذلك أو ينقص ، ثم إذا جرى ذلك ، فهو مقتدٍ ، ولو سها ، كان الإمام حاملاً لسهوه ، فهذا إذا أدرك الإمام راكعاً .

ولو أدركه قائماً ، لم يركع بعد ، فإن لم يتمكن من إتمام القراءة ، ورکع الإمام ، فقد ذكرنا أن المسبوق في هذه الصورة يتم القراءة ، أم يبادر الركوع ؟ وهذا مضى مفصلاً في موضعه .

١٣٧٧ - فإذا رفع المزحوم رأسه من السجود ، والإمام في بقية من القيام لا يسع تمام الفاتحة ، فإذا قرأ ما قدر عليه وركع الإمام ، فهذا يترب على ما إذا صادف الإمام راكعاً ، فإن قلنا ثم : يقرأ ، فهاهنا يقرأ لا محالة ، ويجري على ترتيب صلاة نفسه . وإن قلنا : يركع كما يركع المسبوق ، ففي قطع القراءة ومبادرة الركوع الخلاف المذكور في المسبوق مع ترتيب . والفرق واضح .

ثم الذي يقتضيه القياس ، أنا إذا جوزنا له التخلف ، وأمرناه بالجريان على ترتيب

(١) ما بين القوسين ساقط من : (١١) .

صلة نفسه ، فالوجه أن يقتصر على الفرائض ، فعساه يدرك إمامه ، ويُحتمل أن يسوغ له الإتيان بالسنن مع الاقتصار على الوسط . وقد ذكرنا نظير هذا في المسبوق إذا أدرك الإمام في بقية القيام ، فاشتغل بدعاء الاستفتح والتعوذ .

١٣٧٨ - ولو رفع المزحوم رأسه عن السجود في الركعة الأولى ، فوجد إمامه رافعاً رأسه عن الركوع ، فقد انتهى في هذه الركعة إلى موضع لو أدركه مسبوق ، لم يصر مدركاً للركعة ، فكيف المزحوم ؟

قال شيخي : إن قلنا : لو أدركه في الركوع ، ابتدأ ، فركع ، فعل المسبوق ، فحكمه في هذه الصورة حكم المسبوق . ولو أدرك المسبوق الإمام رافعاً رأسه ، فاقتدى ، تابعه في بقية [الركعة]<sup>(١)</sup> ، ولم تكن محسوبة ، كذلك المزحوم على هذا الوجه : يرتفع ، ولا يقرأ ، ولا يركع ، ويتبع الإمام في بقية الركعة ، ولاتحسب له الثانية ، والأولى محسوبة ، وإذا تحلل الإمام ، قام وصلى ركعة أخرى ، وقد تمت له الجمعة .

وإن قلنا : لو أدرك الإمام راكعاً ، لم يرکع واشتغل بالقراءة ، جرى على ترتيب صلاته ، ويكون مدركاً للركعة الثانية أيضاً .

١٣٧٩ - وقد رأيت الطرق أشارت إلى أنه إذا صادف الإمام رافعاً رأسه من الركوع ، فليس له إلا اتباع الإمام ، ولو جرى على ترتيب صلاة نفسه ، لم يكن مدركاً للركعة الثانية ، وإذا لم يكن مدركاً للثانية ، فجريانه على ترتيب صلاة نفسه مبطل لصلاته ؛ فإنها زيادات غير محسوبة ، وليس هو جارياً فيها على حكم متابعة ، ولا يتصور الانفراد بصلاة الجمعة ، والإمام بعد في الصلاة فتتعين المتابعة ، وهذا حسن ، فكأنه إنما يجوز الاقتفاء ، والاتباع ، والتشوف ، إلى اللحوق ، ما لم يفرط تقدم الإمام ،  
٧٢ فكأن هذا القائل يقول : إذا صادفه المزحوم / في الركعة الثانية على محل يدرك المسبوق بإدراكه الركعة ، فهذا قريب في حق المعدور ، فيتجه إما اتباعه حيث

(١) في النسخ الثلاث : الركوع . والمثبت تقدير منا لاستقامة المعنى . ( ومن عجب جاءت ( ل ) بنفس الخلل ) .

صودف ، وإنما الجريان على ترتيب الصلاة ، ثم هو يدرك الركعة الثانية في الجهتين جميعاً .

وإن صادفه في الركعة الثانية في محلٍّ لو أدركه مسبوق ، لم يصر مدركاً للركعة ، فلا يصير المزحوم مدركاً للركعة الثانية ؛ فإنه قد أفرط التخلف .

١٣٨٠ - ورأيت تفريعاً على هذه القاعدة به تمام البيان وكشف الغطاء : وهو أن المزحوم لو لم يتمكن من تدارك السجود ، ولا من متابعة الإمام في الركعة الثانية ، حتى رفع الإمام رأسه من الركوع ، ثم تمكّن من السجود ، وقد بلغ التخلفُ لهذا المبلغ ، فلا يصير مدركاً للجمعة ، وإن سجد عن الركعة الأولى ؛ فإن التخلف جاوز الحدّ ، وكان لهذا القائل يقول : تقدُّمُ الإمام [بركٌ أو ركين ، والمقتدي مختار غير منزع ، يقطع القدوة على التفصيل المقدم ، وإن كان مزحوماً معذوراً ، فإذا تقدم الإمام<sup>(١)</sup> بما يدرك به الركعة الثانية ، فهذا مع العذر يقطع القدوة ، فتفوت الصلاة .

فهذا مسلك ، والمشهور ما قدمته من طريقة شيخي .

١٣٨١ - ولو رفع الساجد رأسه ، والإمام في التشهد ، فهو كما لو صادفه رافعاً رأسه من الركوع .

وليس بعد ذلك تفصيل ؛ فإن تقدير الإدراك قد فات برفع الرأس من الركوع ، فإذا صادف الإمام في الصلاة ، وقد فات محل إدراك المسبوق ، فيستوي التفريع بعد هذا .

١٣٨٢ - ولو رفع المزحوم رأسه من السجود ، فسلم الإمام ، فالذي ذهب إليه معظم الأئمة : أنه يصلِّي ركعةً ويضمها إلى الأولى ، ويصير مدركاً للجمعة . ثم ذكر شيخي اختلافاً في أنه هل يثبت له في هذه الركعة حكم المقتدي ، حتى كأنه مقتفي لإمام سابق له بأركان ، وفائدة تقديره مقتدياً ، أنه لو سها يكون سهواً محمولاً . وهذا بعيد لا أصل له ، وكيف يقدر الاقتداء حكماً ، وتحقيقاً بمن ليس في الصلاة .

(١) ما بين المعقوفين زيادة من (١٦) .

ومما يتعلّق بتحقيق القول في ذلك أن الإمام لو سلم قبل أن يرفع المقتدي رأسه من السجود الذي زُحِمَ عنه ، فقد قال الأئمة : لا يكون مدركاً للجمعة ؛ فإن الإمام فارقه قبل إقامة ركعة كاملة ، ومن أبعد فأثبت الاقتفاء الحكمي لا يثبته هاهنا ؛ فإن ذلك الاقتفاء تبعُ ، لجريان ركعة تامة على تحقيق القدوة .

فهذا متنه القول في قسم واحدٍ من المسألة ، وهو أن يسجد المزحوم والإمام في قيام الركعة الثانية ، ثم تنقسم الأحوال عند رفعه رأسه كما سبق .

١٣٨٣- فاما إذا دامت الزحمة حتى رکع الإمام في الركعة الثانية ، فإذا ذاك تمكّن من ش ٧٢ استدرك ما فاته من السجود ، وتصدّى له إدراك الرکوع في الركعة / الثانية ، فما يفعل والحالة هذه ؟ للشافعي قولهان منصوصان : أحدهما - أنه يستغل بتدارك ما فاته ؛ فإن رعاية الترتيب في الصلاة محتملة ، وهذا المزحوم قد رکع متابعاً في الركعة الأولى ، ولو رکع مرة أخرى ، لكن مواليًا بين رکوعين في ركعة واحدة ، وقد يلزم الرجل متابعة الإمام ومخالفة ترتيب نفسه ، ولكن ذلك فيه إذا ابتدأ ، فاقتدى وصادف الإمام ساجداً ، فإنه يهوي ساجداً ؛ لأن التزم المتابعة ؛ فلزمه اقتداءه ، وهذا ابتداء الاقتداء ، فاما المسألة التي نحن فيها ، فقد تابع في الرکوع الأول ، فيلزم به حكم ذلك الرکوع وترتبه أن<sup>(١)</sup> يسجد ، فإن أمرناه بالرکوع ، خالف ذلك الترتيب .

والقول الثاني - أنه يركع مع الإمام ؛ فإن الركعة الأولى قد<sup>(٢)</sup> بعد تدارك ترتيبها ، وأفطر التخلف عن الإمام ، وإذا عسر ذلك متصلةً ، فلا وجه إلا مبادرة الرکوع على اعتقاد أن هذه ركعة جديدة ، اتفقت مصادفة الإمام فيها ، وقد يتعلّق تمام الغرض في التوجيه بالتفريع .

فإن قلنا : إنه يركع مع الإمام ، فلا يخلو إما أن يوافق ، فيركع كما أمرناه ، وإما أن يخالف ، فيسجد ويتدارك ما فاته في الركعة الأولى ، فإن رکع وتمادى مع الإمام ، حتى يؤدي الركعة الثانية مع الإمام ، فقد أتى برکوعين أحدهما في الركعة الأولى ،

(١) جملة «أن يسجد» فاعل «فيلزم» .

(٢) في الأصل : وقد (بزيادة الواو) .

والثاني في الثانية ، فالمحسوب أيهما ؟ فعلى وجهين : أحدهما - أن المحسوب هو الأول ؛ فإنه أتى [به]<sup>(١)</sup> على حكم القدوة ، وكان معتداً به ، فلا ينبغي أن ينقلب عمما جرى . والثاني - أنه لا يعتد إلا بالثاني ، فإنما بطول تدارك الركعة الأولى ، وعُسر الأمر فيها ، كأننا رفضنا تلك الركعة من البيّن<sup>(٢)</sup> ، وقدرنا المزحوم بأنه أدرك هذه الركعة ابتداء ، وأدرك الإمام في رکوعها .

فإن قلنا : المحسوب الرکوع الثاني ، فيصير مدركاً للجمعة ، وإذا تحلل الإمام يقوم ، ويصلّي رکعة أخرى ، وإن قلنا : المحسوب الرکوع الأول ، وإنما نأمره بالثاني لصورة المتابعة ، فيحصل له في ظاهر الأمر رکعة ملفقة ، رکوعها في الأولى وسجودها في الثانية ، فهل يجعله مدركاً للجمعة برکعة ملفقة ؟ فعلى وجهين : أحدهما - أنه يصير مدركاً ، فيقوم إذا سلم الإمام ، ويصلّي رکعة أخرى .

والثاني - أنه لا يصير مدركاً للجمعة ؛ لأنه لم يحسب له مع الإمام / رکعة متواالية ٧٣ ي الأركان ، والجماعة على نظامها ، وهو ركن الجمعة .

### التفریع على هذین الوجهین :

١٣٨٤ - إن جعلناه مدركاً ، فلا كلام ، وإن قلنا : لا يصير مدركاً لها ، فتتعارض الآن أصولٌ ، لا يمكن التنبيه عليها إلا بعد ذكر رسم التفریع على ما ذكره الأئمة : فإذا لم يجعله مدركاً للجمعة ، فهل تحسّب له هذه الركعة من صلاة الظهر ؟ فعلى قولين : أحدهما - تحسّب .

والثاني - لا تحسّب ، وهذا يرجع إلى أن صلاة الجمعة ظهرٌ مقصورة ؟ أم هي صلاة على حالها وانفرادها ؟ وفيه قولان سينأتي ذكرهما . فإن قلنا : هي محسوبة عن ظهرٍ ، فلا كلام . وإن لم تحسّبها ظهرًا ، فهل تنقلب صلاته نفلاً أو تبطل ؟ فعلى قولين مبنيين على أصل مشهور جاري في مسألة معروفة : وهي أن من نوع فرض ، ولم يحصل

(١) زيادة من (ت ١) .

(٢) المعنى : كأننا رفضنا (تركنا) تلك الركعة ، وأخرجناها من السياق بسبب طول تداركها ، وعُسر الأمر في استكمال سجودها .

له ما نواه لتخلف شرط في الفرضية ، فهل يحصل له التفل ؟ فعلى قولين . هكذا رتب الأئمة التفريع وهذا [مختلٌ]<sup>(١)</sup> على هذا النسق عندي ؛ فإن قصارى التفريع أدى إلى حكمنا ببطلان صلاته في قوله ، ويستحيل أن نأمره بشيء ونقدر موافقته فيه ، ثم نخرج من تفريعنا عليه بطلان عمله رأساً . هذا محالٌ ، لا يعتقد في مساق الكلام .

والذي يجب القطع به أنا إذا أمرناه بالركوع ، فركع ، فيتفرع عليه من نتائج الأصول المزدحمة وجوهه : أحدها - أنه مدرك للجمعة ، وهو الأصح الذي لا ينقدح في الفقه غيره . وهذا يبني على أحد أصلين ، إما أن نقول : المحسوب الركوع الثاني ، وإما أن نقول : الجمعة تدرك بركرة ملقة .

والوجه الثاني - أنه تحسب له ركعة من الظهر ، وهذا على التلقيق وعلى المصير إلى أن الإدراك لا يحصل معه ، والظهر تتأدي بنية الجمعة .

والثالث - أنه لا يحصل له جمعة ، ولا ظهر ، ولكن تحسب له ركعة من صلاة التطوع ، وأصل هذا بين .

فأما أن يخرج وجه رابع أن تبطل صلاته ، فلا يعتقد ذلك عاقل ، فكأننا نقول : هذا القول وهو : الأمر بالركوع من ضرورته أنه يتفرع على وجه يقتضي الصحة لا محالة وإلا فالامر بما قصاراه<sup>(٢)</sup> الفساد محال .

فهذا كله تفريع عليه إذا أمرناه بالركوع مع الإمام ، فركع .

١٣٨٥ - فأما إذا أمرناه بالركوع ، فخالفنا وسجد ؛ تلافياً لما فاته ، فلا يخلو : إما أن يكون جاهلاً بأنه ممنوع من ذلك ، وإما أن يكون عالماً : فإن كان جاهلاً ، وظن أن ش ٧٣ الوجه فعله ، فأول ما / ذكره أن سجوده الذي يأتي به غير محسوب له ، فإن رفع رأسه ، والإمام بعد في الركوع ، فابتدر وركع ، فقد عاد تفريعيه إلى موجب الموافقة ، وعذر فيما صدر منه من السجود لجهله .

وإن لم يدرك الإمام راكعاً ، فقام ، وقرأ ، وركع ، وسجد ، مقتفيأ ، لا مقتدياً

(١) في الأصل ، (ط) : مُدخل . والمثبت من (ت ١) ، (ل) .

(٢) في (ل) : بما يصير إلى الفساد .

على التحقيق ، فلم يأت بالسجود مع الإمام على حقيقة المتابعة ، فإذا جرى الأمر كذلك ، فقد يطلق ظاهراً أن السجود الذي تداركه أولاً إن لم يحتسب ، فالذى أتى به في الركعة الثانية ينبغي أن يحسب ، ولكن إن قدرنا ذلك ، فالمزحوم في هذه الركعة الثانية مقتدٍ حكماً ، وليس متابعاً عياناً ، وقد اختلف أئمتنا في ذلك : وأحسن ترتيب فيه ، أنا إن قدرنا الاحتساب بالسجود في الركعة الثانية ، فقد حصلت ركعة ملفقة : رکوعها من الأولى ، وسجودها من الثانية ، وهل يحصل إدراك الجمعة بركعة ملفقة ؟ فعلى ما تقدم .

وإن قلنا : لا يحصل ، فنقطع تفريعه الآن ، فإن قلنا : يحصل ، فهذا ركعة في حكم الاقتداء ، لا في حقيقة الاقتداء ، وقد اختلف الأئمة في أن الجمعة هل تحصل بحكم الاقتداء لا بحقيقةه ؟

١٣٨٦ - وهذا الآن يستدعي ثبتاً ، فنقول : إن سجد المزحوم في قيام الإمام قبل رکوعه - كما تقدم تصويره في صدر المسألة - فقد جرى سجوده ، وهو متخلّف عن الإمام تخلّفاً ، لو اختاره ، بطلت قدوته ، ولكن ذلك القدر معفو عنه ، لعذر الزحام وفاما .

وإن لم يسجد حتى ركع الإمام في الثانية ، ثم أمرناه بالرکوع ، فسجد ، فلا يعتد بالسجود ؛ لأنه خالف به ، ولو سجد في الركعة الثانية مقتفياً ، لا مقتدياً حسأ ، فهذا اعتقادوه تخلّفاً مفرطاً ، فترددوا فيه .

وخرج من هذا أن ما يقع قبل الرکوع ملحق بالاقتداء الحسي ، وإن جرى فيه تخلّف لا يحتمل في حالة الاختيار . وما يقع بعد فوات الرکوع افتقاء ، فهو في حكم اقتداء حكمي لا عيانى . ثم في إدراك الجمعة بمثله الخلاف الذي ذكرناه .

١٣٨٧ - ثم من تمام التفريع في الصورة أنا إذا لم نجعله مدركاً للجمعة ، فهل يكون مدركاً ركعة من الظهر ؟ فعلى قولين مبنيين على أصلين : أحدهما - أن الجمعة ظهر مقصورة أم لا ؟

والثاني - أن الظهر هل تصح قبل فوات الجمعة ؟ ثم إن صحيحاً الظهر ، فيقوم عند

تحلل الإمام ، ويصلّي ثلاث ركعات ، وإن لم نصحح ، فهل تبطل الصلاة أم تقلب  
ي ٧٤ نفلاً؟ فيه / قولان .

فإذاً يخرج في صورة اشتغاله بالسجود على ما رسمناه في الصورة التي ذكرنا مع  
الجهل أوجه : أحدها - أنه مدرك للجمعة .  
والثاني - أنه مدرك لركعة من الظهر .

والثالث - أنه متغفل ، والرابع - أنه تبطل صلاته . وتخريج البطلان لا يبعد إذا  
خالف ما أمرناه به ، وإن كان جاهلاً .

فأما طرد وجه البطلان مع أمرنا إياه بشيء وامتثاله إياه ، فمحال لا أثر له .

وهذا كله فيه إذا أمرناه بالركوع ، فسجد جاهلاً ، ثم رفع ، واقتفي الإمام ،  
فقرأ ، وركع ، وسجد .

١٣٨٨ - فاما إذا رفع رأسه من الركوع الذي اشتغل به ، فلم يأت بالركعة الثانية على  
اتساقها ، ولكن صادف الإمام رافعاً رأسه من الركوع ، فتابعه ، ووقع له ذلك ، فأتى  
بالسجود في الركعة الثانية على صورة المتابعة في الحقيقة ، فقد زال أحد الأصلين في  
أن حكم الاقتداء هل يكون كحقيقة الاقتداء؟ وتجرد الأصل الثاني في أنه أدرك ركعة  
ملفقة : رکوعها من الأول ، وسجودها من الثاني .

١٣٨٩ - ثم تمام البيان في هذه الطرق أنه إذا اشتغل بالسجود جاهلاً ، والتفریع على  
أنه كان مأموراً بالركوع ، فإذا رفع رأسه من السجود ، وصادف الإمام رافعاً عن  
الركوع ، فيؤمر في هذه الحالة أنه يتبع الإمام ، ثم تتفرع التفاصي ، ولا يخرج على  
هذا القول وجه أنه مأمور بالجريان على ترتيب الركعة الثانية اقتداء .

فليفهم الفاهم ما نجريه .

١٣٩٠ - فمما أطلقه على ظن غالٍ في المسألة ، أنه ليس في الزمان من يحيط  
بأطراف هذه المسألة ، وتنزيلها على حقيقة الأصول فيها .

ومن بدائع معانيها ومبانيها ازدحام الأصول المتناقضة فيها ، وهي منشأة من زحام  
وقع فيها ، ومغزاها بعد مؤخر ، سياتي ذكرنا عليه إن شاء الله عز وجل .

فهذا إذا أمرناه بالركوع ، فسجد جاهلاً .

١٣٩١- فأما إذا سجد وخالف عالماً بأنه مخالف لما هو مأمور به ، فنقول في ذلك : إن خالفاً ، وهو مستديم لنية القدوة ، غير قاطع لها ، بطلت صلاته قطعاً . وإن نوى الخروج عن القدوة ، فيزدحム كما ذكرناه أصولاً متناقضة ، منها : أن الخروج عن القدوة ، هل يجوز من غير عذر ؟ فيه قولان ، سبق ذكرهما . فإن معنا ذلك ، فحكمه بطلان الصلاة .

والأخ الأصل أنه إذا أراد إقامة الظهر ، فهذا ظهر قبل / فوات الجمعة ، ثم العقد<sup>٧٤</sup> ش كان على نية الجمعة ، والجمعة ظهر مقصورة ، أم صلاة على حالها ؟ فإن أبطلنا صلاته بسبب نية الانفراد ، فذاك ، وإلا لقياناً أصل آخر يقتضي الإبطال في قوله ، وهو أن الظهر بنية الجمعة كيف تتأدى ، فإن لم يبطل لهذا أيضاً على قوله وهو أن الظهر بنية الجمعة كيف تتأدى ، فإن لم يبطل لهذا أيضاً على قوله ، لقياناً أمراً آخر ، وهو أن الظهر قبل فوات الجمعة هل يصح ؟ فإن فرعنا على قول الصحة في كل أصلٍ من هذه الأصول ، فقد يخرج قول آخر في صحة الظهر ، وإن لم نصح الظهر ، فقد يخرج قوله في صحة النافلة .

فهذا كله تفريع على أنه مأمور بالركوع ، ثم فرضنا فيه الموافقة والمخالفة جميعاً .

١٣٩٢- فأما إذا أمرناه بالسجود وتلافي الفائت ، ولم نأمره بالركوع ، فلا يخلو إما أن يوافق أو يخالف ، فإن وافق ، وسجد . ثم رفع رأسه ، فلا يخلو إما أن يصادف الإمام راكعاً أو رافعاً ، فإن صادفه راكعاً ، فيقرأ ، ويقتفي ، أو يركع ويقتدي ؟ قد ذكرنا هذا في صدر الفصل ، ونحن نعيده على وجهه .

فلنبدأ بأنه إذا سجد كما أمرناه ، فهل يصير مدركاً لل الجمعة أم لا ؟ ذكر الأئمة وجهين في ذلك ؛ من جهة أنه سجد مقتفياً ، وكان في سجوده على حكم القدوة ، لا على حقيقة القدوة ، وقد تقدم ابتداءً أنه لو تمكّن من السجود ، وانجلى الزحام ، والإمام بعد قائم ، فسجد ، يكون مدركاً للركعة ، فقطعنا ثمّ بالإدراك ، وإن أتى بالسجود لا على حقيقة القدوة ؛ فإن الإمام سبق بهما سبقاً ، وهو تخلف عنه بسبب

الزحام ، تخلفاً ، لو تخلف باختياره من غير عذر ، لما جاز ذلك ، ولكن يمكن فيما تقدم من التلافي والإمام قائم غير متنه إلى الركوع الذي به يدرك المسبوق الركعة ، فلم نجعل المزحوم إذا ابتدأ السجود مقتدياً حكماً ، بل جعلناه مقتدياً حقيقة ، وجعلنا انضمام عذر الزحام إلى تخلفه مع القدرة على ابتداء السجود في القيام في معنى متابعة حسية ، فاقتضى ذلك الحكم بإدراكه الركعة .

١٣٩٣ - فأما إذا ابتدأ السجود والإمام راكع متنه إلى ما به يدرك المسبوق - لو دخل الآن - فهذا تخلف ظاهر - وإن كان العذر معه قائماً - يُخرج<sup>(١)</sup> السجود منه الآن - وإن كان على وفق ما أمرناه به - على وجهين في أنه مقتضى على حكم القدوة أو مقتدى على حقيقتها .

٧٥ ي فهذا بيان الخلاف في هذه الصورة ، مع التنبيه لفرق بينها / وبين الصورة التي تقدمت في الاستغلال بالسجود .

وقد وضح أن سبب التردد انتهاء الإمام إلى ما به يدرك المسبوق في الركعة الثانية ، ثم هو يضرب عن إمامه ، ويتركه في أهم حالات المتابعة ، ويشتغل بالسجود .

ثم إن جعلناه مدركاً - وهو الظاهر لمكان العذر - فإذا رفع رأسه [من السجود ، والإمام رافع]<sup>(٢)</sup> من الركوع ، فالمقتدي يجري على ترتيب صلاة نفسه في الركعة الثانية ، فيقرأ ويرفع ؛ لأننا أمرناه بالسجود والإمام راكع ليجري على ترتيب صلاة نفسه ، فلأن نأمره باعتبار ترتيب صلاة نفسه ، وقد رفع الإمام رأسه من الركوع ، وجاؤز الركن الذي يقع به إدراك المسبوق أولى .

١٣٩٤ - وإن رفع رأسه من السجود والإمام بعد في الركوع أيتدر الركوع فعل المسبوق ؟ أم يجري على ترتيب صلاة نفسه ، فيقرأ ويقتفي ؟ الظاهر أنه يجري على ترتيب صلاة نفسه ؛ فإننا أمرناه بترك متابعة الإمام في الركوع ، والاستغلال بالسجود أولاً ليكون جارياً على ترتيب صلاة نفسه ، فنستدlim هذان القياس .

(١) في (ت١) : فخرج ، وكذا (ل) .

(٢) زيادة من (ت١) ، (ل) .

ومن أصحابنا من قال : يركع ويترك القراءة كما يفعل المسبوق ، ولا يكون ذلك تركاً منه لترتيب الصلاة ، ولكن يكون ترخيصاً منه بما يترخص به المسبوق . والقراءة تقع محسوبة له ، والترتيب جاري مطرد ، والقراءة عنه محمولة .

ومن أصحابنا من قال : إذا رفع رأسه من [السجود والإمام رافع رأسه من]<sup>(١)</sup> الركوع ، فإنه يؤثر متابعته ، ويزجي<sup>(٢)</sup> معه بقية الصلاة ، ثم إذا تحلل ، يقوم ويصلِّي ركعة أخرى .

فإذا قيل لهذا : إنما نُفرّع نحن على أنه يتراكم متابعة الإمام ، فيتدارك ما فاته جارياً على ترتيب صلاة نفسه ، فكيف يليق بهذا التفريع أن نأمره آخرًا بالمتابعة ، وفيها ترك ترتيب صلاة المقتدي بالكلية ؟ فيقول مجبياً : نحن لم نأمره بالسجود أولاً ليجري على ترتيب صلاة نفسه ، ولكن الركعة الأولى قد كان متابعاً في معظمها ، فتحلّف بعد الزحام ، فلم يبعد أن يسجد ويتمم القدوة فيها ، فاما إذا أخذ يقتفي في الركعة الثانية ، ولم يتابع الإمام متابعة حسية في شيء منها ، فهذا قد يبعد عن شرط القدوة .

فإذا حاصل القول : أنا إذا فرعنا على التلافي ، وترك متابعة الإمام في الركعة الثانية ، فوافق وسجد ، ثم رفع ، والإمام رافع رأسه من الركوع ، أو منتهٍ إلى التشهد أنه في / وجه نأمره بمتابعة الإمام في البقية ، ثم نأمره عند التحلل بضم ركعة إلى الركعة الأولى<sup>٧٥</sup> . وفي وجه نأمره بالجريان على ترتيب صلاة نفسه في الركعة الثانية .

١٣٩٥ - وإن رفع رأسه والإمام بعده في الركوع ، فإن قلنا : يؤثر المتابعة ، وقد صادف الإمام رافعاً رأسه ، فإيثار المتابعة هاهنا أولى .

إن قلنا ثم : يجري على ترتيب صلاة نفسه ، فهاهنا خلاف ، لأن حمل القراءة وإسقاطها على طريق الرخصة لا يخرجه عن مراعاة<sup>(٣)</sup> ترتيب صلاة نفسه ، بل يجعله كأنهقرأ ؛ إذ هذه الركعة على هذه<sup>(٣)</sup> الطريقة محسوبة له ، فإذا تابع بعد الرفع ،

(١) زيادة من (ت ١) .

(٢) يُزجي : يسوق ويكمِل . من : أَزْجَى الشيءَ : ساقه برفقٍ ودفعه . (المعجم) .

(٣) ما بين القوسين ساقط من : (ت ١) .

فذلك غير محسوب له . والذى يعترض في صورة إدراكه راكعاً أن المقتدى ليس مسبوقاً ، وقد سبق ذلك في صدر الفصل .

فهذا إذا أمرناه بالسجود والإمام رافع ، فوافق ، وسجد ، ثم رفع رأسه ، وصادف الإمام راكعاً بعد ، أو رافعاً رأسه .

١٣٩٦ - فأما إذا أمرناه بالسجود والتلافي<sup>(١)</sup> ، فخالف وركع ، فإن فعل ذلك عمداً مع العلم بأنه ممنوع منه ، بطلت صلاته ؛ فإنه جاء برکوع زائداً عمداً غير محسوب له ، وهو منهي عنده .

وإن كان جاهلاً ، فالرکوع غير محسوب ، ولكن إذا سجد مع الإمام ، فسجدةاته مع ظاهر الأمر تلتحقان بالرکعة الأولى ، ولكن الرکعة ملقة ، ففي إدراك الجمعة وجهان ، ثم في انقلابها ظهراً ، ثم لا يبعد تفريع البطلان ؛ من جهة أنه خالف ما أمرناه به .

فهذا صور مسائل الزحام ، وقد حذفت من الترهات<sup>(٢)</sup> والحسنو ما لا نهاية له .

١٣٩٧ - ولو أدرك المقتدى الرکعة الأولى بكمالها ، وزحم عن السجود في الرکعة الثانية ، ثم لم يتمكن من السجود حتى سلم الإمام ، فإنه يسجد ويتشهد ويسلم ، وقد أدرك الجمعة بلا خلاف ؛ فإنه أدرك الأولى على حقيقة القدوة ، وأدرك معظم الثانية ، وهو معدور في التخلف الذي جرى .

١٣٩٨ - ولو دخل مسبوق وأدرك الإمام في رکوع الرکعة الثانية ، ثم زحم عن السجود ، فلم يتمكن منه حتى سلم الإمام ، فلا يجعله مدركاً للجمعة ؛ فإنه لم يأت برکعة حتى سلم إمامه .

فهذا تمام الصور المقصودة .

١٣٩٩ - وأنا أختتم هذه المسألة بأربعة أشياء تتمة للفرض : أحدها - ما قد أشرت

(١) التلافي : التدارك . من تلافي الشيء تداركه . يقال : تلافي التقصير . (المعجم) .

(٢) الترهات : المراد هنا القول الخالي من النفع . وليس الباطل كما قد يتبادر . (المعجم) .

إليه في أثناء التفاصير ، من أن هذه المسألة / يطرأ فيها انقلاب الجمعة ظهراً ، ثم إن لم ينجوز ، فيطرأ انقلابها نفلاً ، ثم ينتهي التفريع إلى البطلان ، ويجري في الصور أمرنا المزحوم وموافقته إيانا ومخالفته لنا ، فحيث نأمره ويوافقنا ، فلا ينبغي أن نفرغ قولَ البطلان أصلاً ؛ فإن الأمر بالشيء ، ثم الحكم بالبطلان محال ، وإذا لم نأمره ، فجري شيء منه عن جهل ، أو أمرناه ، فخالفت جاهلاً ، فلا يمتنع انتهاء التفريع إلى البطلان . وإذا تفطن المفرع لهذا ، كُفي مُؤنة خطٍ واختلاط في الظاهر<sup>(١)</sup> ، ورجوع من الأمر ، وتصویر الموافقة إلى الحكم بالفساد .

والثاني - أنا حي ث نقول : لا الجمعة ، وتنقلب الصلاة ظهراً في قوله ، فقد ذكر الشيخ أبو بكر وجهين ، في أنا هل نشترط أن يقلبها ظهراً بقصده ، أم تنقلب من غير قصده ؟ والتوجيه فيه : فمن قال : لا نشترط قصد القلب ؛ فإن الجمعة كصلاة مقصورة ، وإن بطل القصر ، ثبت الإنعام ، من غير حاجة إلى قصد إليه ، كذلك هاهنا .

ومن قال : نشترط قصد القلب إلى الظهر ، قال : بين الجمعة والظهر على الجملة تغاير ، وليس بين قصر الظهر وإتمامه إلا زوال القصر ، فلا بد في بناء الظهر على الجمعة من قصد . ولعلنا نعيد هذا من بعد .

والثالث - وهو سر مسألة الزحام وبه تمام شفاء الغليل : وهو أن المزحوم إذا تمكّن من السجود ، والإمامُ بعدُ في قيام الركعة الثانية ، فلا ينتهي تفريع هذه الصورة إلى البطلان ، إذا امتد المزحوم ما يؤمر به في جهة من جهات الكلام .

فاما إذا لم يتمكن من السجود حتى انتهى الإمام إلى الركوع في الركعة الثانية ، والقولان مشهوران في ذلك ، فإن أمر بالركوع ، فقد يؤدي إذا وافق إلى الركعة الملفقة ، ثم يتسلسل التفريع إلى البطلان لو جرى .

وإذا أمرناه بالسجود ، فقد نقول في وجهه : هو في هذا الجزء من التخلف مقتضٍ ، وليس بمقتضٍ حسناً ، ثم نقول : هل يحصل الإدراك بهذا ؟ ثم يترتب عليه أنه ظهر ؟ أم نفل ؟ أم تبطل ؟

(١) في (ت ١) : الكلام .

وقد حَدَرْنَا<sup>(١)</sup> فيما تقدم مراراً تفريغ البطلان حيث نأمر فيتمثل أمرنا ، ولكن من حيث تتعارض في المتابعة في الركوع ، وفي الاشتغال بالسجود - عاقبة فساد ، يتوجه أن يقال : إذا دام الزحام إلى الانتهاء إلى هذا المتهي ، فتبطل الصلاة بناء على وجوه ش ٧٦ الفساد ، فلا نأمره حتى يتمثل ، بل / نقول : تقطّع الصلاة أصلاً ، وهذا بالغ حسن .

ولكن منشأ الفساد من الركعة الملفقة ضعيف ، وكذلك منشأ الفساد من طول التخلف على تقدير أمره بالسجود ، مصيراً إلى أنه مقتفي ، أو طال تخلفه - بعيد ، فلما بُعدا ، لم يظهر من أصحابنا من حَكَمَ بالفساد في انتهاء الأمر إلى الركوع ، ولكننا نبهنا على ذلك حتى لا يغفل الفطن عما يطرأ في المسألة من فنون التقديرات .

ثم إن ذكر خلاف في أن الجمعة هل تدرك بالركعة الملفقة ؟ فلا شك أن ذلك يختص بالجمعة ، فلو فرضت الزحمة في غير الجمعة ، لا تبطل الصلاة بهذا التقدير .

وكذلك ما ذكرناه من الخلاف في المقتفي والمقتدي يختص بالجمعة ؛ فإن الجمعة مستحقة فيها . فقد يبالغ المبالغ في أمر الجمعة ، وجريانها عيناً ، أو اتساقها على نظام من غير تقطّع ، ولا أثر لذلك في سائر الصلوات .

والرابع - كان شيخي يحكى خلافاً في التخلف عن الإمام بعذر ذهول أو نسيان ، ويقول : من أئمننا من يلحق ذلك بالزحام ، ومنهم من لا يعذر الناسى ؛ لتركه التصون وإدامة الذكر ، مع إمكان ذلك ، ويجعل من يتخلف ناسياً كمن يتخلف عماداً ، ثم لا يخفى ذلك في التفريغ على من أحاط بما تقدم . وكان يميل إلى أن الناسى كالمزحوم ؛ فإن من نسي الصلاة ، وتكلم فيها ، عذر ، ولم تبطل صلاته ، وإن كان الكلام عمداً ، تبطل الصلاة ، والمسألة محتملة ؛ فإن النسيان لا يتهاض عذراً في ترك المأمور به ، والوفاء بالمتابعة مأمور به .

وقد نجز غرضنا في الزحام . ولكن لا يضر اختتام المسألة بتجديد العهد بمراتب

(١) بهذا الضبط في (ت ١) . والمعنى أننا حيث نأمر المزحوم ، فيتمثل أمرنا ، فلا يصح عقلاً أن يأتي بما أمرناه ، ثم نرتب البطلان عليه في التفريغ ، وقد حَدَرَ الإمام قبلاً في أكثر من مسألة تفريغ البطلان ، ولا تستغرب قوله : « حَدَرْنَا تفريغ البطلان » ؛ فالفعل يتعدى بنفسه ، كما يتعدى بمن . (ر . المعجم) .

الزحام حتى يكون ذلك كالترجمة لما تقدم .

فتقول : إذا زحم عن السجود ، ثم انجلى الزحام والإمام في قيام الركعة الثانية ، فيبتدر المزحوم السجود وتدارك ما فاته وفاقاً .

ثم إذا رفع رأسه من السجود ، ففي إدراكه الإمام على حالاته تفصيلات مقدمة ، لا حاجة إلى إعادة شيء منها ، والذي ينبغي أن يكون على ذكر من يعي ترجمة المسألة أن الإمام لو سلم وهو في السجدة الثانية ، فلا يكون مدركاً لل الجمعة ؛ فإنه لم يدرك ركعة الإمام في الصلاة ، بل تحلل الإمام قبل أن تتم له ركعة ، وقد رأيت الطرق متفقة على ذلك .

ولو رفع رأسه من السجدة / الثانية ، فسلم الإمام ، قبل أن يعتدل المزحوم ، فهذا <sup>٧٧</sup> ي فيه احتمال ، والظاهر أن الركعة قد تمت .

ولو لم ينجل الزحام حتى ركع الإمام في الركعة الثانية ، ففيما نأمره قولان ، وهذا عمدة مسألة الزحام ، ويترفع على كل قول الموافقة والمخالفة كما مضى .

ولو دام الزحام ، وبقي مزحوماً حتى يرفع الإمام رأسه من الركوع ، واستغل بالسجود ، وتتابع الإمام ، فعند ذلك ذهب ذاهبون إلى أن التخلف قد أفرط ، وزالت القدوة الحسية ، وبقي الاقتفاء الحكمي ، ثم ذكروا في إدراك الجمعة خلافاً ، وهذا التردد [إنما]<sup>(١)</sup> ينشأ من فوات الركوع في الركعة الثانية ، ويصير الإمام إلى حالة لو أدركه مسبوقٌ ، لم يصر مدركاً لل الجمعة ، ولو دام الزحام حتى سلم الإمام ، فلا شك أن الجمعة قد فاتت المزحوم ، ثم بقية التفريع واضحة . والله أعلم .

#### مسألة الاستخلاف :

١٤٠٠ - اشتهر اختلاف قول الشافعي في أن صلاة واحدة هل يجوز إقامتها خلف إمامين ؟

وتصوير ذلك أن تبطل صلاة الأول ، فيخالفه مستخلفٌ ، كما سذكره ، فيستدِّيْمُ المقتدون حكم القدوة معه ، كما ستصوره بعد إطلاق القولين .

(١) في الأصل . وفي (ط) : ثم .

والمنصوص عليه للشافعي في الجديد جواز الاستخلاف ، وقال في القديم : لا يجوز إقامة بقية الصلاة خلف الخليفة .

ثم اختلف أئمتنا في محل القولين :

فمنهم من أجراهما في الصلوات كلها ، وهو الظاهر ، ومنهم من خصص القولين بصلاة الجمعة ؛ فإن الجماعة ركنٌ فيها ، ويشرط فيها شرائط ، لا يشرط شيء منها في سائر الصلوات ، فليق بها اشتراط اتحاد الإمام .

١٤٠١ - وما نذكره في صورة المسألة قبل الخوض في التفصيل ، أن القول اختلف في أنه لو خطب الناس خطيب ، وصلى بهم غيره ، فهل يجوز ذلك أم لا ؟ وهذا قريب من إقامة الصلاة خلف إمامين .

وأختلف أئمتنا في ترتيب المذهب : فمنهم من يقول : تجويز ذلك أقرب من إقامة صلاة الجمعة بإمامين ؛ فإن ذلك في الصلاة يتبرأ صورة القدوة ، ويثبت قدوة جديدة ، لم تكن ، والصلاحة عبادة واحدة ، والخطبة تنفصل عن الجمعة ؛ فتعدد الخطيب والإمام في الصلاة ليس بدعاً .

وكان شيخي يرى إقامة الصلاة بإمامين أولى بالجواز من أن يخطب واحدٌ ويصلّي آخر ، ويقول : إذا انعقدت الجمعة ، فقد اشتمل عقدها على الإمام الأول ش ٧٧ والمستخلف / ، فالنظر إلى اتحاد العقد ، وإذا فرض التعدد في الخطيب والمصلّي ، فقد انقطع شرط الصلاة - وهو الخطبة - عن الصلاة ، ولم يقم بهما واحد ، مع تميز أحدهما عن الثاني ، وكان يقول : في الجديد تردد في جواز ذلك ، وجواز الاستخلاف مقطوع به في الجديد ، وقد قطعنا بأن الانفصال في الخطبة يؤثّر ؛ حيث يختلف القول فيه لو جرى في الصلاة .

التفریع على القولين في الاستخلاف في الجمعة :

١٤٠٢ - إن معناه ، فالإمام الأول إن بطلت صلاته بسبق حديث ، أو تعمد في الركعة الأولى ، والتفریع على القديم ، فالذى ذكره الأئمة أن الجمعة قد تعذر على

استدامة هذه الحالة [إن]<sup>(١)</sup> وقع ذلك في الركعة الأولى ؛ فإن القوم لم يدركوا ركعة تامة مع الإمام ، وإن وقع ذلك في الركعة الثانية ، انفردوا بها ، وأتموا الجمعة ، ونزلوا منزلة المسبوق إذا أدرك ركعة من صلاة الجمعة ؛ فإنه يقوم إلى الثانية منفرداً بها عن تحلل الإمام ، ويكون مدركاً للجمعة . وقطعوا بأن صلاة الإمام إن بطلت في الركعة الأولى ، فلا جمعة ، وإن بطلت في الثانية ، أتمَّ القوم الجمعة ، ولا استخلاف . ثم إن حكمنا بارتفاع الجمعة في الركعة الأولى ، ففي انقلابها ظهراً ، أو نفلاً ، أو بطلانها أصلاً ، ما قدمناه في مسألة الزحام .

١٤٠٣ - قال شيخي : قد ذكرنا في مسألة الانقضاض قولين : أن القوم لو انفضوا في الركعة الأولى ، ولم يبق إلا الإمام وحده ، فتصح جمعته ، فعلى هذا لا يمتنع أن نقول : إذا بطلت صلاة الإمام في الركعة الأولى ، فزوال الإمام عنهم كانقضاضهم عن الإمام ، فإذا كان الإمام يتم الجمعة وإن جرى الانقضاض في الركعة الأولى ، فكذلك القوم يتمون الجمعة ، وإن زال إمامهم في الركعة الأولى .

وهذا الذي ذكره قياس حسن ، غير أن الأصحاب قالوا : لو بطلت صلاة الإمام في الركعة الثانية ، أتموها جمعة ، وقد ذكرنا قولاً منصوصاً أن القوم لو انفضوا في الركعة الثانية ، فالإمام لا يصلи جمعة ، والإمام شيخي جرى على متابعة الأصحاب في الفرق بين الانقضاض وبين زوال الإمام في الركعة الثانية .

فالذى يقتضيه القياس عندي تخرير قول من الانقضاض في زوال الإمام في الركعة الثانية ؛ إذ لا يكاد يظهر فرق ؛ فإن الإمام ركن الجمعة في حق المقتدين ، كما أن القوم ركن الجمعة في حق الإمام ، وليس ذلك كأنفراد المسبوق / برکعة ؛ فإنه قد <sup>٧٨</sup> صحت الجمعة للإمام والجمع ، فأثبتت للمسبوق إدراك الجمعة ، على طريق التبعية لأقوام صحت جمعتهم .  
فهذا تفريعٌ على منع الاستخلاف .

١٤٠٤ - فاما إذا قلنا : يجوز الاستخلاف . فأول ما نذكره أن الإمام لو أحدث

(١) في الأصل ، و(ط) : بأن .

عامداً ، أو أخرج نفسه من الصلاة قصدأ ، أو سبقه الحدث ، فكل ذلك على و蒂رة واحدة ، والاستخلاف يجري في جميع هذه الصور عندنا .

وأبو حنيفة<sup>(١)</sup> إنما يجواز الاستخلاف إذا سبقه الحدث ، ثم يقول : لا تبطل الصلاة بسبق الحدث ، فالإمام يستخلف وهو بعينه في الصلاة .  
وعندنا أنه يجري الاستخلاف مع بطلان صلاة الإمام .

وللشافعي قول في القديم أن من سبقه الحدث في صلاته لا تبطل صلاته ، ولكن لا ينطوي التفريع في ذلك ؛ فإن هذا القول منصوص عليه في القديم ، والذي نص عليه في القديم منع الاستخلاف ، فلا يتأتى في الترتيب تفريع جواز الاستخلاف على قولنا بأن سبق الحدث لا يفسد صلاة الإمام .

ثم ما صار إليه أبو حنيفة خلي عن التحصيل ؟ فإن الاستخلاف يليق بزوال الإمام الأول عن الصلاة .

١٤٠٥ - ثم الذي نبتدئه في ذلك أن المستخلف يشترط فيه أن يكون عقد الصلاة مع الإمام أولاً ، وصار من جملة المقتدين ، ثم يستخلف ، فلو بطلت صلاة الإمام أولاً ، وأراد أن يستخلف من لم يتحرم بالصلاحة بعد ، حتى يتحرّم ويتقدم ويؤم بهم ، فهذا غير جائز في الاستخلاف . وسأذكر حكم هذه الصورة في آخر المسألة إذا تمّمت غرضي في الاستخلاف .

١٤٠٦ - فإذا ثبت أن الاستخلاف يختص بمن عقد صلاته قبل بطلان صلاة الإمام ، فلا يخلو إما أن يجري هذا في الركعة الأولى ، أو يجري في الثانية ، فإن جرى في الأولى ، فهل يشترط أن يكون الخليفة من سمع الخطبة ؟ ذكر الأئمة فيه خلافاً في جميع الطرق . ثم الذي صححوه أن ذلك ليس بشرط ؟ فإنه إذا عقد صلاته ، صار في حكم من سمع الخطبة ، وضاهي في حكمه حكمهم .

ثم قال الأئمة : إن استخلف الإمام رجلاً مقتدياً به جاز ، فلو مضى الإمام على وجهه ، ولم يستخلف أحداً ، فالقوم يقدّمون الخليفة من جملة المقتدين بالإشارة ،

(١) ر . مختصر الطحاوي : ٣٢ ، حاشية ابن عابدين : ٤٠٣ / ١ .

وأتفق الأصحاب على أن ذلك جائزٌ منهم ، ثم قالوا يجب الاستخلاف في الركعة ش ٧٨ الأولى ؛ فإن ذلك إذا اتفق يتربّع عليه / إدراك الجمعة ، ولو أرادوا أن ينفردوا ، لم تصح جمعتهم ، وإقامة الجمعة واجبة عليهم ، فيتعين الاستخلاف لما ذكرناه .

ثم الذي ذكره الأئمة أنه إذا صح الاستخلاف ، وتقدم الخليفة ، استمر الناس على صلاتهم ، ولا حاجة بهم إلى تجديد نية الاقتداء بال الخليفة . وفائدة الاستخلاف نزول الخليفة متزلة الإمام الأول ، حتى كأنه هو ، ولو استمرت الإمامة من الأول ، لم يكن لتجدد نية الاقتداء معنى ، ولو انقطعت القدوة الأولى ، لكان الظاهر في القياس انقطاع الجمعة ، ثم إن كان التقديم من القوم ، ولم يستخلف الإمام الأول ، فيكفي عندي صَدَر<sup>(١)</sup> لهذا من واحد من القوم ، ولو شرطنا صدوره من جميعهم ، وهم مائة ألف مثلاً ، لعسر الوصول إلى ذلك في أثناء الصلاة .

ولو تقدم واحد بنفسه ، ولم يقدمه أحد ، فيه احتمال عندي ؛ من جهة أنه لم يستخلفه أحد ، ويظهر الجواز ، من جهة أنه من القوم ، فتقديمه نفسه كتقديمه آخر .  
والله أعلم .

١٤٠٧- ولو قدم الإمام إنساناً ، وقدم القوم آخر ، فليس في هذا عندي نقل ، والمسألة محتملة .

ولعل الأظهر أن المتبَع من يستخلفه القوم ؛ فإن الإمام قد بطلت صلاته ، وإنما يستخلف بعلقة إمامية كانت وزالت ، وال القوم باقون في الصلاة ، وهم أولى بالاستخلاف .

١٤٠٨- ثم ينبغي أن يجري الاستخلاف على القرب ، بحيث لا يطول الفصل ، فإن قضوا على الانفراد ركناً ، ثم استخلفوا ، لم يجز . وإن طولوا الركن الذي هم فيه ، ثم استخلفوا بعد طول الزمان ، ففي المسألة احتمال .

وكل ما ذكرناه مفروع على ما ذكره الأصحاب ، من أنهم لو لم يستخلفوا في الركعة الأولى ، فلا يصلّون الجمعة .

(١) صَدَر بفتحتين أي صدور ، واستعمال المصدر بهذا الوزن يجري بصفة شبه دائمة على لسان الإمام .

والذي حكى عنه شيخي في تفريع ذلك على الانقضاض لا تفريع عليه .

١٤٠٩ - ثم إذا جرى الاستخلاف في الركعة الأولى ، فالإمام المستخلف يصلي الجمعة كالقوم ؛ فإنه اقتدى أولاً وعقد الصلاة ، ثم استخلف ، فسبيله في الإدراك كسبيل القوم . وكل ما ذكرناه فيه إذا جرى الاستخلاف في الركعة الأولى .

١٤١٠ - فأما إذا تمت ركعة مع الإمام الأول ، ثم فسدت صلاته في الركعة الثانية ، فالذى ذكره الأصحاب أنه لا يجب الاستخلاف في الركعة الثانية ؛ إذ سبب وجوبه في الأولى أنهم لم يدركوا مع الإمام ركعة / ، فأما إذا صلوا ركعة ، فلو انفردوا - وقد فسدت صلاة الإمام - لصحت جمعتهم ؛ فلا يلزمهم الاستخلاف .

ثم نص الأصحاب على أن المقتدين لا يلزمهم الاستخلاف ، ولو استخلف الإمام لا يلزمهم أن يتبعوه ، بل هم بال الخيار إن شاءوا ، استخلفوا ، وإذا استخلف الإمام ، فهم بال الخيار إن شاءوا ، تابعوه واستمروا ، وإن شاءوا ، انفردوا . ولو اقتدى بعضهم وانفرد آخرون ، جاز .

١٤١١ - فإن قيل : لو بقي الإمام الأول ، ولم يطرأ ما يبطل صلاته ، فلو أراد القوم ، أو واحدٌ منهم أن ينفردوا بالرکعة الثانية ، وينووا قطع القدوة والخروج عن المتابعة ، فما ترون فيه ؟ قلنا : لو جرى هذا في سائر الصلوات ، ففي المسألة قولان في حق غير المعنور ، كما تقدم ذكره ، والذي نراه القطع بأن هذا في الجمعة غير جائز ، وإن مضت الركعة الأولى على الصحة ؛ فإن الجمعة واجبة في الجمعة ، فلا يجوز قطع الواجب ، فإن قيل : هلا أوجبتم الاستخلاف لت-dom الجمعة ؟ قلنا : لم يوجبها أحد في الركعة الثانية ؛ فإنهم إنما التزموا الوفاء بما نَوَّوه من الاقتداء الأول ، فأما الاستخلاف وإن كان تdom به الجمعة ، فهو ابتداء أمر ، فهذا ما أردناه .

١٤١٢ - ولو استخلف الإمام في الركعة الثانية مسبوقاً ، لم يدرك الركعة الأولى ، في جواز ذلك قولان : أحدهما - المنع ؛ فإن هذا الإمام لا يكون مدركاً للجمعة ، كما سنوضحه في التفصيل إن شاء الله .

والثاني - الجواز ؛ فإنه بمثابة الإمام ، حتى كأنه هو ، وهذا يترتب عندي على

ما تقدم من أنّا هل نشرط أن يكون الخليفة قد سمع الخطبة؟ فإن شرطنا ذلك ، فلا يجوز استخلاف المسبوق ، وإن جوزنا استخلاف من لم يسمع الخطبة ، ففي استخلاف المسبوق بالركعة الأولى قولان ، والمسألة مفروضة [فيما]<sup>(١)</sup> إذا اقتدى المسبوق أولاً ، وانعقدت صلاته ، ثم فسدت صلاة الإمام واستخلفه .

ثم قال الشافعي مفرعاً على جواز استخلاف المسبوق : إذا تقدم ، فإنه يجري على ترتيب صلاة الإمام ، ولتكن صلاته على صفة صلاته لو بقي مقتدياً بالإمام الأول ، فيجلس إذا انقضت هذه الركعة بقدر جلوس الإمام تقربياً ، ويجلس معه القوم ، ثم يومئذ إيماء ، فيتحلل / المقتدون عن جمعتهم ، ويقوم الخليفة إلى ما عليه ، على ش ٧٩ ما سنوضح تفصيل ما عليه إن شاء الله .

ثم لهذا الخليفة لا يكون مدركاً للجمعة بلا خلاف ؛ فإنه لم يدرك ركعة من الجمعة مع الإمام .

ولو دخل مسبوق واقتدى بهذا المسبوق المستخلف - على قولنا يصح استخلافه - فيكون المقتدي به مدركاً للجمعة ، حتى لو أدركه في رکوع هذه الركعة ، حكم بكونه مدركاً للجمعة ؛ وذلك أنه يجري على ترتيب صلاة الإمام ، حتى كأنه هو في حق المقتدين ، ولذلك يتشهد ، وليس لهذا ترتيب صلاة نفسه ، فهو في التحقيق حال في حق المقتدين به محل الإمام الأول لو بقي ، ولكنه في نفسه غير مدرك للجمعة .

قال ابن سريج : يخرج في المسبوق الخليفة - على قولنا : يجوز استخلافه - قولان ، في أنه هل يصح ظهوره - على أصلين : أحدهما - أنه نوى الجمعة ، وقد ذكرنا قولين في أن الظاهر هل يصح بنية الجمعة إذا تعذر الجمعة؟ / الثاني - أنَّ الظاهر لو صحناه ، لكان قبل الفراغ من صلاة الجمعة ، وفي صحة الظاهر قبل الفراغ من صلاة الجمعة قولان ، وسيأتي ذكرهما .

ثم إن صحناه ظهره ، فلا كلام ، وإن لم نصححه - وقد قطع الكافة بأنه لا جمعة له - ف تكون صلاته نفلاً على [قول]<sup>(٢)</sup> .

(١) زيادة من (ط) . وفي (ل) : « فيه » .

(٢) في الأصل و(ط) : قولين .

ثم قال : سيأتي الخلاف في أن إمامَ القوم لو كان متغلاً ، فهل يصح منهم الاقتداء به في صلاة الجمعة ؟ فإن صححنا ذلك ، فلو دخل مسبوق واقتدى به ، صار مدركاً للجمعة ؛ فإن صلاة الخليفة بين أن تكون ظهراً ، وبين أن تكون نفلاً ، وكيفما فرض ، فيصح الاقتداء به .

وإن قلنا : لا يجوز أن يكون إمام الجمعة متغلاً ، فالمسبوق المقتدي به لا يكون مدركاً للجمعة ، ولكن يصح اقتداء الذين أدركوا الركعة الأولى مع الإمام الأول به ؛ فإنهم لو انفردوا بتلك الركعة ، لكانوا مدركين للجمعة ، فليس الجماعة مشروطة في حقهم ، فلا يمتنع أن يقتدوا فيها بمتغلاً ، كما يسوغ ذلك في إقامة سائر الفرائض خلف المتنقل ، فأما المسبوق ، فالجماعة شرطٌ في إدراكه الجمعة ، ثم إذا لم نجُوز أن يكون الإمام متغلاً ، فلا يكون هو مدركاً للجمعة .

١٤١٣ - وما يليق بترتيب الكلام ورعاية النظام فيه ، أنا إذا جوّزنا استخلاف المسبوق ، فقد التزمنا الحكم بصحة صلاته ، / فكأنما نفترع على أن ظهره صحيح ، أو ينقلب نفلاً .

وأما التفريع على أن صلاته تبطل ، فيؤدي إلى منع استخلافه ؛ فإن من تبطل صلاته ، يستحيل تقديره إماماً أولاً ، ثم الانعطاف على صلاته بالبطلان آخرأ . نعم . إذا منعنا استخلافه ، فيخرج في صلاته قولان في أنها ظهر ، فإن لم تكن ظهراً ، خرج قولان في أنها باطلة أو نفل .

هذا تمام القول في استخلاف المسبوق .

١٤١٤ - وبقي في إتمام الغرض من المسألة ما وعدنا ذكره من استخلاف من لم يقتد بالإمام .

وتوصير ذلك أنه لو بطلت صلاة الإمام - وقد دخل داخلٌ ولم يقتد بعد - فالإمام يأمره حتى يتقدم ، ويتحرج بالصلاة ، ويقتدي القوم به . فهذا نفرضه في غير صلاة الجمعة ، ثم نذكره في صلاة الجمعة .

فإن جرى ذلك في غير الجمعة ، فالذي يجب تقديمُه أن هذا ليس باستخلاف ،

والمتقدم ليس خليفة ، وإنما هو عاقد صلاة نفسه ، جارٍ على ترتيب نفسه فيها ، وقد انقطعت قدوة المقتدين بإمامهم ، فإن اقتدوا بهذا الرجل ، فسبيلهم كسبيل منفردين ، يقتدون في أثناء الصلاة ، وقد ذكرنا ما فيه من اختلاف القول فيما تقدم .

وإن فرضنا هذه الواقعة في الجمعة ، ففي صحة الظاهر لهذا المتقدم قولان ، وفي صحة صلاته على أحد القولين قولان . فإن لم نصح صلاته ، فلا يصح اقتداء أحد به ، وإن صححتنا صلاته ، فنقول : إن جرى هذا في الركعة الأولى - والتفرع في جميع ذلك على ما ذكره الأصحاب - فقد انقطعت قدوة القوم ، فلا جمعة لهم ؛ فإنهما لم يدركوا ركعة مع إمام الجمعة ، ولم تصح الخلافة على هذه الصورة في حق هذا الداخل . وقد نقول : لا يصح ظهر القوم ، والجمعة لا مطعم فيها وفي صحة نفلهم كلامٌ على ما تكرر . فإن صحت صلاته ، فننوهوا الاقتداء بهذا المتقدم على الصورة التي ذكرناها ، فهو لاء نَوَّوا قدوة في أثناء الصلاة ، وفيه من الكلام ما مضى .

وإن أحسوا بحقيقة الحال ، فقطعوا الصلاة ، وابتداً لهذا الداخل المتقدم ، ونوى الجمعة ، واقتدى القوم به ابتداء ، صحت الجمعة للمتقدم ، والمقتدين به ، إذا جوزنا أن يخطب رجل ، ويصلِّي الجمعة غيرُ من خطب ، فإن لم نجُوز ، فلا جمعة لهم . ثم لا يخفى بقية التفرع .

فهذا تفريع الحكم لو جرى ما ذكرناه في الركعة الأولى . /

١٤١٥ - فأما إذا جرى في الركعة الثانية ، فقد ذكرنا من مذهب الأصحاب أن جمعة القوم صحيحة ، وإن انفردوا بالركعة الأخيرة ، فلو تقدم الداخل ونوى الجمعة ، فاقتدى القوم ، فقد نقول : لا تصح صلاة المتقدم الذي نوى الجمعة ، فلا يصح اقتدائهم ، مع العلم بذلك ، وبطلت صلاتهم .

وإن قلنا : تصح صلاة المتقدم ظهراً أو نهلاً ، فال القوم قد انقطعت قدواتهم ، ولم يصح الاستخلاف ، فإن اقتدوا به ، كان هذا اقتداء طارئاً على الصلاة بعد ثبوت حقيقة الانفراد ، وفي جواز ذلك القولان الجاريان في سائر الصلوات .

فهذا منتهي القول في الاستخلاف وما يتعلق به .

## فِصْلُكَ

١٤١٦ - ذكر صاحب التقريب تفصيلاً جاماً في نية صلاة الجمعة ، فقال : اشتهر الخلاف في أن الجمعة ظهر مقصورة أم صلاة على حيالها ؟ فإن قلنا هي صلاة بنفسها ، وليس ظهراً ، فلا بد من نية الجمعة ، ولو نوى المرء ظهراً مقصورة ، "لم تصح جمعته .

وإن قلنا : هي ظهر مقصورة ، ولو نوى المكلف ظهراً مقصورة<sup>(١)</sup> ففي صحة الجمعة بهذه النية وجهان : أحدهما - يصح ؛ فإنه نوى الصلاة على حقيقتها وصفتها . والثاني - لا تصح الجمعة ؛ فإن الغرض الأظاهر [من الباب التمييز ، وهذه الصلاة ، وإن كانت ظهراً مقصورة ، فليست كالظهر المقصورة]<sup>(٢)</sup> في السفر ، بل هو مقصور تمييز ، بحكمه ، وصفته ، وشرطه [عن]<sup>(٣)</sup> كل ظهر مقصورة ، فلا بد من تمييزه بما يختص به ، وهو الجمعة .

ثم ذكر في سياق الكلام شيئاً ، فقال : إذا نوى الجمعة ، وقلنا : هي صلاة على حيالها ، فذاك . وإن قلنا : هي ظهر مقصورة ، فهل يجب التعرض في النية لقصد القصر ، أم يكفي نية الجمعة ؟ فعلى وجهين : أصحهما - أن نية الجمعة كافية ؛ فإنها لا تكون إلا مقصورة .

والثاني - لا بد من قصد القصر ؛ فإن الأصل الإتمام ، وهذا ضعيف ، لا اتجاه له أصلاً ، ولكنه صرخ بنقله مراراً ، فنقلناه ، وهو غير معدود من المذهب .

وجميع ما ذكرناه في الانقضاض ، والزحام ، والاستخلاف ، متعلق بشرط واحد وهو الجمعة ، فجرت هذه المسائل الموصوفة متفرعة على حكم الجمعة .

(١) ما بين القوسين ساقط من (ت ١) .

(٢) زيادة من (ت ١) .

(٣) مزيدة من (ت ١) .

فَصَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

١٤١٧- قد ذكرنا في الشرائط المرعية الوقت ، فنقول في بيانه : إن وقع شيء من صلاة الإمام والمقتدين به في وقت العصر ، فلا تصح الجمعة وفاماً .

ثم نقول : لو وقعت التسلية الأولى وراء الوقت ، فلا جمعة ، ثم يعود الترتيب المقدم في أن الجمعة/ إذا لم تصح ، فهل يبنون عليها ظهراً؟ وقد تكرر هذا على ٨١ أي الترتيب المعروف مراراً .

١٤١٨ - ولو أدرك مسبوق ركعةً من الجمعة مثلاً وتحلل الإمام ، والسابقون المقتدون به في الوقت ، فقام المسبوق إلى تدارك الركعة التي فاتته ، فوقعت ركعته ، أو آخرها وراء الوقت ، ففي المسألة وجهان مشهوران : أحدهما - أنه لا تصح جماعة المسبوق لوقوع بعضها وراء الوقت ، فصار كما لو اتفق ذلك في صلاة الإمام والمقتدين

والثاني - تصح للمسبوق ؛ فإنه تابع<sup>\*</sup> للقوم ، وقد صحت جمعتهم ، وهذا أدرك ركعةً معهم في الوقت ، فتبعدونهم في صحة الجمعة .

وعلى الجملة اعتناء الشرع بالوقت أعظم من اعتنائه بالجماعة ، ولذلك اختلفت الأقوال في الانقضاض ، وإن اختلت الجماعة به ، ولم يختلف المذهب في أن شيئاً من صلاة الإمام ، لو وقعت وراء الوقت ، لم تكن جمعة ، وإن وقع معظم في الوقت . والمسبوق لا يمتنع أن ينفرد بركعة ، وفيه وقوع شيء من صلاته وراء الوقت الخلافُ الذي ذكرناه . ولعل السبب فيه أن الجماعة على صورة صلاة مقصورة ، أو هي مقصورة على الحقيقة ، والاقتصر على الركعتين مشروط بالمحافظة على الوقت ، وذلك داخل تحت اختيار الإمام والقوم ، فاما اختلال الجماعة في الأنثناء والانتهاء ، فلا يتعلق بالاختيار كما تقرر في مسألة الزحام .

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
فُصِّلَتِ الْأُمُورُ

### يجمع تقاسيم لا بد من الإحاطة بها

١٤١٩ - فنقول : الناس في الجمعة على أقسام ، منهم من لا يلزمهم حضور الجامع وإقامة الجمعة ، ولو حضروا الجامع ، فهم على تخييرهم ، إن أحبو أقاموها ، وإن أحبو أقاموا ظهراً ، وهؤلاء : النساء ، والعبيد ، والصبيان ، والمسافرون ، والمتخصصون . وذكر صاحب التلخيص في العبد تحريراً أنه إذا حضر ؛ لزمه الجمعة . وهذا غلط باتفاق الأصحاب ، ولا يوجد لهذا التحرير في جميع نسخ الكتاب ، فلعله هفوة من ناقل .

١٤٢٠ - ثم هؤلاء لا يكمل بهم العدد المشروع قطعاً ؛ فإنهم على نفائض ظاهرة لازمة ، وصفات الكمال مرعية في العدد الذين تتعقد بهم الجمعة .  
ومن نصفه حر ، ونصفه عبد ، في معنى العبد الرقيق .

وذكر بعض المصنفين أن الجمعة إذا كانت في نوبة مالك الرق ، فلا جمعة ؛ فإنه في معنى الرقيق في / نوبة السيد ، فإن وقعت الجمعة في نوبة من نصفه حر ، فهل يلزم ش ٨١ إقامة الجمعة ؟ فعلى وجهين ، وإن لم يكن بينه وبين السيد مهابة ، فلا تلزم الجمعة أصلاً ، وذكر الوجهين في نهاية الصحف . والوجه القطع بأنه لا يلزم إقامة الجمعة .  
ولا أعرف خلافاً أن المكاتب لا تلزم الجمعة وإن كان [مستقلأً]<sup>(١)</sup> بنفسه .

وسقوط الجمعة عن المسافر المتخصص باتفاق أووضح دلالة على أن الكمال والاستقلال مرعي في وجوب الجمعة .

وإن كان من نصفه حر في يوم نفسه ، فهو في نوبته مدفوع إلى الجد في التكسب لنصفه الحر ، فهو في شغل شاغل لمكان الرق .

ولا شك أن الجمعة لا تعقد بمن نصفه رقيق ، وإنما التردد الذي حكيناه في

(١) في الأصل : « متکفلاً ». والمثبت من (ت ١) .

وجوب الجمعة ، فاما أن يعد في العدد المعتبر في عقد الجمعة ، فلا .  
فهذا تفصيل القول في الذين لا تلزمهم الجمعة ، ولو حضروها ، فهم على  
تخييرهم ، ولا يعذون في الأربعين .

١٤٢١ - ومن الناس من لا يلزمهم حضور [الجامع]<sup>(١)</sup> ولو حضره متبرعاً في وقت  
الصلاوة ، أو حضره لشغله ، لزمه أن يقيم الجمعة ، وهؤلاء هم المرضى ،  
والمعذورون ؛ فإنهم عذروا في التخلف ، فإذا حضروا لمتهم الجمعة ، وهم يعذون<sup>(٢)</sup>  
من الأربعين إذا حضروا ؛ فإنهم على كمال الصفات .

وإن ظن ظان أن المريض كالمسافر في بعض الرخص ؛ فإنه يفطر في رمضان إفطار  
المسافر ، ثم الجمعة لا تعقد بالمسافرين ، فينبغي ألا تعقد بالمرضى ، فهذا مردود  
عليه ؛ فإن المريض مستوطن من أهل القطر ، فمرضه الذي يعذرها لا يحظره عن الكمال  
المعتبر ، ولا تعوييل على الرخص ؛ فإنه أولاً لا يقصر ولا يجمع ، وإفطاره ليس ملحاً  
بالرخص ، بل هو من قبيل الضرورات ، وإنما تميز الرخصة بما يباح للضرورة أو  
الحاجة ؛ من جهة أن المسافر وإن لم يكن محوجاً إلى الرخص ، يترخص ، حملًا على  
كون [السفر]<sup>(٣)</sup> مظنة للمشقة ، ولا يعتبر فيه الأحوال والآحاد ، والمريض إذا وجد  
خفة في يوم ، لم يفطر ، ولو وجد قوةً ومؤنة في أثناء الصلاة ، وكان يصلبي قاعداً ،  
لزمه أن يقوم .

ومما يتعلق بالمريض والمعذور أن العدد لو كان ناقصاً بواحد مثلاً / ولو حضر ،  
لتم العدد به ، ولو تخلف ، لا يمكن إقامة الجمعة ، وكانت الجمعة تتغطى بسبب  
تخلفه ، فلا يلزمها أن يتتكلف ويحضر ؛ فإذاً هو من ينفع به العدد ، ولو يلزمها أن  
يحضر ، ولا يختلف الأمر بين أن تتغطى تخلفه الجمعة أو لا تتغطى ، ولو حضر  
في وقت الصلاة ، لرمته الجمعة ، ثم تعقد الجمعة ، وإن كان يصلبي قاعداً لمرضه .  
ولو حضر قبل دخول الوقت ، فالوجه القطع بأن له أن ينصرف لو أراد ، وإن كان

(١) في الأصل : الجمعة .

(٢) في الأصل ، وفي (ط) : لا يعذون .

(٣) في الأصل ، وفي (ط) : المسافر .

دخل الوقت ، وقامت الصلاة ، أقام الجمعة ، وإن كان بين دخول الوقت وبين إقامة الصلاة مدة ، وكان لا يناله مزيدٌ مشقة ، في مصاورة الإقامة في الجامع ، حتى تقام الجمعة ، يلزمها ذلك .

وإن كان يناله مشقة في الصبر ، فالذى أراه أن ينصرف إن أراد ، ولا يلزمها المصاورة ، ولعل هذا يُضبط بما ضبط به جواز ترك القيام ، وإثارة القعود في الصلاة المفروضة .

فهذا بيان القول في المرضى .

١٤٢٢ - ومن الناس من يلزمهم إقامة الجمعة ، وحضور الجامع ، ثم ظاهر المذهب أن العدد لا يتم بهم ، وهم الذين نَوَّا إقامة مدة لأشغالِ لهم ، ثم هم عازمون على الانصراف إلى أوطانهم ، إذا قضوا أو طارهم ، كالتجار والمتفقهة ، ولا يعد هؤلاء من أهل البلدة ، بل يسمون الغرباء ، فلا يكمل بهم الأربعون ؟ فإنهم ليسوا من أهل البلدة .

والذى يحقق ذلك أنا لم نصحح الجمعة من المقيمين في البوادي تحت الخيام والأنية ؟ فإنهم وإن أبرموا العزم ، فالخيام مهيئة للنقل ، فدل أن المعتبر إقامةٌ تامة ، في محل مهيأ لها ، ولكن وإن حكمنا بأن العدد لا يتم بهم ، فيلزمهم أن يحضروا ، ويقيموا الجمعة إذا كملت العدة بأصحاب الكمال .

والسبب فيه أن سقوط الجمعة معدودٌ من قبيل الرخص ، وهؤلاء الغرباء إذا أقاموا على الصفة التي ذكرناها ، لم يجز لهم أن يتخصصوا بشيء من رخص المسافرين ، فترتب على ذلك أنه يلزمهم الجمعة ، ولا يتم بهم العدد .

وذهب بعض أصحابنا إلى أن الغرباء ، الذين تلزمهم الجمعة ، يحكم بانعقاد الجمعة بهم ، وهذا وإن لم يكن ظاهر المذهب ، فليس بعيداً عن القياس .

فاما أهل الكمال : وهم العقلاء ، البالغون ، الذكور ، الأحرار ، المقيمون ، الذين يدعون من أهل البقعة ، ولا يعتادون الانتقال شتاء ولا صيفاً ، فهم الذين يلزمهم ، وتنعقد / بهم الجمعة .

١٤٢٣- فهذا بيان أحكام طبقات الناس في أمر الجمعة <sup>(١)</sup> ثم جميعهم على درجاتهم ، إذا حضروا وصلوا الجمعة <sup>(١)</sup> وقد استجمعت شرائطها ، فصلاتهم صحيحة ، والسبب فيه أن الجمعة وإن كانت مقصورة في الصورة ، فقد أثبتت لأصحاب الكمال الذين لا عذر لهم ، فلأن تصح من أصحاب المعاذير أولئك ، وهذا مجمع عليه .

### فصل

١٤٢٤- قد ذكرنا فيما تقدم المعاذير التي ترك الجماعات بسببها ، وقد قال الأئمة : كل عذر يُرخص في ترك الجماعات المسنونة يُرخص لأجله في ترك الجمعة أيضاً ، وقد مضى تفصيلها .

فمن جملة الأعذار المرض ، ومنها تمريض مريض والقيام عليه .

وقد فصل الأئمة هذا ، فقالوا : إن كان له قريب محتضر متزول به ، فيجوز له ترك الجمعة ، والوقوف عنده حتى يقضي نحبه ، وإن فاته الجمعة بهذا السبب ، عذر ، والأصل فيه : « ما روي أن ابن عمر كان يطّيب يوم الجمعة لبروح إلى الجامع ، فأخبر أن فلاناً البدربي متزول به ، فحضره وترك الجمعة » <sup>(٢)</sup> وكان هذا البدربي سعيد بن زيد ابن عمر بن نفیل ، وهو من العشرة الذين شهد لهم رسول الله صلى الله عليه وسلم بالجنة ، وكان قريباً لابن عمر . وجواز ترك الجمعة في هذه الصورة إنما هو لاشغال القلب ، لا لضرر ينال المتزول به ، ولكن لو قضى نحبه في غيبة من يحضر الجامع ، فقد يعظم وقوعه على قلبه ، فساغ التخلف بهذا السبب ، فليفهم الفاهم هذا ولি�تخذه أصلاً في الفصل .

(١) ما بين القوسين ساقط من (ت ١) .

(٢) أثر ابن عمر ، رواه البخاري في صحيحه ، من حديث نافع . (ر . صحيح البخاري : ١٣/٥ ، كتاب المغازي ، باب (١٠) ح ٣٩٩٠ ، سنن البيهقي : ٣/١٨٥ ، والتلخيص : ٧٤/٢ ، بدون رقم ، آخر باب الجمعة) .

وقد تقدم أن ترك الجمعة بعد المطر جائز وفاقاً ، وكذلك الوحل الشديد ، على ظاهر المذهب .

١٤٢٥ - والمرض الذي يجوز التخلف به لا يبلغ مبلغ الذي يجوز لأجله القعود في الصلاة المفروضة ، ولكنه مقيسٌ ، معتبر بما يلقاء الماشي في الوحل والمطر ، وبما ينال من يفوته موتُ قريبه من [المضض]<sup>(١)</sup> ، ولو كان له زوجة أو مملوك ، فهو عندي على معنى القريب ، ولا يبعد أن يكون المولى كذلك ؛ فإن الأئمة لم يفصلوا في القريب بين من يقرب إدلاً وَهُوَ وبين من يبعد .

ولو كان ثمَّ مريض ، فأراد أن يقوم بتمريضه ، ويترك الجمعة ، فإن لم يكن للمربيض قريب<sup>(٢)</sup> ، ولم يكن بينه وبينه سبب مما ذكره ، وكان لا ينال المريض ضرر بمفارقه ، فيتعين حضور الجامع ، وإن كان المريض قريبه ، وكذلك إن كان للمريض ي٣٣ من يتلقده في غيابه / .

١٤٢٦ - فاما إذا لم يكن لذلك المريض من يمرضه ، وكان يناله ضررٌ بغيابه ، فهذا أبهمه الفقهاء ، ولم يفصلوه على ما ينبغي ، وأنا أقول فيه : من أشرف على الهلاك من المسلمين وأمكن إنقاذه ، فإنقاذه فرضٌ على الكفاية ، ولو تركه أهلُ القطر حتى هلك حرجوا من عند آخرهم ، وعليه يخرج إطعام المضطر . وكان شيخي يذكر مجتمع فرائض الكفايات في كتاب السير ، وسنذكرها في مواضعها إن شاء الله تعالى .

وقدرُ غرضنا منه أن الذي يتعلق بفرض الكفاية ، في هذا الفن الذي نحن فيه ، الإنقاذُ من ال�لاك ، فأما إذا فرض جائعٌ قد بلغ به الجوع مبلغاً مضرأً ، فلست أرى تدارك هذا من فروض الكفايات ؛ فإن هذا لو قيل به ، لأدى إلى تأثير خلق الله على عموم الأحوال ؛ فإن الحاجة عامة ، والضرر غالب في الأصحاب والمرضى . نعم يجب على الإمام تعهد هؤلاء وسد خلواتهم من مال المصالح ؛ فإن سبيل تعلق استحقاق هؤلاء بمال بيت المال ، كسبيل تعلق حق الولد الفقير بمال الأب الغني ، فإذا كان في

(١) في الأصل ، وفي (ط) : المرض . والمثبت من (ت ١) .

(٢) عبارة (ل) : « فإن لم يكن المريض قريبه » .

بيت المال مالٌ ، فهؤلاء محالون عليه ، والدليل عليه أن من اضطر وانتهى إلى خوف الهاك ، فله أن يأخذ مال غيره ، ولو جاع ، لم يكن له ذلك .

ولو خلا بيت المال عن المال ، ففي هذا نظر كلي إيجالي<sup>(١)</sup> ، استجمعت أطرافاً منه في (الغائي) . وإنما نبهت على هذا المقدار لمسيس الحاجة إليه .

فنقول : إن كان غيبة المرء عن المريض تؤدي إلى هلاكه ، فلا شك أنه يترك الجمعة ، ويقوم عليه سواء كان أجنبياً ، أو كان بينه وبينه قرابةً ، أو سبب ، مما سبق ذكره .

ولو قيل : ليس القائم عليه بأولى في كفاية ذلك من غيره ، فليحضر الجامع ، ولikel أمره إلى آخر . قلنا : هذا يتوجه إذن في حق كل من يقوم عليه ، وفيه ما يؤدي إلى ضياعه ، فإذاً يجوز أن يتذرع من يوفق لذلك ، ويترك الجمعة .

وإن لم يكن المريض بحيث يخاف عليه لو ترك ، ولكن كان يناله ضرر ظاهر في ذلك ، على حد الجوع المضر الذي [لا]<sup>(٢)</sup> يبلغ مبلغ الضرورة كما تقدم وصفه ، فهل يجوز لمن يريد القيام على المريض أن يترك الجمعة أو لا ؟ نقول : إن كان يقوم على المريض من يكفيه ، ومن لا يلزم الجمعة مثلاً ، فلا يجوز للكامل<sup>(٣)</sup> أن يترك الجمعة بسبب القيام عليه ؛ لمكان اشتغال قلبه بالغيبة عنه ، بخلاف المتزول به القريب .

وإن لم يكن للمريض من يقوم عليه ، وكان يناله ضرر لا يبلغ كفايته مبلغ فروض الكفایات ، ففي جواز القيام عليه ، وترك الجمعة بسبب دفع الضرر عنه أوجه ، جمعتها من شرح التلخيص وغيره ، أحدها - وهو الأفقه أن يترك الجمعة ؛ فإنما لا نشترط في العذر الذي تترك الجمعة لأجله الضرورة ، وشدة الحاجة ، ودرءُ ضرر ظاهر عن مسلم ليس بالهين ، وإن لم يكن من فروض الكفایات . وهذا القائل لا يفرق بين القريب والأجنبي ، وهو اختيار الصيدلاني .

**والوجه الثاني - أنه لا يجوز ترك الجمعة لهذا ؛ فإن هذا كثير ، ولو تركت الجمعة**

(١) إيجالي : أي سياسي ، والإيالة هي السياسة الشرعية .

(٢) مزيدة من : (ت ١) .

(٣) الكامل : أي من تجب عليه الجمعة ، وتكميل فيه صفات الوجوب .

لمثله ، لأدى إلى تعطيلها ، فأما الإقامة على قريب متزول به ، فهو مما ينذر ، وما ينال القلب عنه من التأسف على فوته شديد .

والوجه الثالث - أنه يفرق بين أن يكون المريض قريباً ، أو أجنبياً ، والفرق في ذلك يعود إلى اشتغال القلب ، وما يناله من مضمض الرقة على القريب .  
فهذا مجموع القول في ذلك .

١٤٢٧ - وترجمة الفصل أن ترك الجمعة للقيام بفرض كفاية سائغ في القريب والأجنبي ، وتركها بسبب متزول به جائز في حق القريب ، ومن هو على سبب خاص ، كما تقدم ذكره ، فأما تركها بسبب متزول به أجنبي لمكان صداقه ، فلا يجوز أصلاً ، إذا لم يكن ثم دفع ضرر ، وإن كان سبب الإقامة دفع ضرر ، ليس دفعه من فروض الكفایات ، ففيه الأوجه التي ذكرناها .  
فهذا تمام البيان في ذلك .

١٤٢٨ - ثم نذكر بعد هذا تفصيل القول فيمن يصلّي الظهر قبل فوات الجمعة ، فنقول : أصحاب المعاذير الذين لا تلزمهم الجمعة إذا أرادوا أن يقيموا صلاة الظهر ، قبل فوات الجمعة ، فيجوز ذلك لهم ، ويُجزيء عنهم ، ثم إذا كان ذلك العذر بحيث لا يرجى زواله ، ولا يتأنّى معه حضور الجامع ، كالزمانة ، فالالأولى للموصوف بهذا العذر أن يصلّي الظهر في أول الوقت رعاية لتعجيل الصلاة . وكذلك المرأة ، وإن كان يتصور منها الحضور ، فالالأولى أن تلزم بيتها ، والأئمّة لازمة ، فالالأولى لها أن تعجل الصلاة .

فأما أصحاب المعاذير التي يتصوّر زوالها ، كالمريض مرضًا يتوقع أن يخف على الفور ، وكالعبد يتوقع أن يعتق ، والمسافر يتصور أن ينوي الإقامة ، فالالأولى لهؤلاء أن يؤخروا الظهر إلى فوات الجمعة .

٨٤ وكان شيخي يحكى وجهين في معنى الفوات / : أحدهما - أن يرفع الإمام رأسه من الركوع في الركعة الثانية ؛ فإنه إذا انتهى إلى ذلك ، فقد فاتت الجمعة .  
والثاني - أن المرعي في هذا تصوّر الإدراك في حق كل واحد ، فإن كان منزل من

فيه الكلام بعيداً ، بحيث يعلم أنه قد انتهى الوقت إلى منتهٍ لو أنشأ فيه الخروج إلى الجامع ، لما أدرك الصلاة ، فهذا رجل قد فاتته الجمعة ، [وربما]<sup>(١)</sup> يكون تقديرًا في هذا الوقت في ابتداء الصلاة ، أو لا يكون بعد شارعاً ، فالمعتبر في حق كل شخص تصور إدراكه .

١٤٢٩ - ثم المعدور إذا صلى الظهر في أول الوقت ، ثم زال عذرُه والجمعة غيرُ فائتةٍ بعدُ ، فلا يلزم المتصير إلى الجامع ؛ فإنه قد أدى فرض وقته ، فإذا صلى المريض ، والعبد ، والمسافر ، ثم برأ المريض ، وعتق العبد ، وأقام المسافر - وإدراك الجمعة ممكن - فلا يلزمهم الجمعة .

١٤٣٠ - قال ابن الحداد : لو صلى الصبي الظهر ، ثم بلغ ، لزمته الجمعة في هذه الصورة ، واعتلى بأنه أقام الظهر ، وهو غير مكلف ، وليس كغيره من المعدورين الذين لا تنافي معاذيرُهم التكليف . وقد ذكرنا في آخر باب المواقف أن هذا مردود عليه ؛ فإنه فرعه على قياس مذهب أبي حنيفة في أن الصبي إذا صلى الظهر في غير الجمعة في أول وقته ، ثم بلغ في أثناء الوقت ، [فلا]<sup>(٢)</sup> يلزم إعادة الظهر ، وإن لم يكن مكلفاً بما صلى .

هذا كله في أصحاب المعاذير .

١٤٣١ - فأما من لم يكن به عذرٌ ينافي وجوب الجمعة ، فحقٌّ عليه أن يحضرها ويقيِّمها ، فلو صلى الظهر قبل فوات الجمعة ، فهل يصح ؟ فيه قولان مشهوران : أحدهما - لا يصح ؛ فإن الظهر في حقه في حكم البدل عن الجمعة ، وإقامة البدل مع

(١) في الأصل ، وفي (ط) : وإنما .

(٢) من حقنا أن نقطع بأن النسخ الأربع اتفقت على خللٍ بزيادة (فلا) ، فإنَّ الذي نصَّ عليه الأحناف وجوب إعادة الصلاة على الصبي إذا بلغ في أثناء الوقت بعدما صلاتها قبل بلوغه . وحکى ابن عابدين إجماعهم على ذلك . ر . حاشية ابن عابدين : ٤٩٤ ، ٢٣٨/١ . ثم يؤكِّد هذا أيضًا أنَّ إمام الحرمين في آخر المواقف في الموضع الذي أشار إليه آنفًا حکى عن أبي حنيفة مثلما رأيناه عند ابن عابدين ، مما يؤكِّد أنَّ زيادة (فلا) خللٌ من النسخ والله أعلم . والحمد لله جاءت بدونها (ل) أخيراً .

وجوب المبدل وتصوّر القيام به لا يجزئ .

والقول الثاني - يصح ؛ فإن الظهر صلاة أخرى ، وهي أكمل في الركعات من الجمعة وأتم [فإن لم نصح الظهر ، فالأمر بحضور الجمعة قائم]<sup>(١)</sup> .

وإذا فاتت ، لزم بعد الفوات إقامة الظهر مرة أخرى ، وفي رجوع ما جاء به قبل نفاذ الحكم ببطلانه القولان المشهوران .

وإن حكمنا بصحة الظهر ، فيسقط عنه الأمر بحضور الجامع ، إذا أقام الظهر ؛ فإنه إذا صح الظهر ، استحالبقاء الخطاب بغيره في وقته .

وهذا فيه أمر غريب ؛ فإنه بالإقدام على الظهر في حكم الساعي في ترك الجمعة ، وذلك معصية . فكأن ما جاء به طاعة من وجه ، معصية من وجه .

ش ٨٤ والاختلاف في صحته قريب من الخلاف / في صحة الصلاة المقاومة في الوقت المكرور ، كما تقدم ذلك في بابه .

١٤٣٢ - ثم لو صلى الرجل الظهر ، وأجزأ عنه ، وكان معدوراً أو غير معدور ، فلو حضر مع ذلك الجامع ، وصلّى الجمعة ، فإن فرض ذلك في معدور ، فهو آتٍ بما هو محثوث عليه ، يعني بذلك غير المرأة ، فالفرض من الظهر والجمعة أيهما ؟ فهذا ينزل منزلة ما لو صلى الرجل في غير هذا اليوم صلاةً منفرداً ، ثم أدرك جماعةً ، فأعادها ، ففي ذلك اختلاف ، قد تقدم ذكره ، وإن أردنا تجديده فقولان : أحدهما - أن الفرض هو الأول .

والثاني - أن الفرض أحدهما لا بعينه ، والله يحتسب بما شاء منها .  
وهذان القولان في حق المعدور .

فأما المصلي بلا عذر إذا صلى الظهر ، ثم حضر الجمعة وأقامها ، فلا شك أنه خرج عن المأثم الآن ، ولكن المفروض من الصلاتين أيهما ، ذكر شيخي هاهنا أربعة أقوال : أحدها - أن المفروض هو الأول ؛ فإنه لو اقتصر عليه برئ ذمته ، والتفریغ على أن الظهر مجزئ .

(١) زيادة من : (ت ١) .

والثاني - أن الفرض الجمعة ؛ فإنه بها خرج عن الحرج .

والثالث - أنهما جمِيعاً فرضان .

والرابع - أن الفرض أحدهما لا يعنيه ، وقد ذكرنا لهذا نظائر في كتاب الطهارة في باب التيمم عند جمعنا ما يُقضى من الصلوات وما لا يُقضى .

١٤٣٣ - ويترتب على هذا غائلة : وهي أنا إذا قلنا : هما فرضان ، فمن ضرورته أن نقول : خطاب الجمعة باقٍ إلى الفوات ، وإن فرَّعنا على إجزاء الظهر ، فهذا يضاهي من الصور المذكورة في التيمم ، ما [إذا]<sup>(١)</sup> أوجبنا إقامة الصلاة في الوقت ، ثم أوجبنا قضاءها .

وإن قلنا : الفرض الجمعة ، فهذا يشابه ما إذا قلنا في تلك المسائل : لا يجب فرض الوقت مع الخلل الواقع لعدم الوضوء والتيمم ، والواجب هو القضاء عند إمكان الطهارة .

وهذا فيه إشكال ؛ من جهة أن من صلٍ من غير وضوء ولا تيمم ، وأ Zimmerman القضاء ، فلا يسقط عنه القضاء أصلاً ، ما لم يأت به ، ومن صلٍ الظهر ، ثم تختلف حتى فاتته الجمعة ، فقد سقط الفرض عنه ، على قولنا الظهر مجريء ، وعليه نفرع الآن . نعم [لو]<sup>(٢)</sup> ضممنا في ترتيب المذهب القول بأن ظهره لا يصح إلى ما يجزئه ، فيخرج حينئذ قول يشبه قولنا بأن القضاء لا بد منه في مسألة التيمم .

١٤٣٤ - ويخرج من هذه الأقوال مسألة : وهي أن غير المعنود إذا صلٍ الظهر ، وقلنا : إن ظهره يُجزئ ، ولو فاتت الجمعة ، لا يجب القضاء . فإذا لم / تفت ، فهل ٨٥ يلزمه أن يحضر ويصلٍ الجمعة ؟ فعلٍ قولين : أحدهما - لا يلزمه الآن<sup>(٣)</sup> ، وقد سقط الخطاب لما فرغ من الظهر ، وقد<sup>(٤)</sup> أساء ، وهذا إذا قلنا فرضه الظهر ، أو أحدهما ، إذا صلٍ الجمعة أيضاً .

(١) زيادة من (ل) .

(٢) زيادة من : (ت ١) .

(٣) ساقطة من (ت ١) .

(٤) في (ت ١) : وإن .

والثاني - يلزمـه الحضور ، وهذا إذا قلنا : هـما فرضاـن ، ثم لو فـاتـتـ الجمعة ، كـفـىـ الـظـهـرـ ؟ فإنـاـ لوـ لمـ نـكـنـ بـهـ ، لأـوجـبـناـ قـضـاءـ الـظـهـرـ ، وـقـدـ تـقـدـمـ الـظـهـرـ مـعـزـئـاـ . فـلـيـتأـمـلـ النـاظـرـ حـقـيـقـةـ ذـلـكـ ، وـلـيـحـكـمـ [ـبـخـطـ] <sup>(١)</sup> التـفـرـيـعـ عـلـىـ أـنـ الـأـصـحـ أـنـ الـظـهـرـ غـيـرـ مـعـزـىـ مـنـ غـيـرـ الـمـعـذـورـ .

### فِصَالِهُ

١٤٣٥ - قد ذكرنا فيما تقدم أن الجمعة لا تنعقد إلا بأربعين من أهل الكمال ، وذكرنا اختلاف الأصحاب في أن الإمام منهم ، أو هو الحادي والأربعون ، فإذا تجدد ذكر هذا ، قلنا بعده :

اختلف قول الشافعي في أن إمام الجمعة لو كان صبياً ، أو متمنلاً ، فهل تصح الجمعة القوم خلفه ؟ فأحد القولين لا تصح ؛ فإن هذه الصلاة مبنها على رعاية الكمال في أهل الجمعة ، والإمام ركن الجمعة ؛ فإنه لا تتصور الجمعة دونه ، فإذا كان متمنلاً ، فليس في صلاة الجمعة ، والصبي وإن نوى الجمعة ، فصلاته نفل .

والقول الثاني - أنه تصح جمعـةـ القـوـمـ ؛ فإنـ الغـرـضـ حـصـولـ الجـمـاعـةـ ، وـاـخـتـلـافـ نـيـةـ الإمامـ وـالـمـأـمـومـ لـاـ تـمـنـعـ صـحـةـ الجـمـاعـةـ عـنـدـنـاـ .

واختلاف القول مفرـعـ عـلـىـ ماـ إـذـاـ تـمـ الـأـرـبـعـونـ عـلـىـ الـكـمـالـ دـوـنـ إـلـامـ ، فـأـمـاـ إـذـاـ لـمـ يـزـدـ الـقـوـمـ مـعـ إـلـامـ عـلـىـ الـأـرـبـعـينـ ، فـكـانـ إـلـامـ صـبـيـاـ ، فـلـاـ جـمـعـةـ ؛ فإنـ العـدـدـ قدـ نـقـصـ منـ أـهـلـ الـكـمـالـ ، وـكـذـلـكـ إـذـاـ كـانـ إـلـامـ مـتـمـنـلاـ فـيـ هـذـهـ الصـورـةـ . فـلـيـفـهـمـ النـاظـرـ مـوـضـعـ التـفـصـيلـ .

ولـوـ اـقـتـدـىـ أـرـبـعـونـ مـنـ أـهـلـ الـكـمـالـ فـصـاعـداـ [ـبـإـمـامـ] <sup>(٢)</sup> ، ثـمـ بـانـ أـنـهـ كـانـ مـحـدـثـاـ ، فـقـيـ صـحـةـ جـمـعـتـهـمـ قـولـانـ أـيـضـاـ ؛ فإنـ الـاقـتـدـاءـ بـالـجـنـبـ مـعـ الـجـهـالـةـ جـائـزـ عـنـدـنـاـ فـيـ غـيـرـ صـلاـةـ الـجـمـعـةـ .

(١) في الأصل ، وفي (ط) : الخبط .

(٢) مـزـيـدـةـ مـنـ (لـ) .

١٤٣٦- ثم كان شيخي يرتب هذه المسائل ، ويقول : في المتنفل ، والصبي ، قولان ، [وفي المحدث قولان]<sup>(١)</sup> ، مرتبان ، والجمعة معه أولى بالبطلان ، والفرق ظاهر ، وسيأتي تفريعات على صلاة الجنب توضح ما ذكرناه إن شاء الله .

ولو كان إمام القوم عبداً ، أو مسافراً ، فإن كان القوم مع الإمام أربعين ، فلا جمعة ؛ فإنه لم يحصل الكمال في العدد ، وإن زادوا ، فكم عدد أهل الكمال دون الإمام ، فقد قال شيخي : إن كنا لا نعد الإمام من الأربعين ، فكأننا لا نعتبر العدد إلا في المقتدين ، فنعتبر الكمال فيهم ، ولا يضر أن يكون الإمام عبداً ، أو مسافراً .

وإذا قلنا : الإمام معدود من الأربعين ، فإذا تم القوم أربعين على الكمال ، وكان الإمام عبداً أو مسافراً ، ففي المسألة وجهان : أحدهما - أن الجمعة تصح ، وهو ظاهر المذهب ؛ فإن العدد قد تم في كاملين ، وجمعة العبد صحيحة .

والثاني - أنه لا تصح ؛ فإن الإمام إذا عُد في الأربعين ، فهو ركن ، فينبغي أن يشرط فيه الكمال ، وإن كثر القوم وكملو . وهذا وإن أمكن توجيهه ، فلا أعده من قاعدة المذهب .

١٤٣٧- وترجمة الفصل أن القوم إن كانوا مع الإمام أربعين ، وكان الإمام ناقصاً ، أو متنفلاً ، فلا تصح الجمعة ، وإن زادوا ، وكان المقتدون الكاملون أربعين ، والإمام متنفل أو صبي ، فعلى قولين .

وإن [كنا]<sup>(٢)</sup> نشرط أن يكون الإمام زائداً على الأربعين ، فإن كان الإمام عبداً أو مسافراً ، وقلنا : الإمام زائد ، فتصح الجمعة .

وإن قلنا : يجوز أن يكون الإمام من الأربعين ، فلو كمل الأربعون دونه ، وكان الإمام الزائد عبداً أو مسافراً ، فقد ذكر الأئمة وجهين ، والأصح الصحة .

**فَيَقُولُ :** ١٤٣٨- المعذور إذا تخلف وافتتح الظهر ، ثم زال العذر في أثناء الصلاة ،

(١) زيادة من (ت ١) .

(٢) ساقطة من الأصل ، ومن (ط) .

ونحن نفرع على أن غير المعدور لا يصح ظهره ، قال رضي الله عنه<sup>(١)</sup> : أجرى القفال هذا مجرى ما لو تحرم المتيم بالصلاحة على الصحة ، ثم رأى الماء في خلال الصلاة ، وهذا حسن بالغ ، ثم لا يخفى تفريعه في الوجوه المذكورة في التيم .

### فصل

**١٤٣٩** - إذا زالت الشمس يوم الجمعة ، وكان الرجل من أهل استيغاب الجمعة ، فلا يجوز له أن يسافر حتى يقيم الجمعة .

ولو لم تزل الشمس بعد ، فهل يجوز له أن يسافر ؟ في نص الشافعي تردد .

وقد اختلف أصحابنا ، فمنهم من قال : في المسألة قولان : أحدهما - أنه يحرم السفر كما<sup>(٢)</sup> طلع الفجر يوم الجمعة ؛ فإن هذا الشعار وإن كان وقته بزوال الشمس ، فهو مضار إلى اليوم ، ولهذا يعتد بغسل الجمعة إذا وقع قبل الزوال .

والثاني - أنه يجوز أن يسافر ؛ فإن وقت وجوب الجمعة يدخل بزوال الشمس ، فلا معنى للحجارة قبله .

ومن أئمتنا من قطع بجواز المسافرة قبل الزوال ، وحمل نص الشافعي على التأكيد .

**١٤٤٠** - قال الشيخ أبو بكر : إنما تردد الأئمة فيه / إذا لم يكن السفر واجباً ، أو لم يكن سفر طاعة ، فإذا كان واجباً ، أو طاعة ، لم يتمتنع الخروج قبل الزوال بلا تردد ، واستشهد عليه بما روى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لما جهز جيش مؤتة ، وأمر عليه جعفر الطيار ، وذكر ابن رواحة إن أصيب جعفر ، فخرجوا بأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم بكرة يوم الجمعة ، فلما تحلل النبي عليه السلام رأى عبد الله بن رواحة ، فقال : « ما الذي خلفك عنهم » ؟ فقال : « أردت أن أصلي الجمعة ثم أروح » . فقال عليه السلام : « لو أنفقت ما في الأرض جميعاً ما أدركت غدوتهم »<sup>(٣)</sup> .

(١) يزيد بالقائل هنا شيخه . أبو محمد : الجوني الكبير .

(٢) كما « بمعنى » عندما .

(٣) حديث تخلف عبد الله بن رواحة عن أصحابه ، رواه أحمد ، والترمذى من حديث مقصم عن ابن

والذي ذكره فيه بعض النظر : فأما إذا كان السفر واجباً ، فلا شك ، وهكذا كانت سفرتهم ؛ فإن امثال أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم متعين ، وكان رأى رأياً ، واتبع وحيها ، فأما القطع بذكره في سفر طاعة لا يجب ، ففيه نظر ، مع العلم بأن إقامة الجمعة مقدمة على الطاعات التي لا تجب ، ولكن ما ذكره متوجه ؟ من جهة أن الجمعة قبل الزوال لا تجب ، فانتظارها قبل الزوال في حكم الطاعة ، غير أن مساق هذا يخرب في السفر ؛ فإن الطاعة إذا لم تجب ، جاز تركها بالمباح .

فإن قيل : إذا زالت الشمس ، لم يتعين إقامة الصلاة ؛ فإن الصلاة إن وجبت ، فإنما تجب وجوباً موسعاً ، وظاهر المذهب أن من أخر الصلاة لأول وقتها ، ومات في أثناء الوقت ، لم يتم عاصياً ، فهلا خرج وجه في جواز السفر بعد الزوال ؟ قلنا : الناس تبع الإمام في هذه الصلاة [فلو عجلها]<sup>(١)</sup> ، تعينت متابعته وسقطت خيرية الناس ، [في]<sup>(٢)</sup> التأخير ، وإذا كان كذلك ، فلا يدرى متى يقيم الإمام الصلاة ، فتعين انتظار ما يكون منه ، فهذا وجه التنبية على أطراف الكلام<sup>(٣)</sup> .

\* \* \*

عباس (ر . الترمذى : ٤٠٥ / ٢ ، الجمعة ، باب ما جاء في السفر يوم الجمعة ، ح ٥٢٧ ، وأحمد : ٢٥٦ / ١ ، والبيهقي : ١٨٧ / ٣ ، وذكره البغوي في شرح السنة : ٤ / ٢٢٧ ، وليس فيه تحديد أنه كان في غزوة مؤتة ، والتلخيص : ٢ / ٧٠) .

(١) ساقط من الأصل ، ومن (ط) .

(٢) في الأصل وفي (ط) : فإن .

(٣) إلى هنا انتهى الجزء الثاني من نسخة (ت ١) . ونص خاتمه : « نجز الجزء الثاني من نهاية المطلب والله المنة ويتلوه في الثالث إن شاء الله « باب الغسل لل الجمعة والخطبة » ووافق الفراغ من نسخه لأربع إن بقين من شهر ذي الحجة سنة ست وستمائة .

الحمد لله رب العالمين كثيراً ، وصلى الله على سيدنا محمد النبي وأله وسلم . حسبنا الله ونعم الوكيل » .

كما انتهى هنا أيضاً الجزء الرابع من نسخة (ط) وجاء في خاتمه « .. يليه الجزء الخامس مبدوء أوله بباب الغسل لل الجمعة والخطبة » وليس فيه تاريخ النسخ .

## باب الغسل للجمعة والخطبة

غسل الجمعة مندوب إليه مؤكداً ، قال الشيخ أبو بكر : تركه مكرور . وهذا عندي جاري في كل مسنونٍ صح الأمر به مقصوداً ، وقد ذكرت حقيقة المكرور في فن الأصول .

١٤٤١ - ثم لا يستحب غسل الجمعة إلا لمن يحضر<sup>(١)</sup> (الجامع) ، وغسل العيد مستحب لمن يحضر<sup>(١)</sup> (المصلى) ، ولمن يلزم بيته ؛ فإنه يوم الزينة العامة ، والأولى أن يقرب غسل الجمعة من وقت الرواح ؛ فإن الغرض التزه ، وقطع الروائح الكريهة ، ولو اغتسل المرء بعد طلوع الفجر يوم الجمعة أجزأ ، وإن كان متقدماً على الرواح ش ٨٦ بأzman طويلة ، ولو اغتسل قبل طلوع الفجر للجمعة ، لم يعتد بغسله ، ولو اغتسل للعيد قبل الفجر ، فيه وجهان ، سنذكرهما في صلاة العيد .

وحكى الشيخ وجهاً عن محمد<sup>(٢)</sup> أن غسل الجمعة قبل طلوع الفجر يجزئ ، ثم غلطه وزيفه ، وهو خطأ لا شك فيه .

(١) ما بين القوسين ساقط من (ت ١) .

(٢) هذه هي المرة الثانية التي يرد فيها إشارة إلى نقل (الشيخ) في الشرح عن (محمد) هكذا مطلقاً بغير قيد ولا وصف . ولا يُدرى من (محمد) هذا ، الذي قال إمام الحرمين : « إن الشيخ كثيراً ما يحكى عنه في الشرح » هل هو محمد بن الحسن كما يتadar إلى الذهن ؟ أم من رجال المذهب ؟

وقد أشار النwoي والرافعي إلى هذا الذي حکاه إمام الحرمين عن (محمد) ولم ينسبه إلى قائل ، ونص عبارة النwoي : « وإنفرد إمام الحرمين بحكاية وجه أن (غسل الجمعة) يجوز قبل طلوع الفجر كغسل العيد . ١. هـ . ونص عبارة الرافعي : « وفي النهاية حكاية وجه بعيد أنه يجزئ قبل الفجر ، كما في غسل العيد » . ١. هـ . (ر. المجموع : ١/٥٣٤) ، فتح العزيز : ٦١٥ ) .

وهذه العبارة من النwoي والرافعي توحّي بأن النقل عن أحد أئمة المذهب أصحاب

١٤٤٢ - وما ذكره الشيخ أبو بكر<sup>(١)</sup> ، وهو واضح ، ولكنني أحببت نقله منصوصاً ، وفيه احتمال أيضاً : إذا قيل : لو سلم أعضاء الوضوء من إنسان ، وتقرح سائر بدنـه ، وعسر عليه إقامة الغسل ، فإنـا نأمره بأن يتيمـم بدلاً عن الغسل ؛ فإنـ التيمـم ثابت في الطهارات التي يعجز المريض عنها ، وفيه احتمال [من جهة]<sup>(٢)</sup> أنـ هذا الغسل منوط [في]<sup>(٣)</sup> الشرع بقطع الروائح والتـنـزـه ، والتـيمـم لا يـقوم مقـامـه ، والظـاهـر ما ذـكـره .

الوجه ، وليس عن محمد بن الحسن . وربما يرجع هذا أنـ عيسـى بنـ أبـانـ بنـ صـدـقةـ (ـ منـ أـعـلـامـ الـحنـفـيـةـ) ، حينـماـ روـىـ نـقـلاـ عنـ الشـافـعـيـ ، نـاقـشـ أـئـمـةـ الـمـذـهـبـ قـضـيـةـ قـبـولـ نـقـلـ الـمـخـالـفـ عنـ إـمـامـهـ ، وـعـرـضـ النـوـويـ نـفـسـهـ لـهـذـهـ الـقـضـيـةـ ، وـعـلـلـ لـقـبـولـ النـقـلـ بـأـنـ عـيسـىـ بـنـ أـبـانـ ثـقـةـ . (رـ.ـ المـجـمـوعـ : ١٥١ـ/ـ١ـ ،ـ وـالـدـرـةـ الـمـضـيـةـ :ـ مـسـأـلـةـ رـقـمـ ٢٣ـ) .

وأعنيـ بهـذـهـ أـنـ تـخـرـيجـ الـوـجـوهـ عـلـىـ نـصـوصـ الشـافـعـيـ ،ـ وـهـوـ اـسـتـنـاطـ بالـرأـيـ وـالـاجـتـهـادـ ،ـ كـانـ أـحـقـ بـالـتـوقـفـ وـالـتـرـدـ فـيـ قـبـولـهـ ،ـ أـيـ أـنـ سـكـوتـ النـوـويـ وـالـرـافـعـيـ وـنـقـلـهـماـ حـكـاـيـةـ إـمـامـ الـحرـمـينـ لـلـوـجـهـ فـيـ (ـالـنـهـاـيـةـ)ـ عـنـ (ـمـحـمـدـ)ـ يـدـلـ عـلـىـ أـنـهـماـ فـهـمـاـ أـنـ مـحـكـيـ عـنـ أـحـدـ أـصـحـابـ الـوـجـوهـ فـيـ الـمـذـهـبـ ،ـ وـاسـمـهـ (ـمـحـمـدـ)ـ .ـ وـلـكـنـ يـقـيـ السـؤـالـ قـائـمـاـ :ـ مـنـ يـعـنـيـ الشـيـخـ فـيـ الـشـرـحـ (ـبـمـحـمـدـ)ـ؟ـ وـهـذـاـ هـوـ سـؤـالـ إـمـامـ الـحرـمـينـ نـفـسـهـ ،ـ حـيـنـماـ أـشـارـ إـلـىـ وـجـهـ لـهـ فـيـ صـلـةـ الـمـسـافـرـ .ـ وـمـمـاـ يـؤـيدـ تـرـجـيـحـناـ أـنـ الـمـعـنـيـ هـنـاـ غـيـرـ مـحـمـدـ بـنـ الـحـسـنـ ،ـ مـاـ رـأـيـاهـ فـيـ كـتـبـ الـأـحـنـافـ ،ـ حـيـثـ لـمـ يـذـكـرـ خـلـافـ فـيـ وـقـتـ الغـسلـ لـلـجـمـعـةـ ،ـ إـنـماـ الـخـلـافـ عـنـهـمـ فـيـ أـنـ الغـسلـ لـلـيـوـمـ أـوـ لـلـصـلـاـةـ ،ـ وـحتـىـ فـيـ هـذـهـ لـمـ يـشـيرـواـ إـلـىـ خـلـافـ مـحـمـدـ بـنـ الـحـسـنـ ،ـ بلـ الـخـلـافـ فـيـهـمـاـ بـيـنـ الـحـسـنـ بـنـ زـيـادـ ،ـ وـأـبـيـ يـوسـفـ .ـ فـكـيـفـ يـعـقـلـ أـنـ يـشـهـرـ رـأـيـ لـمـحـمـدـ بـنـ الـحـسـنـ ،ـ وـيـتـأـلـهـ الشـافـعـيـ فـيـ كـتـبـهـ ،ـ عـلـىـ حـيـنـ لـاـ يـعـرـفـ الـأـحـنـافـ ،ـ وـلـاـ يـذـكـرـوـنـهـ فـيـ الـكـتـبـ الـأـمـهـاتـ لـمـذـهـبـهـمـ .ـ (رـ.ـ بـدـاعـ الصـنـائـعـ :ـ ٢٧٠ـ/ـ١ـ ،ـ فـتـحـ الـقـدـيرـ :ـ ٦٧ـ/ـ١ـ ،ـ حـاشـيـةـ اـبـنـ عـابـدـيـنـ :ـ ١١٣ـ/ـ١ـ)ـ وـالـلـهـ أـعـلـمـ .ـ

(١)ـ الشـيـخـ أـبـوـ بـكـرـ ،ـ الـمـرـادـ بـهـ الصـيـدـلـانـيـ ،ـ كـمـاـ عـبـرـ عـنـ الـإـمـامـ قـبـلـ ذـلـكـ .ـ وـقـدـ تـأـكـدـ هـذـهـ هـنـاـ بـالـرـجـوعـ إـلـىـ النـوـويـ ،ـ حـيـثـ قـالـ فـيـ المـجـمـوعـ :ـ «ـ وـلـوـ عـجزـ عـنـ الغـسلـ لـنـفـادـ المـاءـ ،ـ بـعـدـ الـوـضـوءـ ،ـ أـوـ لـمـرـضـ ،ـ أـوـ لـبـرـدـ ،ـ أـوـ غـيـرـ ذـلـكـ ،ـ قـالـ الصـيـدـلـانـيـ ،ـ وـسـائـرـ الـأـصـحـابـ :ـ يـسـتـحـبـ لـهـ التـيمـمـ ،ـ وـيـحـوزـ بـهـ فـضـيـلـةـ الغـسلـ ،ـ لـأـنـ الشـرـعـ أـقـامـهـ مـقـامـهـ عـنـدـ العـجزـ .ـ قـالـ إـمـامـ الـحرـمـينـ :ـ هـذـاـ الـذـيـ قـالـوـهـ هـوـ الـظـاهـرـ وـفـيـ اـحـتـمـالـ ،ـ مـنـ حـيـثـ إـنـ الـمـرـادـ بـالـغـسلـ الـنـظـافـةـ ،ـ وـلـاـ تـحـصـلـ بـالـتـيمـمـ»ـ .ـ اـهـ .ـ (رـ.ـ المـجـمـوعـ :ـ ٥٣٤ـ/ـ٤ـ)ـ .ـ

(٢)ـ مـزـيـدةـ مـنـ :ـ (ـتـ ١ـ)ـ .ـ

(٣)ـ فـيـ الـأـصـلـ وـفـيـ (ـطـ)ـ :ـ إـلـىـ .ـ

١٤٤٣- [ثم]<sup>(١)</sup> عَدْ صاحب التلخيص الأغالب ، [فبدأ بما يجب منها ، وهو الأربعه المذكورة في كتاب الطهارة ، وزاد بعدها]<sup>(٢)</sup> الأغالب المسنونه ، فقال : منها غسل الجمعة ، وغسل العيدين ، والغسل من غسل الميت ، والغسل للإحرام ، والغسل للوقوف بعرفة ، والغسل لمزدلفة ، والغسل لدخول مكة ، وثلاثة أغسال أيام التشريق ، وهذه الأغالب منقولة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قوله قولاً وفعلاً ، وذكر الغسل لدخول الكعبة ، وحكي قولاً في القديم أنه يغتسل لطواف الوداع خاصة .

١٤٤٤- وذكر الغسل إذا أسلم الكافر ، وهو ثابت ، ولكن إن كان الكافر جنباً فأسلم ، لزمه الغسل ، وإن كان اغتسلاً في الكفر ، فالذهب أنه لا يصح غسله ، وإنما التفصيل والتردد في الكافرة تحت مسلم ، تغتسل إذا طهرت عن الحيض ، وأبعد بعض أصحابنا ، فطرد صحة القول في حق كل كافر ، وهذا ذكره أبو بكر الفارسي ، فغلطه الأصحاب فيه ، وحکاه الشيخ في الشرح . وإن لم يكن الكافر جنباً ، فنستحب غسلاً بسبب الإسلام .

واختلف الأئمة في وقته ، فمنهم من قال : يسلم ثم يغتسل ؟ فإن حق القربات أن تقع بعد الإسلام ، ومنهم من قال : يغتسل قبل إظهار الإسلام ، وفي الأخبار إشارة إلى هذا ، وهذا فيه نظر ؛ فإن الأمر بتأخير الإسلام محال ، والمعرفة إن ثبتت لا يمكن دفعها ، وإن كان المراد إظهار الشهادتين ، فلا وجه لتأخيره ؛ فإنه مما يجب على ي ٨٧ الفور . نعم : لو بدأ تبشير الهداية ، فابتدر الكافر ، واغتسل ، ثم أقبل / وهداه الله في الحال الذي وصفناه . فهل يعتد به ؟ فيه احتمال وتردد .

١٤٤٥- ومما ذكره : الغسل بعد الإفاقه من إغماء ، أو جنون ، وهذا صحيح ، وفي مرض وفاة رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه كان يغشى عليه ، فإذا أفاق قال :

(١) زيادة من : (ت ١) .

(٢) الزيادة من (ت ١) وقد أصلحنا تحريفها ، فقد كانت هكذا : « ثم عَدْ صاحب التلخيص الاغتسال قياداً بما يجب منها ، وهو له أربعة ، المذكورة في كتاب الطهارة ، وأراد بعد عَدْ الأغالب المسنونة ... ». .

« ضعوا لي ماءً في المِخْضَب »<sup>(١)</sup> ، وكان يغتسل . وقد أوجبه بعض السلف .  
ومما عده غسل الحجامة ، وقد أنكره معظم الأصحاب ، وقالوا : لا نعرف له  
أصلاً .

وذكر الغسل على من يخرج من الحمام ، وأنكره معظم من غير سبب يقتضيه .

١٤٤٦ - ثم قال : بعض هذه الأغسال اختيار ، وأراد بذلك أنها لا تبلغ درجة  
الوكادة ، وعدّ في ذلك غسل الكافر إذا أسلم ، وغسل الحجامة ، وغسل الحمام ،  
وعدد من هذا القسم الغسل من غسل الميت ، وهذا غلط باتفاق الأصحاب ؛ فإنه من  
الأغسال المؤكدة ، وللشافعية قول : إنه آكد من غسل الجمعة ، وذكر الساجي<sup>(٢)</sup> وجهاً  
بعيداً أنه واجب ، وكذلك الوضوء من مس الميت ، وعندي أني ذكرته في كتاب  
الطهارة .

### فِصْنَلْهُ

١٤٤٧ - نقل المزني آداباً في الخطبة والأذان ، ثم قطع الكلام وأتى بكلام آخر<sup>(٣)</sup> ،  
ونحن نرى أن نذكر - بعد هذا - جميعها ولا نستثنا<sup>(٤)</sup> . والذي ذكره بعد تلك المبادئ  
تفصيل القول في المسбوق إذا أدرك من الجمعة [ شيئاً]<sup>(٥)</sup> ، ونحن نستقصي القول في  
ذلك إن شاء الله ، ففرضنا قوله في غير الجمعة ، ثم نعود إلى الجمعة .

(١) متفق عليه من حديث عائشة رضي الله عنها (ر . اللؤلؤ والمرجان : ١/٨٤ ح ٢٣٥) .

(٢) في (ط) : الباقي .

والساجي هو : زكريا بن يحيى بن عبد الرحمن ، أبو يحيى ، أحد الأئمة الثقات ، أخذ عن  
المزني ، والريبيع . له مصنف في الفقه والخلافيات ، سماه أصول الفقه . ت ٣٠٧ هـ .  
(طبقات الشافعية الكبرى : ٣/٢٩٩) .

(٣) انظر لهذا في المختصر : ١/١٣٦ . وسترى أن الأمر كما وصف إمام الحرمين .

(٤) أي يذكر آداباً في الخطبة والأذان ولاة ، ولا يقطعها كما فعل المزني في المختصر الذي أ Zimmerman  
نفسه السير على ترتيبه . وهذا من المواقع التي توحى بتبرم الإمام من ترتيب المختصر .

(٥) مزيدة من : (ت ١) .

١٤٤٨- فنقول : إذا قام الإمام في صلاة الصبح إلى الركعة الثالثة ساهياً ، فدخل داخل ، فاقتدى به على ظن أنها الركعة الثانية ، فإن أدرك الركعة بتمامها : قراءتها وقيامها ، فالذهب أنه مدرك لهذه الركعة ، فإنه صلى ركعةً تامة ، وغاية ما في المسألة أن الركعة غير محسوبة للإمام ، فجعل لأن المقتدي اقتدى بإنسان ، ثم بان أن إمامه كان محدثاً ، فصلاة المقتدي صحيحة ، وذكر الشيخ أبو علي وجهاً بعيداً أن المقتدي بالإمام في الركعة الثالثة لا يكون مدركاً للركعة ؛ فإنها في حكم اللغو ، والغالب أن يظهر مثله ؛ فإنها زيادة محسوبة ، وطهارة الإمام وحدته أمر باطن ، فكانت الركعة [الثالثة]<sup>(١)</sup> في حكم الاقداء بالكافر ؛ فإن الكفر مما يظهر غالباً .

وهذا الذي ذكره بعيد جداً ، ولو طرد قياسه ، للزم أن يقال : لا تتعقد صلاة المقتدي ، كما لا تتعقد صلاة من اقتدى بكافر على الجهل بحاله ؛ إذ لو علم أن الإمام ش ٨٧ قائم إلى الثالثة ساهياً ، ثم إنه اقتدى به ، لم تتعقد صلاته ، وقد قطع رضي الله عنه بأن اقتداء المقتدي منعقد في الركعة الثالثة ، وقد ينقدح فيه أن سبب انعقاد الصلاة أن الإمام ليس خارجاً عن الصلاة بملابسة السهو الذي صدر منه ، والكافر ليس في صلاة أصلاً .

فليتأمل الناظر ذلك .

فهذا إذا أدرك المقتدي تمام الركعة على جهل .

١٤٤٩- فأما إذا دخل ، فأدركه في رکوع الركعة الثالثة ، فإن قلنا : لو أدرك جميع الركعة ، لم يكن مدركاً ، فإذا أدرك الرکوع ، فلأن لا يكون مدركاً أولى ، وإن قلنا : إذا أدرك الركعة التامة يكون مدركاً وهو الذهب ، فإذا أدرك الرکوع ، فالذهب وما قطع به الأئمة أنه [لا]<sup>(٢)</sup> يصير مدركاً لهذه الركعة ؛ فإن الرکوع ليس محسوباً للإمام ، فكيف يصير متحملاً عمن أدركه فيه ؟ وكذلك لو أدرك المسبوق الإمام المحدث في رکوع رکعة ، فلا يصير مدركاً للركعة .

(١) زيادة من (ت ١) .

(٢) زيادة من (ت ١) .

وذكر الشيخ أبو علي وجهاً بعيداً في شرح الفروع أنه يصير مدركاً للركعة ؛ فإنه لو أدرك كل الركعة ، لكان مدركاً ، فكذلك إذا أدرك رکوعها .

وهذا وإن كان بعيداً ، فهو عندي يستند إلى أصل ، وهو أن قول الشافعي اختلف في أن إمام الجمعة لو بان محدثاً ، فهل تصح جماعة القوم أم لا ؟ ففي قول تصح ، ولا خلاف أن الانفراد بصلة الجمعة لا يجوز ، فإن شرط إجزائها والاعتداد بها القدوة ، فإذا قضينا بصحة الجمعة ، فقد قضينا بصحة القدوة عند الجهالة بحدث الإمام ، فعلى هذا لا يمتنع أن نجعل مدرك الرکوع من صلاته مدركاً للركعة على الجملة .

وهذا كله في غير صلاة الجمعة .

١٤٥٠ - فأما إذا فرض قيام الإمام في الجمعة إلى الركعة الثالثة ساهياً ، فلو دخل مسبوق واقتدى به في هذه الركعة من أولها ، وأدرك قيامها وقرأ ما يجب أن يقرأ ، فهل يصير مدركاً لصلاة الجمعة ؟ فيه وجهان مشهوران ، مبنيان على القولين في أنه لو بان الإمام محدثاً ، فهل تصح الجمعة ؟ والفرق بين الجمعة وغيرها من الصلوات أن الجمعة شرط في الجمعة ، ومن ضرورة<sup>(١)</sup> الجمعة إمام يقتدى به ، فإذا تبين أخيراً أن الإمام [محدث]<sup>(٢)</sup> ، فقد تحقق انعدام شرط معتبر في صحة الصلاة ، ولو اقتدى المسبوق به في الركعة الزائدة ، وهو عالم بحاله ، لم يصح اقتداوه وفافقاً .

وهذا إذا / أدركه في جميع الركعة .

فأما إذا أدركه في رکوع الركعة الزائدة ، فإن قلنا : لو أدركه في جميعها ، لم يكن مدركاً ، فما الظن به إذا أدركه في الرکوع ؟ وإن قلنا : لو أدركه في تمامها ، لكان مدركاً ، فالذهب أن الإدراك في الرکوع لا يكون إدراكاً ، وفيه وجه بعيد في النهاية<sup>(٣)</sup> أنه يصير مدركاً .

(١) (ت ١) : شرط .

(٢) هذه الزيادة تقدير منا ، حيث سقطت من النسخ الثلاث .  
ونسجد لله شكرأً ؛ فقد صدقتنا نسخة (ل) بعد حصولنا عليها .

(٣) بعيد في النهاية : أي في نهاية البعد .

وهذا ترتيب الشيخ أبي علي في شرح الفروع .

واختيارُ ابن العداد في الجمعة أن المدرك ل تمام الركعة لا يكون مدركاً لل الجمعة .

١٤٥١ - وما يتصل بذلك أن الإمام لو كان نسي السجود من الركعة الأولى ، وتداركه في الثانية ، فيحصل له من الركعتين ركعةٌ واحدة ، على الترتيب الذي تقدم في باب سجود السهو ، فإذا قام في الصلاة إلى الركعة الثالثة ، فهذا ثالثة في الصورة ثانية في الحقيقة ، ولا شك أن من أدركه في جميعها أو رکوعها ، فهو مدرك لل الجمعة ، ويمثله لو نسي السجود في الركعة الثانية ، وقام إلى الثالثة ناسياً فقيامه وركوعه ، ورفعه الرأس في هذه الركعة<sup>(١)</sup> غير محسوب ، بل عمله فيها كلاً عمل ، وإنما يعتد فيها بما يأتي به من السجود ، فالمسبوق لو أدرك في هذه الركعة ، فقد أدرك في زائدة ، وقد ذكرنا التفصيل فيه على ما ينبغي .

١٤٥٢ - وابن العداد يرى أن الاقتداء بالإمام في الركعة الزائدة غير محسوب ، وهذا أصح الطرق .

١٤٥٣ - ونحن نفرع عليه فرعاً هو تمام الكلام .

فنقول : إذا كان الإمام نسي السجود من الركعة الأولى ، ثم أتى في الركعة الثانية بالسجود ، وإنما تنبه لما جرى له عند انتهاءه إلى السجود في الركعة الثانية ، فقام إلى الركعة الثالثة - وهذا هو الواجب عليه - فهذا صورة المسألة التي [نطلبها]<sup>(٢)</sup> ، فلو أدركه مسبوق [في أول]<sup>(٣)</sup> الركعة الثانية ، وأقامها بتمامها معه ، وظن أنها الركعة الأولى ، ثم قام مع الإمام إلى الركعة الثالثة ، وأتمها ، فلا شك أن المسبوق يصير مدركاً للصلاة ؛ فإنه أدرك ركعة محسوبة للإمام .

١٤٥٤ - ثم قال القفال : إذا سلم الإمام ، يسلم معه ؛ فإنه قد صلى ركعتين

(١) أي الثالثة .

(٢) في الأصل ، وفي (ط) : نطلبها .

(٣) ساقط من الأصل ، ومن (ط) .

تامتين ، وأدرك حقيقة الجماعة في إحداهما ، فإن [كان]<sup>(١)</sup> في حكم المنفرد في الركعة الأولى على ما يرتضيه ابن الحداد ، فانفراد المسبوق في صلاة الجمعة بركرة لا يضر ، بعد أن يصح له إدراك الركعة<sup>(٢)</sup> .

ثم وجه على نفسه سؤالاً وانفصل عنه ، فقال : لو صح ما ذكرتموه على هذا ش ٨٨  
الوجه ، للزم أن يقال : لو نوى الإنسان الانفراد بركرة ، ثم اقتدى بالإمام في الركعة الثانية ، يصح ذلك منه ؟ ثم قال مجيباً : هذا لا يصح في صلاة الجمعة ؛ فإنه بنية الانفراد تارك للقدوة في ابتداء الصلاة ، والقدوة شرط الجمعة ، ووقت نيتها التحرّم ، وتكبيرة العقد ، وفي المسألة التي نحن فيها نوى القدوة في وقتها ، فحصلت ، وتحقق الإدراك في ركعة .

هذا قول القفال ، حكاه عنه كذلك الصيدلاني ، وقطع به .

١٤٥٥ - وحكاه الشيخ أبو علي ، ثم لم يرضه ، وقال : المقتدي على أصل ابن الحداد لم يدرك من صلاة الإمام إلا ركعة واحدة ، هي المحسوبة<sup>(٣)</sup> ، فإذا اطلع المقتدي أخيراً على حقيقة الحال ، وسلم الإمام ، فينبغي أن يقوم ويصلّي ركعة أخرى ، فهذا<sup>(٤)</sup> يتم صلاتة ، والسبب فيه أن القدوة لم تتحقق في الركعة التي هي صورة ثانية الإمام ؛ فإنها لم تكن محسوبة ، ولا يصح من المسبوق تقديم الانفراد على الجمعة في الجمعة ، فالذى جاء به أولاً انفراداً ، قبل حصول حقيقة الجماعة في الركعة الأخيرة ، فلم يعتد به ، فإذا أدرك الركعة المحسوبة ، وهي الأخيرة ، فليقم بعدها إلى الركعة التي ينفرد بها المسبوق بعد تحلل الإمام ، والمسألة محتملة جداً ، وما ذكره الشيخ أبو علي متوجّه على ما اختاره ابن الحداد وصحّحه .

١٤٥٦ - ومما يتعلق بتمام البيان في ذلك : أن الإمام لو نسي السجود من إحدى الركعتين ، وقام إلى الثالثة ليتدارك ، وكان لا يدرى أنه نسي السجود من الأولى أو

(١) مزيدة من (ت ١) .

(٢) في (ت ١) : ركعة .

(٣) في (ت ١) : وهي محسوبة .

(٤) في (ت ١) : وبهذا تتم .

الثانية ، فإذا أدركه المسبوق في هذه الثالثة ، فلا شك أنها في التفريع على الصحيح نقول : إذا كان نسي السجود من الثانية ، فالثالثة غير محسوبة إلا السجود منها ، ولو قدرنا ذلك ، فلا يكون المسبوق مدركاً على الرأي الظاهر ، وإن كان نسي الإمام السجود من الركعة الأولى ، فالثالثة محسوبة من صلب الصلاة ، والمسبوق مدركاً ، ولو أشكل الأمر ، ولم يدر أنه ترك السجود من الأولى أم من الثانية ، فنأخذ في حق المسبوق بالأسوا ، ويُقدر بأنه ترك من الثانية ؛ حتى لا يكون مدركاً للجمعة . على الأصح الذي اختاره ابن الحداد .

١٤٥٧- ثم حيث قلنا : لا يكون مدركاً للجمعة ، فهل يكون مدركاً للظهور ؟ فإن الجماعة ليست مشروطة فيها ، فهذا يبني على أن الظهر هل تصح بنية الجمعة ؟ وقد ي مضى التفصيل في الركعة/ الزائدة إذا أدركها المقتدي في غير صلاة الجمعة . وقد تقرر ٨٩ الغرض من الفصل ، فلا حاجة إلى إعادته .

### فصلٌ

قال : « وإذا زالت الشمس ، وجلس الإمام . . . إلى آخره »<sup>(١)</sup> .

١٤٥٨- نذكر في هذا الفصل ما يشترط في الخطبتيين ، وما يستحب فيهما . فنقول أولاً : الخطبتان لا بدّ منها ، ولا تكفي الواحدة ، والشافعي اعتمد الاتّباع ، وهو الأصل فيما لا يعقل معناه ، ويجلّ خطره ، فما صادف الروايات لا يختلف فيها ، بل تتفق ، [أوجبه محتاطاً]<sup>(٢)</sup> ، وعلى هذا بنى العدد<sup>(٣)</sup> الذي ذكرناه .

(١) ر . المختصر : ١٣٥/١ .

(٢) في الأصل وفي (ط) : أوجه محتاطاً .

(٣) المراد تعدد الخطبة . والروايات التي يشير إليها ، منها ما جاء في الصحيحين عن ابن عمر : « أنه صلى الله عليه وسلم ، كان يخطب خطبتين يبعد بينهما » وفي رواية النسائي : « كان يخطب الخطبتين قائماً » وفي أفراد مسلم عن جابر بن سمرة ، كانت للنبي صلى الله عليه وسلم خطبتان . . . » وفي الطبراني عن السائب بن يزيد : « أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يخطب

وأبو حنيفة لما لم يلزم الاتباع ، فلم يزل يخل قليلاً قليلاً ، حتى اكتفى بأن يقول الإمام قبل الصلاة : « سبحان الله » في نفسه<sup>(١)</sup> ، ولا شك أن هذا إسقاط لشعار الخطبة ، ومذهبه في هذا بمثابة أصله في أقل الصلاة .

ونحن نذكر أركان الخطيبين ، ثم نذكر شرائطهما ، ثم نعود فنذكر رعاية الآداب فيما ، من أول الافتتاح إلى الاختتام .

#### ١٤٥٩- فاما الأركان ، فقد قال أئمتنا : المرعي المتبوع في الخطيبين خمسة اشياء :

للجمعة خطيبين يجلس بينهما » . ( ر . التلخيص : ٥٨/٢ ح ٦٢٧ ، البخاري : الجمعة ، باب الخطبة قائماً ، ح ٩٢٠ ، وباب القعدة بين الخطيبين يوم الجمعة ، ح ٩٢٨ ، مسلم : الجمعة ، باب ذكر الخطيبين قبل الصلاة وما فيهما من الجلسة ، ح ٨٦١ ، ٨٦٢ ، والنسائي : الجمعة ، باب (٣٢) ح ١٤١٨ - ١٤١٦ ، والكبير للطبراني : ٦٦٦ ) .

(١) الخطبة عند الأحناف شرط لصحة الجمعة ، ويتحقق الشرط بخطبة واحدة ، ويحسن خطبتان . أما كيفيهما ، فيسن أن تكونا خفيفتين ، وتكره زيا遁them على قدر سورة من طوال المفصل ، كما يكره صرهما عن قدر ثلاثة آيات . كراهة تنزيله .

أما أقل ما يتحقق به الشرط ( الخطبة ) فيكفي فيه تسبحة ، أو تحميد ، حتى لو عطس فحمد الله لعطاسه ، ثم نزل عن المنبر ، لكفاه ذلك . ( لم نر في كتبهم تصريحاً بأنه يكفي تسبحة في نفسه ) .

ذلك أنهم فسروا ( الذكر ) بالخطبة في قوله تعالى : ﴿إِذَا ثُوِيَّ لِصَلَوةٍ مِّنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَأَسْعِوا إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ﴾ [الجمعة : ٩] فكفوا عندهم فيها مطلق الذكر ، وأقل ما يقع عليه الاسم . ( ر . حاشية ابن عابدين : ٥٤٣/١ ، بدائع الصنائع : ١/٢٦٢ ، ٢٦٣ ) .

وكما ترى ليس معنى كلام الأحناف أنهم يدعون إلى الاكتفاء في الخطبة بتسبحة أو تحميد ، بل يكرهون ذلك . ولذا كانا نتمنّى لا نرى لهذا الغمز من إمام الحرمين للإمام الأعظم أبي حنيفة . رضي الله عنهم جميعاً . وعسى أن تهيء لنا الأقدار أدلة تثبت أن هذا الكلام مدسوس على إمام الحرمين ، وزيد في كتبه ، ومن يدري ربما تقع لنا نسخة عالية الإسناد ، قريبة من عصر المؤلف ، أو مقروءة عليه حالية من هذا الطعن في أبي حنيفة ، وعسى أن يكون قريباً .

ويؤيد توقعنا هذا أن الإمام الغزالى تلميذ إمام الحرمين ، ابتدى بهذا - في حياته - فدسوها عليه في كتبه طعناً في أبي حنيفة ، ولكنه استدرك الأمر . ( في قصة تطول ، ولها مكان آخر ) .

الحمد لله ، والصلوة على رسول الله صلى الله عليه وسلم ، والتوصية بتنقى الله ، وقراءة القرآن ، والدعاة للمؤمنين والمؤمنات .

ثم اتفقوا أنه يجب في الأولى والثانية في كل واحدة منهما الحمد لله ، والصلوة ، والتوصية بالتنقى ، فهذه الأركان الثلاثة لا بد منها في كل خطبة .

وفي بعض التصانيف<sup>(١)</sup> أن المقصود حتى الناس على التقوى ، والحمد والصلوة ، وإن وجها جميعاً وفاماً ، فهما في حكم الذريعتين إلى الوصية بالتنقى ، ولا أصل لهذا الكلام ، ولا فائدة فيه مع إيجاب الجميع .

فأما قراءة القرآن ، فقد حكى شيخي أبو محمد وجهين عن أبي إسحاق المروزي في أنها معدودة من الأركان متحتمة أم هي مستحبة ؟ ثم قال : إذا أوجبناها ، فقد اختلف أئمتنا في محلها ، فمنهم من قال : تختص بالأولى ، ولو أخلى الخطاب الأولى من القراءة ، لم يجز ، وهذا القائل يقول : تشتراك الخطبتان في ثلاثة أركان : الحمد ، والصلوة ، والدعاة على التقوى ، وتختص الأولى باستحقاق القراءة فيها ، وتختص الثانية بالدعاة .

ومنهم من قال : الدعاة يختصون بالثانية ، فأما قراءة القرآن ، فلا يتعين لها واحدة ، بل يجب الإتيان بها في إحداهما ، وهذا هو الظاهر .

وقد حكى شيخنا أبو علي في شرح التلخيص عن نص الشافعى في الإملاء أنه قال : ش ٨٩ أركان الخطبتين : الحمد ، والصلوة / ، والوعظ . ولم يذكر قراءة القرآن ، والدعاة ، ولما عذر صاحب التلخيص الأركان ، لم يعد القراءة ، ولا الدعاة أيضاً . وأما الخلاف

(١) تكررت هذه الغمزة الخفيفة (بعض التصانيف) وتتادر إلى ذهننا أنه يقصد (الحاوى) للماوردي ، لما رأينا من غمزه له في (الغياطي) والتعبير عنه بـ(بعض المصطفين) و(المتلقيين بالتصنيف) ونحوها (ر . الغياطي : فقرات : ٢٠٩ ، ٢٣٢ ، ٢٣٣ . ٣٠٣).

ولتكن تبعنا الحاوى - بعد ظهوره مطبوعاً - في أكثر من موضع ، فلم نجد ما أشار إليه إمامنا . رضي الله عنهم جميعاً . وبعد أن كتبنا هذا ، تبين لنا أنه يعني أبا القاسم الفوراني ، وقد حققنا هذا وأشارنا إليه في سابق تعليقاتنا .

في قراءة القرآن ، فقد حكاه شيخي عن أبي إسحاق . وأما التردد في الدعاء ، فلا نراه إلا في التلخيص ، ولا يحمل سكوت صاحب التلخيص عن ذكر الدعاء على غفلة ؛ فإن المقصود الأظهر من كتابه العد والحصر ، والاستثناء ، وقد ظهر وفق قوله من نص الشافعي ، الذي نقله عن الإملاء .

١٤٦٠- ولو تأمل الناظر مقصود الخطبة ، ألهـ راجعاً - بعد ذكر الله وذكر رسول الله صلى الله عليه وسلم - إلى حمل الناس [على مرشدـمـ]<sup>(١)</sup> بالموعظـة في كل جمعـة ، وأما القراءـة والدعـاء ، فلا يـبعـد من طـريقـ المعـنى خـروـجـهمـا عنـ الأـركـان ، ولـكـنـ هـذـاـ غـرـيبـ ، ولـمـ يـحـكـ خـروـجـ القرـاءـةـ فيماـ أـظـنـ غـيرـ<sup>(٢)</sup> شـيـخـناـ<sup>(٣)</sup>ـ وـالـشـيـخـ أـبـيـ عـلـيـ ، وـاخـتصـ أبوـ عـلـيـ بماـ حـكـاهـ<sup>(٤)</sup>ـ نـصـاـ وـنـقـلاـ عنـ صـاحـبـ التـلـخـيـصـ فـيـ الدـعـاءـ .

وـذـكـرـ الـعـراـقـيـونـ أـنـ يـجـبـ قـرـاءـةـ الـقـرـآنـ فـيـ كـلـ خـطـبـةـ ، وـهـوـ مـكـرـرـ تـكـرـرـ الـحـمـدـ وـالـوـصـيـةـ .

فـهـذـاـ مـجـامـعـ القـولـ فـيـ الأـركـانـ .

١٤٦١- وـنـحـنـ نـعـودـ إـلـىـ قـولـ فـيـ التـفـصـيلـ ، [فـنـقـولـ : أـمـاـ]<sup>(٥)</sup>ـ الـحـمـدـ ، فـقـدـ وـجـدـتـ الـطـرـقـ مـتـفـقـةـ فـيـ تـعـيـنـهـ ، وـالـمـصـيرـ إـلـىـ أـنـهـ لـاـ يـقـومـ ذـكـرـ اللـهـ بـسـائـرـ وـجوـهـ التـحـمـيدـ وـالـثـنـاءـ مـقـامـ الـحـمـدـ نـفـسـهـ ، وـهـذـاـ هـوـ الـلـائـقـ بـقـاعـةـ الشـافـعـيـ فـيـ بـنـاءـ الـأـمـرـ عـلـىـ الـاتـبـاعـ ؛ فـإـنـ أـحـدـاـ مـاـ عـدـلـ عـنـ الـحـمـدـ إـلـىـ غـيرـهـ مـنـ وـجوـهـ الـثـنـاءـ .

وـفـيـ بـعـضـ التـصـانـيفـ فـيـ ذـكـرـ أـرـكـانـ الـخـطـبـةـ إـطـلاقـ القـولـ باـسـتـحـقـاقـ الـثـنـاءـ عـلـىـ اللـهـ ، وـهـوـ مـشـعـرـ بـأـنـ الـحـمـدـ لـاـ يـتـعـيـنـ ، بلـ يـقـومـ غـيرـهـ مـقـامـهـ ، وـهـذـاـ لـاـ أـعـدـهـ مـنـ الـمـذـهـبـ ، وـلـاـ أـعـتـدـ بـهـ .

(١) في الأصل ، وفي (ط) : «إلى من أشدـمـ» . وهو تصحيف ظاهر .

(٢) في (ت١) : «عن» وهو تحريف يغير المعنى تماماً .

(٣) واضح من السياق أن المراد هنا والده : الشيخ أبو محمد .

(٤) (ت١) : حكيناه .

(٥) عبارة الأصل ، و(ط) : إنـ الـحـمـدـ قدـ . . .

١٤٦٢ - واتفقت الطرق على أن ذكر رسول الله صلى الله عليه وسلم ، بالنبوة والرسالة ، وسائر وجوه المناقب التي خصه الله تعالى بها ، لا يقوم مقام الصلاة عليه ، فلا بد منها ، ويشهد [لتعينها]<sup>(١)</sup> وجوبها على التعين في الصلاة بعد التشهد .

وذكر العراقيون ذكر الله وذكر رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ولم يتعارضوا للحمد ولا للصلاحة ، وظني أنهم أرادوا الحمد والصلاحة ، ولكن لفظهم [ما]<sup>(٢)</sup> نقلته .

١٤٦٣ - فأما القول في الحث على التقوى ، فلا شك أن لفظ الوصية ليس معيناً ، وإنما الغرض الاستحثاث على التقوى بأية صيغة كانت ، ثم التقوى تجمع كلّ وعظ ، وهي مشعرة بالإقدام على المأمورات ، والإحجام عن المنهيّات ، وقد بحثت عن ٩٠ الطرق ، فلم أرها متعينة ، بل الغرض الوعظ ، وقد نص عليه الشافعى / في الإملاء فيما نقله الشيخ أبو علي ، وأبواب الموعاظ راجعة إلى الحث على الطاعة ، والزجر عن المعصية ، وفي أحدهما إشعار بالثاني ، فيقع الاكتفاء به ، وأما التحذير عن عقاب الله ، والترغيب في ثواب الله ، ففي ذكرهما ، أو ذكر أحدهما كفاية عن التصرّي بالأمر بطاعة الله ، والنهي عن مخالفته ، فيما أراه . وهذا حقيقة التقوى .  
فأما الاقتصار على ذكر التحذير من الاغترار بالدنيا وزخارفها ، فلست أراه كافياً ، من جهة أنها مما يتواصى به المعطلة المنكرون للمعاد .

ويتبيني أن يكون الوعظ في أول درجاته مشمراً بمواعيد الشرع والتزامها . وكذلك الأمر بالإحسان المطلق ، من غير تعرض لذكر الله تعالى ، ما أراه مجزياً .

وأما ذكر الموت ، فإن اشتملت الوصية على الأمر بالتأهب والاستعداد له ، فهو كافٍ ، وإن لم يجر إلا ذكره ، فهو من الاقتصار على ذكر فناء أعراض الدنيا فيما أظن .

١٤٦٤ - ومما يدور في الخلد أن الخطاب لو اقتصر على كلام معدود ، ليس فيها هزٌ ، واستحثاث على الخير ، أو زجر عن معصية ، مثل أن يقول : أطِيعُوا الله واجتنبوا معاصيه . فهذا القدر لو فرض الاقتصار عليه ، فالذي يؤخذ من قول الأئمة أنه كافٍ ؟

(١) زيادة من (ت ١) .

(٢) في الأصل ، و(ط) : من .

فإنه ينطلق عليه اسم الوصية بالتصوّي والخير ، ولكنني ما أرى هذا القدر من أبواب المواعظ التي تنبه الغافلين ، و تستعطف [القلوب]<sup>(١)</sup> الأية العصبية ، إلى مسالك البر والتقوى . وإن كان المتبع مسالك الأولين في العصر الخالية ، فالغرض فصلٌ مجموع يهزّ ، ويقع من السامعين موقعاً .

وقد بالغ الشافعي في الاتباع حتى أوجب الجلوس بين الخطيبين ، كما سأذكره . وليس يليق بمذهبه أن يُعدّ قولُ الخطيب : « الحمدُ لله ، والصلوة علىَ محمد ، أطیعوا الله » خطبةً تامةً ، والعلم عند الله .

وقد ذكر الشافعي لفظ الوعظ في الإملاء وفيه إشعار بما ذكرته .

أما الاقتصار على كلمة في الحمد والصلوة مع أداء معناهما ، فلا شك في كفايته ، فإنما قولي هذا في الوعظ ، وهذا الآن يشير إلى ما ذكره بعض المصنفين من أن مقصود الخطبة الوعظ<sup>(٢)</sup> ، والحمد والصلوة ذريعتان .

١٤٦٥ - فأما قراءة القرآن إذا أوجبناها على المشهور ، فالذى ذكره الأئمة : لا بد من قراءة آية تامة . وهذا فيه كلامٌ عندي ، ولوقرأ شطرًا من آية طويلة ، فلست أبعد كفايةً ذلك ، ولا أشك أنه لو قال : « ثم نظر » [المدثر : ٢١] لم يكفي ذلك ، وإن / عَدَ شَيْءٍ آية ، ولعل الأقرب أن يقرأ ما لا يجري على نظمه ذكرٌ من الأذكار ، وهو المقدار الذي يحرم قراءته على الجنب ، ولست أرى للأية الواحدة في هذا الباب ثباتاً في التوقف . ومما لا بد من إجزائه أنه لو قرأ الخطيب آية فيها وعدٌ أو وعيد ، أو حكمٌ شرعيٌ ، أو معنى مستقل في وقعة ، فهذا كافي ، ولو قرأ من أثناء قصة ما يحرم قراءته على الجنب ، ولكن كان لا يستقل بإفادته معنى على حاله ، فهذا مما أتردّد فيه .

١٤٦٦ - وبلائي كله من شيئين : أحدهما - أن بنى الزمان ليس يأخذهم في طلب الغايات ، [لا . بل]<sup>(٣)</sup> في طلب حقيقة البدايات ما يأخذني ، فلا يهتدون

(١) ساقطة من الأصل ، ومن (ط) .

(٢) لا ينقوتنا أن نسجل هنا هذا الإنصاف من إمام الحرمين لـ(بعض المصنفين) : أبي القاسم الفوراني فمع « كثرة الخط عليه » على حد قول السبكي إلا أنه هنا يستشهد بقوله ، ويستند إليه ، ويعجب به .

(٣) في الأصل ، وفي (ط) : لكن . والمثبت من (ت ١) .

[لما]<sup>(١)</sup> أبغى من مداركها ، بل أخاف أن يتبرّموا<sup>(٢)</sup> بها .

ثم الأولون لم يعتنوا بالاحتواء على ضبط الأشياء ، والتنبيه على طريق التقريب فيها ، ويشتد ذلك جداً في الإحالة على الأمور المرسلة ، التي لا يثبت توقف خاص شرعي فيه ، كما نحن الآن مدفعون إليه من لزوم الاتباع وترك الاقتصار على أدنى مراتب الأذكار ، ثم لم ثبت ألفاظ مضبوطة حسب ثبوتها في التشهد والقنوت وغيرهما ، فجر ذلك ما أنهيَ الكلام إليه من الترددات<sup>(٣)</sup> .

١٤٦٧- وأما الدعاء ، فيكفي فيه الدعاء للمؤمنين كافةً ، بجهة من الجهات ، وأرى ذلك متعلقاً بأمور الآخرة ، غير مقتصر على أوطار الدنيا ، والعلم عند الله .  
فهذا بيان أركان الخطبة .

١٤٦٨- وكان شيخي يقول : لو قرأ الخطيب في كل ركن من الأركان آية مشتملةً على المعنى المطلوب ، فأئمَّ بايٍ من القرآن على هذا الترتيب لا يُجزيه .

والأمر مقطوع به في المذهب . كما قال ؛ فإن الذي جاء به لا يسمى خطبة ، وقد تقرر أن الخطبة أوجبت ذكرأ ، وإن لم يعين ، فهو من هذه الجهة كالتشهد والقنوت ، غير أن الأذكار متعينة فيهما ، وهو غير متعين في الخطبة ، وإلا فالكل سواء في أنه شرع ذكرأ ، ولكنها عين في التشهد ، وأبهم في الخطبة ، وفيه فقه حسن ؛ فإن الخطباء لو لزموا شيئاً واحداً ، وأنس به الناس ، وتكرر على مسامعهم ، لأوشك ألا تحصل فائدة الوعظ ؛ فإن النفوس مجبرة على قلة الالكتراش بالمعادات ، فهذا كذلك ، وإن كنت لا أشك في أن الخاطب لو لزم كلمات معهودة في ركن الوعظ ، أو كان يعيدُها ، ي ٩١ فيكفيه ذلك ؛ فإنه قد يختلف السامعون ، ويتبذلون / في كل وقت .

(١) في الأصل ، وفي (ط) : بما . والمثبت من (ت ١) .

(٢) في الأصل ، و(ط) : «يبيِّن مواهِّها» . وهو تصحيف عجيب .

(٣) قال الإمام : إن بلاءه من شيئاً ، ثم ذكر أحدهما ، ولم يذكر الثاني ، فهل أضرب عن ذكره ؟ - وهو ما أرجحه - وذلك سائق معهود ، أم هو ما أشار إليه من عدم اعتناء الأولين بضبط الأشياء ؟ أنا لا أظن ذلك ؛ فدائماً هو يعتذر عن الأولين بأنهم أدوا ما عليهم بحسب ما كان مطلوباً منهم في زمانهم . والله أعلم .

فإذن قد تحقق أن قراءة القرآن لا تكفي ، نعم . لو أوقع التحميد آيةً ، فليس يمتنع ذلك ، ولو أوقع الوعظ آيةً ، أو آياتٍ مشتملةً على مواعظ ، وما جعل جميع الخطبة قراءةً ، فلست أبعد إجازة ذلك ، وقد نص عليه شيخي ، ولكن ينبغي ألا تحتسب القراءة وعظاً ، ويُعتدّ بها عن جهة القراءة أيضاً ؛ فإن ذلك لا يليق بمذهبنا .

١٤٦٩ - ثم سَنَحَ في هذا إشكالٌ في التفريع ، وهو أنه لو أتى بدل الوعظ بالقراءة ، ثم قرأ القرآن عن جهة استحقاق القراءة ، ولم أبعد أن يكفي في الحمد آيةٌ فيها حمدٌ أيضاً ، فينعطف الأمر آخرًا إلى تجويز رد الخطبة كلها قراءة ، وهذا ممتنع .

ويخرج منه نتيجةً ، وهي اشتراط إيقاع الوعظ ذكرًا ؛ حتى [لا]<sup>(١)</sup> يؤدي إلى هذا آخرًا ؛ فإنه قد لاح أن الغرض الأظهر من الخطبة الوعظ .  
فهذا متنهى القول في أركان الخطبة .

١٤٧٠ - ثم القيام في الخطبتيْن حتمٌ عند الشافعي في حق القادر على القيام ، وكذلك القعود بين الخطبتيْن ، ولا بد من رعاية الطمأنينة في القعدة بين الخطبتيْن ، كما يشترط ذلك في القعود بين السجدين .

فإن قيل [لِمَ] <sup>(٢)</sup> لم تُعدوا القيام والقعود من الأركان ، وعددتموها في الصلاة ؟  
قلنا : لا حجر في ذلك ، فمن [عَدَ] <sup>(٣)</sup> ذلك في الخطبة ، فقد أصاب ، ومن لم يعدهما في الصلاة ، وزعم أن القيام والقعود محلان ، والمقصود ما يقع فيهما ، فلا بأس عليه . ومن حاول فصلاً ، لم يبعد ؛ فإن الغرض من الخطبة الوعظ ، وهذا أمرٌ معقول ، ولا يصح في الصلاة أمرٌ معقول ، والأمر في ذلك كله قريب [مع اعتقاد]<sup>(٤)</sup> وجوب القيام والقعود في الموضعين .

فهذا أركان الخطبة .

(١) زيادة من : (ت ١) .

(٢) زيادة من : (ت ١) .

(٣) زيادة من : (ت ١) .

(٤) في الأصل ، و(ط) : من اعتبار .

١٤٧١ - فاما الشرائط ، فلا يختلف العلماء في أن الوقت شرطٌ فيهما ، فليقع أول ما يعتد به منها<sup>(١)</sup> [بعد]<sup>(٢)</sup> الزوال .

ثم شرطُ الاعتداد بالصلاحة تقدّم الخطبتيين ، ولما اختصتا بالوجوب من بين سائر الخطب ، اشتُرط تقديمهمَا ، حتى يحتبس الناس لانتظار الصلاة ويسمعوا .

ولما لم تجب الخطبة في العيد وغيره ، لم يضر التأخير ، وإن فرض انتشار الناس فيها .

١٤٧٢ - وفي اشتراط الطهارة عن الحدث والخبث وجهان مشهوران : أحدهما - لا يشترط ؛ فإن الغرض منهما الذكر والوعظ ، ولا منافاة بين ذلك وبين الحدث .

والثاني - أن الطهارة مشروطة ، وقد علل هذا الوجه بعض الأصحاب بأن الخطبتيين ش ٩١ أقيمتا مقام الركعين ؛ فيشترط / فيما الطهارة ، وهذا لا أرضاه توجيهًا ، مع القطع بأن الاستقبال ليس مشروطًا فيهما . والوجه أن نقول : هذا مبني على اشتراط المواتاة [كما]<sup>(٣)</sup> تقدم ؛ فإنه إذا لم يكن متظهراً ، فقد يتفرق النظام إذا توأما قبل الصلاة<sup>(٤)</sup> .

١٤٧٣ - وأجرى الأصحاب اشتراط الستر في الاعتداد بالخطبة على الخلاف المذكور في الطهر ، وسبب اشتراطه بروز الخطيب ، وما فيه من هُنْكَة<sup>(٥)</sup> من الانكشاف لو لم يتستر .

١٤٧٤ - وأما الاستقبال ، فلا أشك أنه ليس شرطاً ، بل الأدب أن يستدبر كما سندكره ، ثم لم يشترط أحد الاستديار أيضاً ، ولو استقبل وأسمعَ جزاً ، وإن خالف الأدب .

١٤٧٥ - ومما يتعلّق بما نحن فيه : أنا إذا شرطنا الطهارة في الاعتداد بالخطبة ، ولو

(١) كذا في جميع النسخ : « منها » بالضمير المفرد ، على معنى الخطبة .

(٢) زيادة من : (ت ١) .

(٣) زيادة من (ت ١) .

(٤) أي قبل الصلاة وبعد الخطبة .

(٥) هُنْكَة : أي فضيحة . (المعجم) .

كان الخطيب يخطب ، فسبقه الحدث في أثناء الخطبة ، فلبو أتى بركنٍ في حالة الحدث ، فلا أشك أنه لا يعتد بما جاء به في الحدث ، ولكنك إذا جدد الموضوع ، فيستأنف الخطبة ، أو يبني عليها ، ويأخذ من حيث جرى الحدث ؟

وذكر شيخي في ذلك وجهين مبنيين على أن الموالاة هل تشرط في الخطبة ؟ وهذا منه دليل على أنه ليس يتلقى اشتراط الطهارة من نفس الموالاة ؛ فإنه كان يقول : إن شرطنا الموالاة ، وقد اتفق الموضوع على قربِ من الزمان لا تقطع بتخلٍ مثله الموالاة ، فهل يجب استئناف<sup>(١)</sup> الخطبة ؟ فعلى وجهين ، أحدهما - يجب كالصلة يطرأ عليها الحدث .

والثاني - لا يجب ؛ فإن الخطبة لا عقد فيها ، وإنما المرعى فيها الموالاة ، لغرض تواصل الكلام ، وإفاده الوعظ ، وإذا لم يتخلل زمان طويل ، جاز البناء ، وإن جرى الموضوع في زمان طويل ، فلا شك أنا نأمره بالاستئناف على قول اشتراط الموالاة .

وحفزني على هذا شيء ، وهو أن الموالاة إذا اختلت في الطهارة بعذر ، فالطريقة المرضية أن ذلك لا يقدح في الطهارة ، وإن شرطنا الموالاة فيها ، ولكن الذي أراه أن الموالاة إذا انقطعت بعذرٍ في الخطبة ، فلا أثر للعذر ، وفي انقطاع الخطبة ووجوب الاستئناف الخلاف ؛ والسبب في ذلك أن الطهارة غير معقوله المعنى ، ولا يختل بترك الموالاة فيها غرض ، ولكن من حيث إن الطهارة عُهدت متواالية ، كما عهدت مرتبة ، اشتراطنا في قول الموالاة فيها ، فإذا فرض عذرٍ ، لم يتمتنع أن يعذر صاحب الواقعة ، على أنه قد ورد على حسب ذلك أثرٌ عن / ابن عمر<sup>(٢)</sup> . وأما اشتراط الموالاة في الأذان ٩٢ ي والخطبة ، فإنه متعلق بمعنى معقول ، فإذا احتل ذلك المعنى المعتبر ، لم يظهر فرق بين المعدور وغيره .

(١) أي ابتداء الخطبة من جديد .

(٢) يشير إلى أثر ابن عمر - رضي الله عنهما - في تفريق الموضوع لعذرٍ ، ففي الموطأ عن نافع عن ابن عمر « أنه بال في السوق فتوضاً ، فغسل وجهه ويديه ومسح برأسه ، ثم دخل المسجد فدعى لجنازة ، فمسح على خفيه ، ثم صلبى » رواه مالك ، وعنه الشافعى ، وعلقه البخاري بلفظ آخر ( ر . الموطأ : ٤٣ ح ٦٠ / ١ ، الأم : ٢٧ / ١ ، البخاري : الغسل ، باب تفريق الغسل والموضوع ، قبل ح ٢٦٥ ، التلخیص : ١٧٣ / ١ ) .

فهذا بيان شرائط الخطبة .

ومن أخص شرائطها رفع الصوت ، وسنذكر تفصيل القول فيه في الفصل المشتمل على ذكر الإنصات والاستماع .

١٤٧٦ - والآن بعد ما نجز القول في الأركان ، والشرائط ، نذكر قوله قولًا في آداب الخطبة وستتها جامعًا ، ونعود إلى افتتاح الخطبة ، فنقول :

إذا رقى الإمام على المنبر ، وانتهى إلى الدرجة التي عليها مجلسه ، فيقبل على الناس ويسلم عليهم ، فاما عندنا ، فالالأصل في ذلك ما روى ابن عمر : « أن النبي صلى الله عليه وسلم كان إذا دنا من منبره ، سلم على من عند المنبر ، ثم يصعد ، فإذا استقبل الناس بوجهه ، سلم ، ثم جلس ، ثم إذا جلس أذن المؤذنون بين يديه الأذان الم مشروع »<sup>(١)</sup> وما كان على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وأبي بكر وعمر أذان يوم الجمعة قبل هذا ، فلما كثر الناس في زمان عثمان ، وعظمت البلدة ، أمر المؤذنين ، حتى [أذنوا]<sup>(٢)</sup> على أماكنهم ، ثم كان يؤذن المؤذنون بين يديه إذا استوى على المنبر ، ثم الخطيب يجلس والمؤذن يؤذن ، وإذا فرغ ، قام وخطب .

ويتبيني أن يشغل يديه حتى لا يعيث بهما ، وقد روي : « أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يعتمد على عزَّة ، وروي أنه اعتمد على قوس ، وروي على سيف ، وقد قيل : إنه كان في الحضر يعتمد على عزَّة ، وكان إذا خطب في السفر اعتمد على قوس أو سيف »<sup>(٣)</sup> والأمر في ذلك قريب .

(١) حديث ابن عمر ، رواه ابن عدي ، أورده في ترجمة عيسى بن عبد الله الأنصاري ، وضعفه ، وكذا ضعفه ابن حبان . ورواية ابن أبي شيبة عن مجالد عن الشعبي مرسلاً ، ورواية البهقي (ر . التلخيص : ٦٤١ ح ٦٢/٢ ، ومصنف ابن أبي شيبة : ١١٤ / ٢ ، والسنن الكبرى : ٢٠٥ / ٣ ، والكامن : ١٨٩٣ / ٥ ، وخلاصة البدر : ٢١٤ / ١ ح ٧٤٦) .

(٢) في الأصل ، وفي (ط) : إذا دنو .

(٣) حديث اعتماد الرسول صلى الله عليه وسلم على عزته رواه الشافعي مرسلاً ، وحديث الاستناد على القوس رواه أبو داود ، وقال الحافظ : « إسناده حسن ، وصححه ابن السكن ، وابن خزيمة ، وله شاهد من حديث البراء بن عازب » عند أبي داود أيضًا . (ر . أبو داود : الصلاة ، باب الرجل يخطب على القوس ، ح ١٠٩٦ ، وباب : يخطب على قوس ، =

وإذا شغل إحدى يديه بما ذكرناه ، شغل الأخرى بالتمسك بحرف المنبر ، وإن لم يتفق ذلك ، وضع إحدى يديه على الأخرى ، كما يفعله في صلاته ، أو أرسل يديه وأقرّهما . وليس في هذا ثبت ، والغرض ألا يبعث .

ثم سبب إقباله على الناس واستدباره القبلة أن يخاطبهم ، فإن استدبرهم ، وهو يخاطبهم ، كان قبيحاً ، خارجاً عن حكم عرف الخطاب ، ولو وقف في [آخريات]<sup>(١)</sup> المسجد مستقبلاً للقبلة خطاباً ، فإن استدبره الناس ، كان قبيحاً ، وإن استقبلوه ، وأقبلوا عليه ، كانوا مستدبرين للقبلة ، واستدبار واحد مع استقبال الجميع القبلة أحسنُ من نقىض ذلك .

١٤٧٧ - ثم إذا فرغ من الخطبة الأولى ، جلس جلسة خفيفة ، وتلك الجلسة واجبة ، والغرض يتادى بجلسة وطمأنينة ، وقد قال الشافعى : يجلس جلسة تسع قراءة/ الإخلاص ، وهي على الجملة في القدر الواجب والمستحب قريبٌ من الجلسة ٩٢ ش بين السجدتين .

ثم يقوم ويتدبر الخطبة الثانية ، وينبغي أن تكون الخطبة بلغة قريبة إلى الأفهام مترقية عن الركيك ، خالية عن الغريب ، مائلة إلى القصر ، فقد قال النبي عليه السلام : « قصر الخطبة ، وطول الصلاة مئنة من فقه الرجل »<sup>(٢)</sup> .

وينبغي أن يأتي الخطيب بالخطبة على ترتيل وأنأة من غير [تغُّنٌ]<sup>(٣)</sup> وتمطيط . ثم إذا فرغ من الخطبة الثانية ، ابتدأ المؤذن الإقامة ، وينبغي الخاطب في تسرعه الأمر على أن يقرب وقوفه في المحراب من فراغ المقيم من الإقامة . فهذا بيان أركان الخطبة وهيئاتها ، وما يتعلق بآدابها وسننها .

= ح ١١٤٥ ، والشافعى في الأم : ٢٠٠ / ١ ، والتلخيص : ٦٤ / ٢ ، ٦٤٨ - ٦٤٩ .

(١) في الأصل : « آخر باب » ، وهو تحريف واضح ، والمثبت من باقي النسخ ، وأكده (ل) .

(٢) حديث : « قصر الخطبة... » رواه مسلم ، من حديث عمار ، ولأبي داود بمعناه . (ر . مسلم : الجمعة ، باب تخفيف الصلاة والخطبة ، ح ٨٦٩ ، أبو داود : الصلاة ، باب إقصار الخطب ، ح ١١٠٦ التلخيص : ٦٤ / ٢ - ٦٤٦ ) .

والمائنة بفتح الميم بعدها همزة مكسورة ، ثم نون مشددة ، أي علامه . (المعجم) .

(٣) في الأصل ، وفي (ط) : تغير .

## فصل

### في الاستماع والإنصات وما يتعلق به

١٤٧٨ - القول في ذلك ينقسم إلى ما يتعلق بالواجب ، وإلى ما يتعلق بالأداب ، فلتلقي البداية بالأهم ، وهو ما يجب ، ويتحتم ، فنقول :

نقل الأئمة قولين في أنه هل يجب على من حضر الصمت والإنصات ، وهل يحرم عليه الكلام ؟ فالذى نص عليه الشافعى في القديم أنه يجب الإنصات ، وإدامه الصمت على من حضر ، وتمكن من الإصغاء والاستماع ، وهذا مذهب أبي حنيفة<sup>(١)</sup> . والمنصوص عليه في الجديد أنه لا<sup>(٢)</sup> يحرم الكلام على من شهد ، ولا يتعين الصمت .

١٤٧٩ - فمن قال : يجب ، استدل بقوله تعالى : « وَإِذَا قُرِئَتِ الْقُرْآنُ فَاسْتَمِعُوا لِهِ وَأَنْصِتُوْا » [الأعراف : ٢٠٤] وقد قال المفسرون : المراد بالقرآن الخطبة ، وإنما سميت قرآنًا لاشتمالها على قراءة القرآن . ومن قال : لا يجب الصمت ، استدل بأن رسول الله صلى الله عليه وسلم تكلم في أثناء خطبته بما ليس من الخطبة ، فإذا كان لا يحرم على الخطيب أن يتكلم بما ليس من الخطبة ، لم يحرم على المستمع أن يتكلم أيضًا ، وقد روي : « أنه دخل داخلًّا رسول الله صلى الله عليه وسلم يخطب يوم الجمعة ، فقال : يا رسول الله ، متى الساعة ؟ فقال عليه السلام : « ماذا أعددت لها » فقال : حبُّ الله رسوله ، فقال صلى الله عليه وسلم : « المرء مع من أحب »<sup>(٣)</sup> ولم يردد على من كلامه<sup>(٤)</sup> ، ولو كان تكلم من حضر حراماً ، لبين رسول الله صلى الله عليه وسلم .

(١) ر . المبسوط : ٢٨/٢ ، بداع الصنائع : ٢٦٣/١ ، حاشية ابن عابدين : ٥٥١/١ .

(٢) في (ت ١) : أنه يحرم . وهو خلاف المنصوص (ر . الأم : ١٨٠/١) .

(٣) حديث « أن رجلاً دخل والنبي صلى الله عليه وسلم يخطب . . . » رواه ابن خزيمة ، وأحمد ، والنسائي ، والبيهقي ، عن أنس . (ر . النسائي في الكبرى : العلم ، باب إذا سئل العالم عما يكره ، ح ٥٨٧٣ ، ابن خزيمة : ١٤٩/٣ - ح ١٧٦٩ ، وأحمد : ١٦٧/٣ ، والبيهقي : ٣/٢٢١ ، والتلخيص : ٦/٢ - ح ٦٣٧) .

(٤) كذا في النسخ الثلاث ، ولعل المعنى : ولم يردد عليه كلامه ، ويرفضه . هذا . وقد ضُبطت في =

ونحن نطرد عليه ما ذكره الأئمة في التفريع ، ونسوقه أحسن سياق ، ثم نذكر غوائلَ يقع التعرض لها ، وليسوف الناظر تمام الفصل ؛ فإنَّ كشف مبادئه في استتمامه .

١٤٨٠ - قال شيخي : إذا أوجبنا الإنصات والإكباب على الاستماع ، فلو دخل داخلُ وسلم ، لم يجب على الحاضرين ردُّ سلامه ، بل لا يجوز لهم ردُّ سلامه / ، فإننا ٩٣ ينفرع على إيجاب الإنصات وقطع الكلام ، فإن قيل : ردُّ السلام من فروض الكفايات . قلنا : ذاك في حق من لم يضيّع السلام ، فوضعه<sup>(١)</sup> في غير موضعه ، ومن سلم على رجل وهو في أثناء حاجة يقضيها ، لم يستحق ردُّ السلام ، وسيأتي تفصيل ذلك في كتاب السير ، إن شاء الله عز وجل ، ففيه تفصيلُ فرائض الكفايات ، وما يتعلّق بها ، فليس إذن للداخل أن يسلم ، وإذا سلم ، لم يستحق جواباً ، ولا يجوز للحاضرين أن يردوا عليه ، على القول الذي عليه نفرع .

١٤٨١ - ولو عطس عاطس ، فهل يجوز تشميته ؟ فعلى وجهين ، أحدهما - لا يجوز قياساً على رد السلام ، والثاني - يجوز ؛ فإنه لا اختيار للعاطس ، فهو معذورٌ ، فحقه أن يُقضى حقه ، ومن أدب الدين أن يُشمّت المسلم إذا عطس ، فاما رد السلام ، فلا ؛ لأنَّ المسلم ضيّع سلام نفسه ، وكان مختاراً فيه .

فإن جوزنا تشميـت العاطـس ، فـهل يـستحبـ ؟ فعلـى وجهـين : أحـدهـما - بـلى<sup>(٢)</sup> ، رـعاـية لـحقـه .

= (ت) هـكـذا : « ولـم يـرـدـ عـلـيـ منـ كـلـمـةـ ». وـفـيهـ مـاـ فـيهـ .

(١) فـيـ (لـ) : « بـوـضـعـهـ » .

(٢) كـذاـ فيـ النـسـخـ الـثـلـاثـ . وـهـوـ خـلـافـ الـمـعـرـفـ الـمـشـهـورـ منـ قـوـاعـدـ الـلـغـةـ ؛ فـإـنـ (بـلىـ) حـرـفـ جـوـابـ ، يـجـابـ بـهـ فـيـ النـفـيـ خـاصـةـ ، وـيـفـيدـ إـبـطـالـهـ . (رـ . اـبـنـ هـشـامـ - مـغـنـيـ الـلـيـبـ عنـ كـتـبـ الـأـعـارـيبـ : ١٥٤ـ ، وـالـمـعـجمـ الـوـسـيـطـ) .

ولـكـنـ وـقـعـ فـيـ كـتـبـ الـحـدـيـثـ مـاـ يـقـضـيـ أـنـ (بـلىـ) يـجـابـ بـهـ الـاسـتـهـامـ الـمـجـرـدـ ، فـقـيـ صحيحـ الـبـخـارـيـ : كـتـابـ الـإـيمـانـ (٨٣ـ) بـابـ كـيـفـ كـانـتـ يـمـينـ النـبـيـ صـلـىـ اللـهـ عـلـيـ وـسـلـمـ (٣ـ) حـ664ـ : « أـتـرـضـونـ أـنـ تـكـوـنـواـ رـبـعـ أـهـلـ الـجـنـةـ ؟ قـالـواـ : بـلىـ : بـلـىـ » وـبـالـفـظـ نـفـسـهـ عـدـ اـبـنـ مـاجـةـ ، وـفـيـ صـحـيـحـ مـسـلـمـ : كـتـابـ الـهـبـاتـ (٢٤ـ) بـابـ (٣ـ) « كـراـهـةـ تـفـضـيـلـ بـعـضـ الـأـوـلـادـ فـيـ الـهـبـةـ » : « أـيـسـرـكـ أـنـ يـكـوـنـواـ إـلـيـكـ فـيـ الـبـرـ سـوـاءـ » ؟ قـالـ : بـلىـ . قـالـ : فـلاـ ، إـذـاـ » حـ17ـ - (١٦٢٣ـ) ؟

والثاني - لا ؛ فإن الإنصات أهم منه ؛ إذ هو واجب ، والتشميم لا يجب قط .

فهذا إذا فرعنا على وجوب الصمت ، فأما إذا لم نحرمه<sup>(١)</sup> تفريعاً على الجديد ، فيجب عليه تشميم العاطس .

١٤٨٢ - وهل يستحب رد السلام ، فعلى وجهين ، ولا يجب رد السلام ، وإن لم نحرمه ، لتصحير المسلم لما ذكرناه من وضعه السلام في غير موضعه ، وقد ذكرنا أن من سلم على إنسان وهو في قضاء حاجة ، لم يلزم رد سلامه ، [وإن]<sup>(٢)</sup> كان لا يحرم عليه ، وقد روي : «أن رجلاً سلم على رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو يقضي حاجته ، فلم يرد عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وقام بعد الفراج وتيم ، ثم رد جوابه»<sup>(٣)</sup> .

١٤٨٣ - وقال شيخنا أبو بكر الصيدلاني : اختلاف القول في الإنصات يستند إلى ما تقدم من الاختلاف في أن حالة الخطبة كحالة الاشتغال بالصلاوة أم لا ؟ وعلى هذا يتبيني الخلاف في أن الطهارة هل تشترط في الخطبة أم لا ؟ هذا كلامه . فإن شرطنا الطهارة ، حرمنا الكلام ، وإن لم نشرطها ، لم نحرم الكلام .

١٤٨٤ - وكان شيخي يقول : إن أوجبنا الإنصات على من يبلغه صوت الخطيب ، فهل يجب على من لا يبلغه صوته ؟ فعلى وجهين : أحدهما - لا يجب ، ووجهه ظاهر .

هو عند ابن ماجة باللقط نفسيه . وفي مسلم أيضاً ، في حديث طويل : .. فقال النبي صلى الله عليه وسلم : «أنت الذي لقيتني بمكة» قال (المجيب) : «فقلت : بلّي» كتاب صلاة المسافرين وقصرها (٦) باب إسلام عمرو بن عَبْسَةَ (٥٢) ح ٤٩٤ - ٨٣٢ (ر . صحيح البخاري : ٧/٢٢٠ ، صحيح مسلم : ١/٥٦٩ ، ٢/١٢٤٤ ، سنن ابن ماجة : ٢/٧٩٥ ح ٢٣٧٥ ، وصح ١٤٣٢ ح ٤٢٨٣ ، ومغني الليب عن كتب الأعaries : ١٥٤) .

(١) أي الكلام .

(٢) في الأصل ، و(ط) : فإن .

(٣) حديث عدم رد السلام عند قضاء الحاجة ، رواه مسلم ، عن نافع عن ابن عمر ، ورواه أبو داود ، والنائي ، والحاكم ، من حديث المهاجر بن قُتْبُدْ . (ر . التلخيص : ٤/٩٤ ح ١٨٣٢) .

والثاني - يجب ؛ فإنه لو تلتم من بعد ، لارتفاع اللعنة ، بحيث يمنع الحاضرين من السماع .

١٤٨٥ - وكان شيخي يقول : في تحريم الكلام / في أثناء الخطبة على الخطيب ٩٣ ش قولان ، كالقولين في كلام المستمع ، والشافعي في الجديد لما أباح الكلام على الحاضر ، احتاج بتكلم رسول الله صلى الله عليه وسلم في خطبته . ولو لم يكن ذلك في محل التزاع ، لما احتاج به رضي الله عنه .

ثم كان يقول : لناصر القول القديم أن يجيب عنه ، ويقول : تكلم رسول الله صلى الله عليه وسلم بما هو شرع ، وبيان حكم ، فإنه قال لسليلك الغطفاني : « لا تجلس حتى تصلي ركعتين »<sup>(١)</sup> ، والخاطب يجوز له أن يضمّن خطبته بيان حكم ، وتعليم الناس أمراً شرعاً ، سيما إذا كان متعلقاً بما يليق بالحال ، كقوله عليه السلام لسليلك : « لا تجلس حتى تصلي ركعتين » ويجوز أن يكون كلامه مع [قتلة]<sup>(٢)</sup> ابن أبي

(١) حديث أنه صلى الله عليه وسلم ، كلام سليمان الغطفاني في الخطبة ، رواه مسلم من حديث جابر ، ورواه البخاري بدون تسمية سليمان . (ر . صحيح مسلم : ٥٩٧/١ ، كتاب الجمعة ، باب التحية والإمام يخطب ، ح ٥٩-٨٧٥ ، والبخاري : الجمعة ، باب من جاء والإمام يخطب صلى ركعتين خفيتين ، ح ٩٣١ ، والتهجد ، باب ما جاء في التطوع مثنى ، ح ١١٦٦ ، والتلخيص : ٦١ ح ٦٣٩ ، وخلاصة الدر المنير : ٢١٤ ح ٧٤٤) .

(٢) زيادة لاستقامة المعنى حيث سقطت من جميع النسخ .

وقد عقد الحافظ في التلخيص (تبنيها) قال فيه : « أورده (حديث كلام الرسول صلى الله عليه وسلم لقتلة ابن أبي الحقيق ) إمام الحرمين والغزالى بلفظ عجيب ، قال : « سأله النبي صلى الله عليه وسلم ابن أبي الحقيق ، عن كيفية القتل ، بعد قوله من الجهاد » وهو غلط فاحش ، وأعجب منه أن الإمام قال : صح ذلك ، ويجوز أن يكون سقط من النسخة لفظ (قتلة) قبل ابن أبي الحقيق » ١ . هـ . كلام الحافظ بنصه .

قلت : أن لنا أن نصرح بما كنا نستشعره من تحامل الحافظ على إمام الحرمين ، وشدته في كثير من تعقيبه ، فهل يعقل أن ينسب الإمام إلى الغلط الفاحش هذا ، وهل يرد بخاطر أن يخطئ الإمام فيجعل الرسول صلى الله عليه وسلم وهو على المنبر يخاطب القتيل ابن أبي الحقيق اليهودي ؟ ثم كيف يُعقل أن يُسأل المقتول كيف قُتل ؟ ! والأمر أقرب وأيسر من ذلك ، وهو كما قال الحافظ نفسه « سقط لفظ (قتلة) » ولكن بعد أن كان قد وقع في الإمامين ، ووصفهما (بفحش الغلط) لهذا وقد وُجدت نسختان من الوسيط بغير هذا السقط .

**الحقيقة<sup>(١)</sup>** متعلقاً بأمرٍ مهم في الجهاد ، وهو من أهم قواعد الشرع<sup>(٢)</sup> ، وإنما القولان في تحريم كلام لا يتعلق ببيان الشرع .

ثم كان شيخي يقول : لا خلاف أن كلام الخطيب في أثناء الخطبة لا يبطل الخطبة ، ولا يقطعها إذا قل . وإن طال وكثير ، فهو<sup>(٣)</sup> يتعلق بترك الموالاة في الخطبة ، وفيه القولان المشهوران .

فهذا متنه كلامه .

١٤٨٦ - والآن قد حان أن ننبه على حقيقة المسألة ، فنقول : كان شيخي وغيره من الخائضين في هذا الفصل يرددون القول في<sup>(٤)</sup> أنه هل يجب الاستماع ؟ ويزعمون أن في إباحة الكلام ، أو في رفع الحرج فيه إسقاط إيجاب الاستماع والإصغاء .

وأنا أقول : من أنكر وجوب الاستماع إلى الخطبة ، فليس معه من حقيقة هذه القاعدة شيء ، فيجب القطع على مذهب الشافعي أنه يجب الاستماع إلى الخطبة ، وكيف يستجاز خلاف ذلك على طريق الشافعي في مسلك الاتباع ، وقد بنى إيجاب الخطيبين ، والقاعدة بينهما على ذلك ، وفهم أن الغرض من الخطبة تجديد العهد في

وأين هذا من منهج إمام الحرمين في حمله الخطأ عند مخالفته على الرلل في النقل عنهم وسوء الفهم لكلامهم ؟ وإن شاء الله ونسأ في الأجل ، وأuan ويس ، سنجمع كل تعقيبات الحافظ للإمام ، في نسق واحد وننظر فيها ، لنرى أسلوب الحافظ في تناولها وعلاجها ، وهل تستحق كل هذا (ر . التلخيص : ٦١ / ٢ ، الوسيط للغزالى : ٢٨٢ / ٢) . ولمعرفة منهج إمام الحرمين انظر : إمام الحرمين : حياته وعصره : ٧٨ وما بعدها ) .

(١) ابن أبي الحقيق : أبو رافع ، واسمها سلام . عدو الله ورسوله ، كان من حزب الأحزاب ضد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فلما انتهت غزوة الأحزاب ، ولحق بخير ، تعقبه خمسة نفر من الخزرج - بعد أن أذن لهم رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فخرجوإليه بخير ، فقتلوه في قصة مشهورة ، في كتب السير والمغازي (ر . السيرة النبوية لابن هشام : ٢٧٣ / ٣ وما بعدها ، والبداية والنهاية : ١٣٧ / ٤ وما بعدها ) .

(٢) حديث كلام الرسول صلى الله عليه وسلم لقتلة ابن أبي الحقيق على المنبر رواه البيهقي (ر . السنن الكبرى : ٢٢١ / ٣) .

(٣) من هنا بدأ خرم في (ت ١) نحو ثلاثة صفحات .

(٤) عبارة الأصل : القول فيه في أنه ... (بزيادة لفظ [فيه] ) .

كل جمعة بوعظ الناس ، وكيف يتحقق مع هذا تجويز ترك الإصغاء إلى الخطبة ؟ ولو جاز ذلك ، لما كان في إيجاب حضور أربعين من أهل الكمال معنىً وفائدة ، ولو جب أن يسوغ أن يحضرها ويناموا ، والإمام رافع عقيرته ، ويجب على مساق هذا ألا يجب على الخطاب رفع صوته بالخطبة . ولا يعتقد هذا ذو بصيرة في المذهب ، وقد اشتد نكير أئمتنا على أصحاب أبي حنيفة<sup>(١)</sup> لما قالوا : ينعقد النكاح بحضور شاهدين لا يفهمان عقد النكاح ، وقالوا : من لم يفهم من تخصيص النكاح بحضور الشهود أن الغرض أن / يتحملوه ويفهموه ، فقد بعدوا ، وتناهوا في العناد والجحد ، فيجب من ٩٤ ي ذلك القطع بأنه يجب حضور أربعين من أهل الكمال ، ويجب أن يُصغوا ، ويجب على الخطاب أن يسمعهم أركان الخطبة ، ولو حضر من حضر ، وارتفع منهم اللenguط على وجه لا يتأنى معه السماع ، فهذا قطعاً بمثابة ما لو لم يحضروا ، أو انفضوا وانصرفوا ، وإذا كان كذلك ، فيجب تنزيل القولين وتقدير تفريعهما على وجه ، فنقول : إذا اجتمع في بلدةٍ من أهل الكمال مائة ألفٍ مثلاً ، فيجب عليهم إقامة الجمعة ، ولكن لا يجب عليهم الاستماع ؛ فإنَّ ذلك غير ممكن ، وإقامة الجمعة من جميعهم ممكن ، فيجب الاستماع من أربعين منهم لا بأعيانهم ، فنقول : لو شهد أربعون من أهل الكمال ، وبعد الآخرون ، سقط [الفرض]<sup>(٢)</sup> في الاستماع [عن]<sup>(٣)</sup> الكافية ، ولو حضر جمْعٌ زائدون على الأربعين ، ففي وجوب الإنصات على آحاد من حضر ، وأمكن الاستماع منه القولان .

ووجه خروجهما أنا لو جوَّزنا لكل واحد أن يتكلم ، تعويلاً على أنه يبقى أربعون غيره ، لجز ذلك جواز التكلم ، من كل واحد ، وهذا يُفضي إلى أن يتكلم جميعهم ، فيفضي ذلك إلى سقوط الاستماع رأساً ، وهذا يضاهي ما لو تحمل جماعةً شهادةً ، وكان الحق يثبت بشاهدين ، فإذا طالب ذو الحق واحداً منهم بإقامة الشهادة ، ففي جواز امتناعه عن الإقامة ، تعويلاً على أن الغرض يتحصل بغيره خلافُ معروف في

(١) قضية فهم شهود النكاح لما يجري في مجلس العقد موضع خلاف عند الحنفية . (ر . البحر الرائق : ٩٤/٣ ، ٩٥ ، حاشية ابن عابدين : ٢٧٣/٢) .

(٢) في الأصل ، وفي (ط) : الغرض . وهذا تقديرٌ من ارتعاش للسياق . وقد أكدته (ل) .

(٣) تقديرٌ من ارتعاش للمعنى ، وفي النسختين : من . وهذا أيضاً أكدته (ل) .

الشهادات ، ولكن الأظهر في الشهادة أن [المدعى]<sup>(١)</sup> من الشهود يتعين عليه الإقامة .

**١٤٨٧** - والمنصوص عليه في الجديد أن الإنصات لا يجب ، وميل أئمة المذهب إلى الجديد في مجال الخلاف ، ولعل الفارق فيه أن المدعي من الشهود قد تعلق به طلب ذي الحق على اليقين ، وأحاداد من يحضر المقصورة<sup>(٢)</sup> لا يتخصص بمطالبة .

وعندي أن هذا يضاهي ما لو قال ذو الحق للشهود وهم مائة : لا تغيروا ، فجاجتي ماسةً إلى إقامة الشهادة . فلو غاب جمّعُ منهم ، وكان الحق يستقل بمن بقي ، فيظهر أن الذين غابوا لا يحرّجون<sup>(٣)</sup> .

وليس تخلو المسألة عن احتمال في ذلك .

ثم إذا قيل : التكلم من واحد لا يمنعه من السمع ؟ قيل : نعم ، ولكن رفع الحرج فيه<sup>(٤)</sup> تسلط<sup>(٥)</sup> غيره على مثل [ما جاء به]<sup>(٦)</sup> ، وإذا فرض ذلك عن جميعهم ، ش٩٤ صار هينمة عظيمة حاجزة من السمع ، فكان [تحرير][٧] ذلك / في القديم في حكم سد باب يُفضي - لو فتح - إلى رفع الاستماع رأساً .

ثم فيما بعد ، ولا يسمع خلاف ؛ من جهة أنه قد يجر لغطاً مانعاً للحاضرين من [السماع]<sup>(٨)</sup> . فهذا من تنبية على سر المسألة في النفي والإثبات .

**١٤٨٨** - والآن نرتّب المذهب بعد هذا ، فنقول : لو تكلّم جميعُ الحاضرين على وجه انقطعوا به عن السمع رأساً ، حرجوا قطعاً ، بل حرج الكافة حرجهم بترك فرض

(١) في النسختين : المدعى . والمثبت تصرف منا ، والحمد لله جاءت بصحته (ل) .

(٢) كذا والمراد الجمعة ؛ إذ هي ظهر مقصورة ، عند كثرين . ويجوز أن يراد بها مقصورة المسجد .

(٣) أي : لا يأثمون ، من حرج فلان يحرج - باب (تعب) - إذا أثمن .

(٤) آخر الخرم في نسخة (ت١) .

(٥) كذا في النسخ الأربع . ولعل الأولى : تسلط .

(٦) في الأصل ، وفي (ط) : مناجاته . والمثبت من (ت١) .

(٧) في الأصل ، وفي (ط) : يحرم .

(٨) في الأصل ، وفي (ط) : استماع .

الكفاية ، وتعطل الخطبة بسقوط فائدتها من السمع ، وإذا تعطلت ، فلا جمعة ، وينزل هذَا متزلة ما لو انفضوا من عند آخرهم .

وإن لم ينته الأمر إلى هذَا ، وسمع الخطبة أربعون ، صحت الجمعة .

ثم في تحريم إقدام آحاد الحاضرين على الكلام القولان .

ووجه صحة الجديد أن ذلك في حكم العرف لا يؤدي إلى لغطٍ يُسقط سماعَ أربعين ، وتصوير أداء ذلك إلى هذَا بعيد ، وكذلك انتهاء الهمس إلى هيئمة حاجزة [بعيد]<sup>(١)</sup> ، فليفهم الفاهم ذلك .

وفي تحريم التكلم في تشميّت العاطس خلافٌ ؛ لأنّه ليس مما يتعلّق باختيار ، فلا يؤدي تجويزه إلى مانعٍ من السماع ؛ إذ هو يقع نادراً من غير اختيار ، ثم في التعبّد ترددٌ بعيد كما رتبه الأئمة .

وأما الخاطب ، فيجب عليه رفعُ الصوت قطعاً ، وإن لم نوجّب الإنصات ، فإنّا مع جواز التكلّم أوجّبنا أن يحصل سماعُ أربعين .

١٤٨٩ - وأما كلام الخطيب فقد حكى شيخي فيه قولين ، وهذا غلط عظيم ، مشعر بالذهول عن حقيقة المسألة ؛ فإن الإمام إذا تكلم ، فليس متمادياً في تلك اللحظة على الخطبة ، فكان كما لو سكت لحظة ، فأما إذا كان [مارأاً]<sup>(٢)</sup> في خطبته ، والحاضر يتكلّم ، فهو في وقت جريان الخطبة مشتغل بما قد يؤدي إلى قطع السماع ، فكيف يتّشابهان ؟ أم كيف يتلقى الفطنُ كلام الخطيب من كلام المستمع ؟ ثم صح أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يسائل في أثناء الخطبة قتلة<sup>(٣)</sup> ابن أبي الحقيق عن كيفية القتل . وشرح ما جرى لهم ، وحملُ هذَا على شرح مسألة في الشّرع تكفلُ بعيد ، لا سبيل إلى قبوله أصلاً .

(١) مزيدة من (ت ١) .

(٢) في الأصل ، وفي (ت ١) : لما رأى . والمثبت تقدير منا ، والمعنى : مستمراً في خطبته . والحمد لله جاءت (ل) بموافقة تقديرنا .

(٣) ها قد ذُكر لفظ (قتلة) هنا . الذي سقط من السياق آنفًا ، فأدى إلى أن يحمل الحافظ بن حجر على الإمام ، ويصفه (بالغلط الفاحش) . رضي الله عن الجميع .

ثم الصيدلاني خرج اشتراط السكوت على أن الخطبة هل تنزل منزلة الصلاة أم لا ؟ وعليه خرج اشتراط الطهارة ، وهذا في نهاية البعد ؛ فإن أخذ تحريم الكلام من غير ي ٩٥ الجهة التي ذكرناها ، وهي تقع إضفاء ذلك إلى / اللعنة خروج عن المسألة وضعها .

ثم من عجيب الأمر أن الصيدلاني وغيره من المحققين لم يمنعوا الخطيب من الكلام في الخطبة وإن أوردوا الخلاف في أنه هل [تشترط]<sup>(١)</sup> طهارة الخطيب .

ثم القولان في تحريم الكلام على المستمع مشهوران ، فيبعد عندي جداً أن نوجب على المستمع استصحابه الطهارة في استماعه ، فإذا لا تلتقي<sup>(٢)</sup> الطهارة وأمر الكلام .

فهذا منتهى المرام في هذا الفصل .

وقد نجز به المقصود الأظهر من ذلك .

١٤٩ - ثم نذكر بعد هذا أموراً تتعلق بالآداب في الباب ، فنقول : أولاً - إذا أخذ المؤذن في الأذان بين يدي الخطيب ، لم يحرم الكلام ، ولكن لا ينبغي أن يتندى أحد صلاة نافلة بعد افتتاح المؤذن أذان الخطبة ؛ فإن الإمام سيخطب على قرب وقد تبتئر<sup>(٣)</sup> عليه الصلاة ، أو يقع ابتداء الخطبة في بقية منها .

ولو دخل داخل والإمام في أثناء الخطبة ، فمذهب الشافعي أن الداخل يصلّي ركعتين خفيفتين ، ثم يجلس . وخالف أبو حنيفة<sup>(٤)</sup> فيه ، ومعتمد المذهب ما روى جابر : أن سليمان الغطفاني دخل ورسول الله صلى الله عليه وسلم يخطب ، فأمره رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يصلّي ركعتين وقال : « من دخل والإمام يخطب ، فلا يجلس حتى يصلّي ركعتين »<sup>(٥)</sup> .

(١) ساقطة من الأصل ، ومن (ط) .

(٢) في (ل) : « لا تلتقي الطهارة من أمر الكلام » .

(٣) تبتئر : تقطع ، والمراد تشوش ، فلا يتمكن من الخشوع المطلوب .

(٤) ر . مختصر الطحاوي : ٣٥ ، مختصر اختلاف العلماء : ٣٣٧ / ١ مسألة : ٣٠٣ ، البدائع :

١ / ٥٥٠ ، ٢٦٣ ، ٢٦٤ ، حاشية ابن عابدين :

(٥) حديث سليمان الغطفاني سبق تخرجه .

١٤٩١- ثم إذا فرغ الإمام من الخطبين ، فلا يحرم الكلام ما بين ذلك إلى عقد الصلاة وفaca .

وقال علماؤنا : كما لا يحرم الكلام لا تحرم الصلاة في هذا الوقت ، ومعتمد المذهب ما روي عن أنس بن مالك أنه قال : « كان رسول الله صلى الله عليه وسلم ينزل يوم الجمعة من على المنبر ، فيقوم الرجل معه ، ويكلّمه في الحاجة إلى أن يتنهى إلى مصلاه »<sup>(١)</sup> .

١٤٩٢- وما يتعلّق ببقية الفصل أن الشافعي نص فيما نقله صاحب التقريب والصيدلاني على أن من دخل والإمام يخطب ، فيجوز له أن يتكلّم مادام يمشي ويتحير لنفسه مكاناً ، وإنما القولان فيه إذا قعد ، ولم أر فيه خلافاً وهو ظاهر ، وإن كان الاحتمال متطرقاً إليه ، وظهوره من حيث إننا نأمره أن يصلي ركعتين ، وسيذكر الله فيهما ، ويقرأ ، وذلك ينافي الإنصات ، فإذا فرغ من ذلك كله ، فإذا ذاك يختلف القول في وجوب الإنصات ، فهذا نهاية المرام في ذلك .

### وَصَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

١٤٩٣- أهل بغداد لا يقتصرون على عقد جمعة واحدة ، والطرق متفرقة على جواز الزيادة على جمعة/ واحدة ببغداد ، وتردد الأئمة في تعليل ذلك ، فمنهم من قال : ش ٩٥ السبب المجوز لذلك تخلل النهر العظيم بين شقيه ، فانقطع حكم أحد الشقين عن الثاني . ومنهم من قال : علة جواز ذلك ببغداد أنها كانت قرئ متفرقة ، واتصلت العمارات ، وصارت كبلدة واحدة ، وكانت الجمعة تقام في كل قرية ، فاستمرت تلك العادة بعد اتصال البناء . وعلل ابن سريج بكثرة الناس ، وأن البقعة الواحدة لا تحتملهم ببغداد .

ثم من قال : السبب المجوز تخلل النهر ، فيرتب<sup>(٢)</sup> على هذا ألا يقام ببغداد إلا

(١) حديث أنس أخرجه البيهقي في السنن : ٣/٢٢٤ .

(٢) كذا بالفاء في النسخ الأربع .

كتاب الجمعة / باب الغسل للجمعة والخطبة  
جمعتان شرقية وغربية ، وينبني عليه أن كل بلدة يتوسط عمارتها نهر لا يُخفيض ولا يُخاض<sup>(١)</sup> إلا بالسفن ، أو السباحة ، فحكمها حكم بغداد .

ومن قال : إنما يجوز ذلك لأهل بغداد لكثره الناس - وهو تخریج ابن سریع ، فعلی هذا لو ازدحم أهل بلدة ، وكثروا ، وكان يضيق عنهم موضع ، فيجوز تعید الجمعة على حسب الحاجة إذن .

ومن قال : سبب تجویز تعید الجمعة في بغداد أنها كانت قری ، فاتصلت ، فلا يجوز ذلك إلا في بلدة تتفق كذلك .

ثم تردد صاحب التقریب في هذا ، فقال : القری إذا اجتمعت وصارت بلدة ، كما فرض في بغداد ، وصارت القری كأنها [حاراث<sup>٢</sup> و] محال ، فيحتمل أن تثبت على ما هي عليه من حکم التفرق ، كما ذكره الأصحاب ، ثم قال : على حسب هذا ، لو تجاوز هام بالسفر قریة من تلك القری إلى أخرى ، والعمارة متصلة ، فينبغي أن يترخص برخص المسافرين ؟ فإنه لم يثبت لها حکم الاتحاد . قال : ويحتمل أن يقال : إذا اجتمعت ، زال حکم التفرق منها . وصارت البقعة كأنها بنيت على الاتحاد إذ بنيت ، فعلی هذا يمتنع إقامة الجمع في تلك البقاع التي كانت قری بعد التواصل ، كما يمتنع في البلدة التي لم تعهد<sup>(٣)</sup> إلا على الاتحاد .  
فهذا تفصیل القول في بغداد .

١٤٩٤ - فاما ما عداها من البلاد إذا لم يوجد فيها ما يسوغ الزيادة على جمعة واحدة على التفاصیل المقدمة المستفادة من بغداد وعللها ، فلا بد من الاقتصار على جمعة واحدة ، وهو مذهب معظم الأئمة .

(١) خاض الماء خوضاً ، وخياضاً : دخله ومشى فيه ، وأخاض القوم : دخلت خيّلهم في الماء وأخاضوا خيّلهم الماء ، وفيه ، وأخاض الماء : خاضه . (القاموس ، والمختار ، والمعجم) .

(٢) زيادة من (ل) .

(٣) (ت ١) : لم تعهد الاتحاد .

وأجاز أبو يوسف عقد جمعتين ، ولم <sup>(١)</sup> يجوز الثالثة .

والأصل المعتمد فيه أن الجمعة شُرعت لجَمْعِ الجماعات ، والغرض منها إقامة هذا الشعار في اجتماع الجماعات في كل أسبوع / مرة ، وإنما يتأتى لهذا الغرض ٩٦ ي بإيجاب الاقتصار على جمعة واحدة . ولو ساغت الزيادة على واحدة ، لم ينحصر القول بعد ذلك ، وآل مآل الكلام إلى تنزيل هذه الصلة منزلة سائر الصلوات ، فإذاً لا تزيد على واحدة .

١٤٩٥ - ولو فرضت جمعتان حيث نمنع ، فإذا تقدمت إحداهما وسبقت ، فهي الصحيحة ، والثانية ليست جمعة ، وإذا تقدمت واحدة ، وتعينت - وقد اختلف أئمتنا فيما يقع به السبق والتقدم ، فذهب بعضهم إلى أن الاعتبار بعقد الصلة - فكل <sup>(٢)</sup> صلاة تقدم عقدها فهي الجمعة ، وهذا هو الأصح .

ومنهم من قال : الاعتبار بالخوض في الخطبة ، فإذا تقدم ذلك في أحد الجامعين ، فهم المقيمون لل الجمعة ، وإن تأخر عقد الصلة منهم ، وهذا له التفات على أن الخطيبين بمثابة ركعتين .

وذكر العراقيون وجهاً ثالثاً : أن الاعتبار بالتحلل ، فكل صلاة سبق التحلل عنها ، فهي الجمعة ، وهذا ردٌّ لا اتجاه له أصلاً .

١٤٩٦ - ثم لو سبقت واحدة على ما وصفنا السبق ، ولكن كان السلطان في الجمعة المسبوقة ، فقد ذكر شيخي في ذلك وجهين : أحدهما - أن الحكم لل الجمعة التي فيها الوالي ؛ فإن لهذه الصلة ارتباطاً بالسلاطين ، فالرجوع إليهم . وهذا بعيد عن مذهب الشافعى ؛ فإنه لا اعتبار في الجُمُع عندنا بالولاية من طريق الاستحقاق ، ولكن الأولى أن يراجعوا ، والأصح أن الاعتبار في السبق بما قدمناه قبل .

ولو وقعت الجمعتان معاً ، ولم تقدم واحدة على الأخرى ، لم تتعقد واحدة منهما

(١) (ت١) : ولا .

(٢) جواب إذا .

الجمعة ، ومن أحاط بما يقع به السبق بنى عليه [ما]<sup>(١)</sup> يحصل به الجمع .

ولو عقدت الجمعة ، ولم يُدْرِأْ أوقتنا معاً ، أو تقدمت إحداهما على الأخرى ، فالذى قطع به الأئمة تنزيل هذا منزلة ما لو وقعتا معاً ، فلا جمعة لواحد ، والله أعلم .

١٤٩٧ - وما ينبغي أن يتأمل الآن : أن الجمعةين إذا وقعتا معاً ، وكان الوقت باقياً ، فمن نتائج هذه الصورة أنا نأمرهم بأن يجتمعوا ، ويعقدوا جمعة ، والذي مضى لا حكم له ، وإذا أشكل الأمر ولم يُدْرِأْ أوقعت الجمعةين معاً ، أم تقدمت إحداهما على الأخرى ؟ فلا شك أنا لا نسقط الفرض بما مضى ، ولكن ما ذكره الأئمة : أنا نجعل هذا كما لو وقعت الجمعةين معاً ؛ حتى نأمرهم بأن يقيموا جمعة في الوقت . وإذا فعلوا ذلك ، سقط الفرض وانقطعت الطلبة<sup>(٢)</sup> .

ش ٩٦ ١٤٩٨ - وهذا فيه إشكال ، فإننا نحوز أن إحدى الجمعةين / تقدمت على الأخرى ، ولو كان كذلك ، فلا يصح عقد جمعة أخرى ، وإذا فرضت ، فلا تحصل براءة الذمة يقيناً ، والذي يتضمن الاحتياط في ذلك أن يقيموا جمعة ، ثم يصلون من عند آخرهم الظهر ، فيخرجون عمما يلزمهم قطعاً .

لهذا حكم القياس في طلب اليقين في الخروج عمما يلزم .

وقد ذكرنا فيما تقدم من مسائل الطهارة : أن الذين أقاموا الجمعة لو شكوا ، فلم يدرروا أوقعت الجمعة [في الوقت]<sup>(٤)</sup> أو وقع شيء منها وراء الوقت ، فالالأصل بقاء الوقت ، واليقين لا يزال بالشك في وقائع مشهورة ، وهذه المسألة مستثناة من هذه القاعدة ، من جهة أن الأصل إقامة أربع ركعات ، وإقامة ركعتين طارئ معتبرض ، فإذا ترددنا في إجزاء الجمعة ، فالالأصل إقامة أربع ركعات ، وما ذكرناه [إبدا]<sup>(٥)</sup> وجه القياس .

(١) في الأصل ، وفي (ط) : كما . والمثبت من : (ت١) ، (ل) أيضاً .

(٢) الطلبة : وزان كلمة ، وزان قيلة أيضاً : المطلوب . (المعجم) .

(٣) أي جميماً .

(٤) ساقط من الأصل ، ومن (ط) .

(٥) في النسخ الثلاث : « ابدا » بدون همز ولا ضبط . وفي (ل) « كابدا » أي كإبداء .

٥٦١ والذى ذكره الأئمة أنهم إذا أقاموا الجمعة في صورة الإشكال مرة أخرى ، كفتهم ، ونزل ذلك منزلة ما لو وقعت الجمعة معاً ، فهذا إذا لم يذرَ كيف وقعتا : معاً ، أو تقدمت إحداهما على الأخرى .

١٤٩٩ - فأما إذا تقدمت إحداهما على الأخرى يقيناً ، ولكن أشكلت المتقدمة ، وما تعينت أصلاً ، ففي المسألة قولان مشهوران : أحدهما - أن هذا بمثابة ما لو وقعتا معاً ، فيقيمون جمعة أخرى وتكفيهم .

والقول الثاني - أنا نأمرهم بأن يصلوا ظهراً ، ولا معنى لإقامة جمعة أخرى ، وقد صحت واحدة ، وهذا حكاية الربيع بن سليمان<sup>(١)</sup> ، وأظهر القولين في الحكاية الأولى .

١٥٠٠ - ولو تقدمت إحدى الجمعةين على الأخرى ، وتعينت ، فهي صحيحة ، وقد فاتت الجمعة في حق الآخرين ، فعليهم أن يصلوا ظهراً .

ولو تعينت المتقدمة ، ثم التبست بعد التعين ، فالذى صار إليه الأصحاب أنهم لا يقيمون جمعة ، إذ قد صحت الجمعة في البلدة وتعينت ، فلا سبيل إلى إقامة الجمعة أخرى . ولكن لما طرأ الإشكال بعد اليقين ، أوجبنا على جميعهم أن يصلوا ظهراً .

وذكر شيخي في بعض دروسه أن من أصحابنا من ألحق هذه الصورة عند طريان الإشكال بما إذا تقدمت الجمعة قطعاً ، ولم تعين المتقدمة [قط]<sup>(٢)</sup> .

(١) هذى اسم لصاحب الشافعى - رضي الله عنهم - وأحدهما الربيع بين سليمان الجيزى ، والثانى الربيع بن سليمان المرادى ، ويترجح لدينا أنه المراد هنا ، فهو المعروف برواية كتب الشافعى ، وأثبتت من روى عنه ، والإمام فى ( النهاية ) يذكره أحياناً مطلقاً ( الربيع ) أما الجيزى ، فذكره مرة واحدة ( للآن ) مقيداً باسمه كاملاً .

وهناك ربيع ثالث معاصر لهما ، واسمه أيضاً : الربيع بن سليمان ، نبه على ذلك السبكي ( ر . الطبقات : ١٣٥ / ٢ ) .

هذا ، وقد تحرف الاسم إلى ( الربيع بن سليم ) في ( ت ١ ) . ولم تعرف طبقات السبكي ولا الأنسنوي أحداً بهذا الاسم .

(٢) في الأصل ، وفي ( ط ) : قطعاً .

وهذا وإن كان يتجه في المعنى ، فهو بعيد في الحكاية .

١٥٠١ - فإن قيل : إذا تقدمت جمعة ، فقد صحت في علم الله تعالى جمعة في البلدة ، فأمر الناس بإقامة الجمعة مرة أخرى ، والاكتفاء بها فيه إذا تيقنا المتقدمة ، ولم تعين المتقدمة - وهي صورة القولين - مشكل<sup>(١)</sup> ، لا وجه له في القياس ، وهو القول المشهور فيما حكيموه . فما وجهه ؟

قلنا : قد ذكرنا صورتين : إحداهما - متفق عليها ، وهي إذا شكنا ، فلم ندر كيف وقعت الجمعتان : أوقتنا معاً ، أو تقدمت إحداهما ؟ فالذى قطع به الأئمة أنا نأمر القوم بإقامة الجمعة ، وهي تكفيهم ، وقد ذكرتُ فيه من جهة الاحتمال إشكالاً ، ولكن لما اقتضى القياس أمر الناس بالإقدام على الجمعة ثانيةً فأمرهم معها بالإقدام على الظهر بعدها بعيد<sup>(٢)</sup> .

فأما إذا تقدمت جمعة قطعاً ، ولم تعين لنا ، فهذا صورة القولين ، ووجه الحكم ببطلان الجمعة في قولٍ أن هذه الصلاة مخصوصة بشرائط في الكمال - وقد سبقت - ولا يبعد أن يعتبر في الصحة والاعتداد اليقين ، حتى إذا قارنها ليس يقضى ببطلانها ، ويجب على الابداء إقامة جماعة ، وهذا أيضاً ظاهر إذا لم تعين قط ، فاما إذا تعينت ، ثم التبست ، فيبعد في هذه الصورة أن ينبعط البطلان ، بعد كمال الشرائط . فهذا نهاية ما يجري في ذلك .

١٥٠٢ - ولو شرعت طائفة في الجمعة ، ثم علموا في أثناء الصلاة أنهم مسبوقون ب الجمعة صحيحة ، فهل يبنون الظهر على الصلاة ويتممونها ظهراً ؟ فعلى قولين ، تكرر ذكرهما في مواضع .

وقد ذكر الأصحاب لما ذكرناه من التباس عقد الجمعتين أمثلةً من عقد نكاحين على امرأة واحدة وغيره ، ولم أتعرض لتلك الأمثلة ؛ فإني لم أر في الجمعتين [ما يفتقر]<sup>(٣)</sup>

(١) مشكل « خبر لقوله : « فأمر الناس » .

(٢) ساقطة من : (ت ١) .

(٣) زيادة من (ت ١) .

بيان الحكم فيه إلى تلك الأحكام ، وكلها ستأتي في مواضعها - إن شاء الله .

**فِيْنَجُ :** ١٥٠٣ - إذا تخلف طائفة من الجمعة بعذر ، وقلنا : إنهم يصلون الظهر ، فهل يقيمون الجمعة ؟ اختلف أئمتنا فيه ، فيما نقله العراقيون ، فقال قائلون : يقيموها ؛ فإن الجماعة محبوبة في الصلاة المفروضة ، وهل هذه الصلاة فرضهم .

ومن أئمتنا من قال : لا نؤثر إقامة الجماعة ، وهو مذهب أبي حنيفة<sup>(١)</sup> ؛ فإن أدب الشرع في هذا اليوم يقتضي تخصيص الجماعة في هذا الوقت ، بصلاة الجمعة .  
وكان شيخي يقول : الوجه عندي أن لا يشهروا الجمعة ، ولو أقاموا في البيوت من غير إظهار وشهر ، فلا بأس ، وهذا حسن .

### فِصْلُ الْأَكْثَرِ

١٥٠٤ - الإمام يقرأ في الركعة / الأولى سورة الجمعة ، وفي الثانية «إذا جاءكَ شَّهْرُ الْمُنْتَفِقُونَ» ، وهذا ما نص عليه الشافعي في الجديد<sup>(٢)</sup> ، وهو الذي رواه أبو هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم .

ونقل الصيدلاني عن القديم أن الإمام يقرأ في الأولى «سَيِّجَ أَسْمَرَيَكَ الْأَعْلَى» [الأعلى] : ١] وفي الثانية «هَلَّ أَتَنَاكَ حَدِيثُ الْفَدَشِيَّةِ» [الغاشية : ١] ، وقال : هذا نقله النعمان بن بشير<sup>(٣)</sup> ، والأصح الجديد .

(١) ر . مختصر اختلاف العلماء : ١/٣٤٠ مسألة : ٣٠٦ ، البدائع : ١/٢٧٠ ، حاشية ابن عابدين : ١/٥٤٩ .

(٢) ر . المختصر : ١/١٣٦ .

(٣) حديث أنه صلى الله عليه وسلم كان يقرأ في الركعة الأولى (سورة الجمعة) وفي الثانية (سورة المتفقون) رواه مسلم وأبو داود من حديث أبي هريرة - رواه مسلم أيضاً من فعل علي وأبي هريرة ، وعنده عن ابن عباس مثله .

وأما حديث أنه صلى الله عليه وسلم كان يقرأ في الأولى «سَيِّجَ أَسْمَرَيَكَ الْأَعْلَى» وفي الثانية (الغاشية) فهو عند مسلم أيضاً وأبي داود ، من حديث النعمان بن بشير ، ولأبي داود والنمسائي ، وابن حبان من حديث (سُمْرَة) نحوه .

(ر . التلخيص : ٢/٦٦٣ ح ٧١ ، ٦٦٤ ، ومسلم : الجمعة ، باب ما يقرأ في صلاة

وقد اشتهر من نص الشافعي في الجديد أن الإمام لو نسي الجمعة في الأولى تداركها في الثانية ، وجمع بينها وبين سورة المنافقين .

\* \* \*

---

ال الجمعة ، ح ٨٧٧ ، ٨٧٨ ، وأبو داود : الصلاة ، باب ما يقرأ به في الجمعة ، ح ١١٢٢-١١٢٥ ، والترمذى : الجمعة ، باب ما جاء في القراءة في صلاة الجمعة ، ح ٥١٩ ، النسائي : الجمعة ، باب القراءة في صلاة الجمعة ، ح ١٤٢٢ ، ح ٥١٩ ، وخلاصة البدر المنير : ٢٢١/١ ح ٧٧٦ ، ٧٧٧ ) .

## باب التبشير إلى الجمعة

١٥٠٥ - والغرض من هذا الباب الكلام على خبر مروي عن النبي صلى الله عليه وسلم ، وهو ما روي أنه قال في مساق حديث : « من راح إلى الجمعة في الساعة الأولى ، فكأنما قرب بدنـه ، ومن راح في الساعة الثانية ، فكأنما قرب بقرة ، ومن راح في الساعة الثالثة ، فكأنما قرب كيشاً ، ومن راح في الساعة الرابعة ، فكأنما قرب دجاجة ، ومن راح في الساعة الخامسة ، فكأنما قرب بيضة ، والملائكة على الطرق يكتبون الأول فالأول ، فإذا أخذ الخطيب يخطب طَوَّوا الصحف وجاؤوا يستمعون الذكر »<sup>(١)</sup> .

١٥٠٦ - وقد اختلف أئمتنا في معنى الساعات المذكورة في الحديث ، فذهب بعضهم إلى حمل الساعات على الساعات التي قسم عليها الليل والنهار ، وحمل الساعة الأولى على الساعة الأولى من النهار ، وهكذا إلى استيعاب خمس ساعات ، وهذا غلط ؛ فإن الماضين ما كانوا يبتكرـون إلى الجامع في الساعة الأولى ، ثم الساعة الخامسة في النهار الصائف تقع قبل الزوال ، وفي اليوم الشاتي تقع قريبة من العصر ؛ فلم يُرد النبي صلى الله عليه وسلم ما يذكره أصحاب التقاويم ، وإنما أراد عليه السلام الاستحثاث على السبق والتقديم ، وترتيب منازل السابقين [واللاحقين]<sup>(٢)</sup> اللاحقين . فهـذا معنى الحديث .

وقد روي عن النبي عليه السلام أنه قال : « من غسل واغتسل ، وبـگـر وابتـکـر ، وجلس قـرـيـباـ ، ولم يـرـفـث ، خـرـجـ منـ ذـنـوبـهـ كـيـومـ ولـدـتـهـ أـمـهـ »<sup>(٣)</sup> ، قوله غسل معناه :

(١) حديث التبشير إلى الجمعة متفق عليه من حديث أبي هريرة . (ر . اللؤلؤ والمرجان : ١٦٥ / ١ ) ح ٤٩٣ .

(٢) في الأصل : « أو الـلـاحـقـينـ » .

(٣) حديث « من غسل واغتسل ... » رواه أبو داود ، والسائي ، وابن ماجة ، وأحمد ، =

تواضاً ، فإن الوضوء تكرير الغسل على الأعضاء ، وهو كقولهم : قطعه آرانياً .  
وقوله : بكر إلى صلاة الصبح ، وابتكر إلى الجمعة .

٩٨ - ١٥٠٧ ثم يؤثر للرجل أن يأخذ زينته / على ما سذكر في صلاة الخوف : ملابس الرجال . والثياب البيض أحب إلى الله ، ويحسن طيباً إن كان عنده ، ويمشي على سجنته وهينته<sup>(١)</sup> ، قال عليه السلام : « إذا أتيتم الصلاة فأنوها وأنتم تمرون ، ما أدركتم ، فصلوا ، وما فاتكم ، فاقضوا »<sup>(٢)</sup> ، والترجل فيه أولى ، وروي « أن رسول الله عليه السلام ما ركب في عيد ولا جنازة »<sup>(٣)</sup> وليس في الحديث ذكر الجمعة ، ولكن كان عليه السلام يقيم الجمعة في مسجده ، وكانت حجرته لافظة في المسجد .

**والعجز<sup>(٤)</sup> إن حضرن ، فلا ينبغي أن يلبسن شهرة من الثياب ، ولا ينبغي أن**

والدارمي ، كلهم من حديث أوس بن أوس ، وقد صححه الألباني (ر . أبو داود : الطهارة ، باب في الغسل للجمعة ، ح ٣٤٥ ، صحيح أبي داود : ٧٠ / ١ ح ٣٣٣ . والنمسائي : كتاب الجمعة ، باب فضل غسل يوم الجمعة ، ح ١٣٨٢ ، وباب فضل المشي إلى الجمعة ، ح ١٣٨٥ ، وباب الفضل في الدنو من الإمام ، ح ١٣٩٩ ، وابن ماجة : إقامة الصلاة ، باب ما جاء في الغسل يوم الجمعة ، ح ١٠٨٧ ، وصحيف ابن ماجة : ١٧٩ / ١ ح ٨٩١ ، والمشكاة : ٤٣٧ / ١٣٨٨ ، والدارمي : كتاب الصلاة ، باب ١٩٥ ، وأحمد : ٢٠٩ / ٢ ، ٩ / ٤ ، ٢٠٩ / ٢ ، ١٠٤ ، ١٠٤ ، وصحيف الجامع : ١٠٩٤ / ٢ ح ٦٤٠٥ ) .

(١) يقال : امش على هيتتك أي على رسلك . والرسُّل : التؤدة والرفق (ر . القاموس ، المعجم) .

(٢) إذا أتيتم الصلاة ... متفق عليه من حديث أبي هريرة وأبي قتادة ، بلفظ « فأتموا » بدل « فاقضوا » وأخرجه الأربعة أيضاً . (ر . اللؤلؤ والمرجان : ١١٩ / ١ ح ٣٥٠ ، ونصب الراية : ٢٠٠ / ٢ ، والتلخيص : ٢٨ / ٢ ) .

ومن دقيق الملاحظة أن إمام الحرمين أتى برواية « فأتموا » في كتابه ( الدرة المضية ) : مسألة رقم ١٠١ ) وقال : إنها الرواية الصحيحة ونسب رواية ( فاقضوا ) إلى الغلط ، حيث تفرد بها سفيان عن الزهرى . ١ . هـ . والأمر كما قال ، وبيهقيه ما قاله الزيلعي والحافظ عن الحديث .

(٣) حديث : « أنه صلى الله عليه وسلم ما ركب في عيد ولا جنازة » رواه سعيد بن منصور عن الزهرى مرسلأ ، وقال الشافعى : « بلغنا عن الزهرى » فذكره . (ر . التلخيص : ٧٠ / ٢ ح ٦٦٣ ) .

(٤) عجز : جمع عجوز ومثلها عجائز ، وعجز ، وعجزة . ( المعجم ) .

يمسسين طيباً يشهرهن ، وروي أن امرأة مرت بأبي هريرة يشم منها رائحة المسك ، فقال : أتريدين المسجد ، فقالت : نعم ، فقال : تطيبت قالت : نعم ، فقال : سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : « أيما امرأة تطيبت للجمعة لم يقبل الله صلاتها حتى ترجع إلى بيتها وتغسل اغتسالها من الجنابة »<sup>(١)</sup> .

\* \* \*

(١) حديث أبي هريرة .. رواه ابن ماجة ، بلفظ : « تطيبت ثم خرجت إلى المسجد » بدون تعين الجمعة . وصححه الألباني . (ر . ابن ماجة : كتاب الفتن ، باب (١٩) فتنة النساء ح ٤٠٠٢ ، صحيح ابن ماجه : ٣٦٦/١ ، ح ٣٢٣ ، والتعليق الرغيب : ٩٤/٣ ، والصحيحة : ١٠٣١ ) .

## باب صلاة الخوف

**١٥٠٨** - القول في صلاة الخوف ينقسم : في التقسيم الأول إلى ما يجري في حال شدة الخوف ، ومطاردة العدو والتحام الفتتين ، وذاك نذكره في آخر الباب ، وإلى ما يجري ولم ينته الأمر إلى شدة الخوف ، وهذا القسم ينقسم أقساماً ، والجملة المتبعة أن الصلاة لا سبيل إلى إخراجها عن وقتها بسبب الخوف وقيام القتال ، فأما الجَمْعُ فمتعلق بعذر السفر ، أو المطر في الحضر . وقيام الحرب لو فرض في غير سَفْرَة<sup>(١)</sup> ، فلا يتعلق به جواز الجمع ، كما لا يتعلق رخص السفر بالمرض من غير نصٍّ عليها ، فإذا كان كذلك ، فإن احتمل الأمر أن يصلِي الإمام والقوم على نظام الأركان ، من غير ركوب وتردد ، فعليهم ذلك . ثم نقل عن رسول الله صلى الله عليه وسلم صلاة الخوف قبل الانتهاء إلى التحام الفريقين على وجوه ، وكل وجهٍ يليق بالحال الذي نقل ذلك الوجه فيها ، ونحن نأتي عليها إن شاء الله مفصلاً .

**١٥٠٩** - وقد بدأ الشافعي بصلوة رسول الله صلى الله عليه وسلم بأصحابه في غزوة ذات الرقاع ، وكان المسلمون وقوفاً في وجاه العدو وال Herb قائمة ، فدخل وقت الصلاة ، فأول ما نذكره الرواية في كيفية صلاته ، روى الشافعي<sup>(٢)</sup> بإسناده عن مالك عن يزيد بن رومان ، عن صالح بن خوات أن رسول الله صلى الله عليه وسلم صَدَعَ ش ٩٨ أصحابه صَدْعَيْنَ في غزوة ذات الرفاع ، وفرقهم فرقتين ، وانحاز بطائفة فصلٍ بهم ركعةً ، فلما قام رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى الركعة الثانية ، انفرد القوم بالركعة الثانية وأقاموها ، ورسول الله صلى الله عليه وسلم قائم في الركعة الثانية ، فلما تحللوا عن صلاتهم ، مشؤوا بعد التحلل إلى الصف ، وأخذوا أماكن إخوانهم في القتال ،

(١) سَفْرَةٌ : وزان سجدة مفرداً وجمعها . (المصباح) . وفي (ل) : سفر .

(٢) ر . الأم : ١٨٦/١ .

وانحازت تلك الفتة إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وهو في القيام يتظارهم ، فاقتذفوا به ، فلما جلس رسول الله صلى الله عليه وسلم ، انتظارهم حتى أقاموا الركعة الثانية ، ثم لحقوا رسول الله صلى الله عليه وسلم في التشهد ، وتشهدوا ، فسلم بهم الرسول صلى الله عليه وسلم .

ـ فهذا رواية خوات وهي صحيحة متفق<sup>(١)</sup> على صحتها ، وروها طائفة من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم على هذا الوجه ، منهم سهل بن أبي حثمة<sup>(٢)</sup> .

ـ وروى الزهرى عن سالم عن عبد الله بن عمر أن رسول الله صلى الله عليه وسلم صدع المقاتلين صدعين ، وتنحى بطائفة ، فصلى بهم ركعة ، فلما قام إلى الركعة الثانية ، مشي المصلون إلى الصف ، وأخذوا مواقف إخوانهم ، وانحاز أولئك إلى الرسول صلى الله عليه وسلم ، وصلوا معه الركعة الثانية ، وتحلل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الصلاة ، فمشى هؤلاء إلى الصف في الصلاة ، وانحاز الأولون إلى أماكنهم من الصلاة ، فأتموا الركعة الثانية ، ثم مشوا إلى الصف ، وقد تحلوا عن الصلاة ، ورجع الذين كانوا في الصلاة ، وانحازوا إلى أماكنهم في الصلاة ، وتمموا الركعة الثانية وتحلوا ، وعادوا إلى الصف » وهذى الرواية أيضاً صحيحة<sup>(٣)</sup> ، لم يختلف الأئمة في صحتها ، وفيها تردد ومشي في الصلاة ، فهذا ما يتعلق بالرواية .

ـ ١٥١٠ـ ونحن نبديء فتكلمن على تفصيل المذهب إن شاء الله .

ـ فأما رواية خوات ، فقد رأى الشافعى العمل بها ، ولكن رواية ابن عمر صحيحة لا مراء فيها ، وقد تردد الأئمة في وجه الكلام عليها ، فقال قائلون : تجوز إقامة الصلاة على مقتضى رواية ابن عمر ، ولكن الأولى رواية خوات ؛ إذ ليس فيها أعمال

(١) الأمر كما قال إمام الحرمين ، فرواية خوات بن جبير أخرجها الشیخان . (ر . اللؤلؤ والمرجان : ١/١٦١ ح ٤٨٣ ، والتلخيص : ٢/٧٦ ح ٦٦٩) .

(٢) بفتح الحاء مثلثة الثناء . ورواية سهل بن أبي حثمة متفق عليها أيضاً (ر . اللؤلؤ والمرجان : ح ٤٨٢) .

(٣) رواية ابن عمر متفق عليها أيضاً . (ر . اللؤلؤ والمرجان : ١/١٦١ ح ٤٨١ ، والتلخيص : ح ٦٦٩/٢) .

في الصلاة ، وإنما منتهى الأمر فيها انفراد عن القدوة في ركعة ، وفي رواية ابن عمر ترددات في الصلاة ومشيٌّ وعَوْدٌ ، وفيها الانفراد عن الإمام أيضاً ، وفيها انتظار الإمام للطائفة الثانية ، كما في رواية ابن عمر ، فصححة الروايتين تقتضي تصحيح الصلاة على الوجهين جميعاً . واحتياط خوات بحسن الهيئة في الصلاة ، والخلو عن الأفعال الكثيرة مع / رواية طائفة على حسب روايته ، اقتضى تقديم روايته من طريق الأولى ، فهذا طريقة<sup>(١)</sup> .

١٥١١- ومن الأئمة من قال : لا تصح الصلاة للطائفتين على مثل ما رواه ابن عمر ؛ لأن الأمر ما كان انتهي إلى شدة الخوف ، وكان التردد مستغنى عنه ، ولكن الرواية صحيحة ، وقد أشار الشافعي إلى ادعاء النسخ فيها ، فقال : « غزوة ذات الرقاع من آخر الغزوات<sup>(٢)</sup> ، وحديث خوات مقييد بتلك الغزاة ، وحديث ابن عمر غير مقييد

(١) ناقش إمام الحرمين في البرهان مسلك الاختيار بين الروايتين ، وهل هو بالتقدير والتأخير ، أعني بالنسخ ، أو بالموافقة للقياس ، أو بكثرة الرواية ، أو بطريق الأولى . (ر . البرهان : فقرة ٤٠٥ ، ١٢٢١) .

(٢) لم أصل إلى قول الشافعي إن غزوة ذات الرقاع من آخر الغزوات ، وبالتالي نسخ حديث خوات لحديث ابن عمر ، لا في (الأم) ، ولا في (الرسالة) ، ولا في (اختلاف الحديث) ولعله في موضع آخر من كتب الشافعي (ر . الأم : ١٨٦ / ١ وما بعدها ، الرسالة : الفقرات من ٥٠٩-٥١٥ ، ٦٧٧-٦٨١ ، ٧١١-٧٣٦) ، واختلاف الحديث بهامش الأم : ٧/٧ .  
قلت : بل ربما كان الذي وجده في كتب الشافعي يدل على أنه لا يقول بالنسخ أبداً في هذه القضية ، وذلك قوله في (الرسالة) : « قال (الشافعي) : فقال : فاذكر من الأحاديث المختلفة التي لا دلالة فيها على ناسخ ولا منسوخ ، والحججة فيما ذهبت إليه منها دون ما تركت .

فقلت له : قد ذكرت قبل هذا : أن رسول الله صلى الله عليه وسلم صلى صلاة الخوف ، يوم ذات الرقاع . . . (وساق الحديث) ثم أتبعه بحديث ابن عمر وغيره من أحاديث صلاة الخوف ، فضربيها مثلاً « للأحاديث المختلفة التي لا دلالة فيها على ناسخ ولا منسوخ » حيث ذهب إلى حديث خوات دون غيره لوجوه وترجيحات غير النسخ . (الرسالة : الفقرات : ٧٣٦-٧١٠) .

وربما يشهد لهذا أيضاً أن الإمام النووي حكى القول بنسخ حديث ابن عمر ، ولم ينسبة إلى الإمام الشافعي ، بل جعله قولًا باطلًا ، وجعل صاحبه زاعماً ، (والزعم مطية الكذب) ثم

بها ، فهي محمولة على غزارة متقدمة ، وما جرى فيها من كيفية الصلاة في حكم الناسخ لما تقدم » .

فهذا مسلك . وفيه إشكال ، فإن الشافعي لا يرى النسخ بالاحتمال ، وما لم يتحقق تقدم المنسوخ بالتاريخ على الناسخ ، فادعاء النسخ [يبعد]<sup>(١)</sup> وينأى عن أصله .

١٥١٢ - وإن جرينا على الطريقة الأولى ، وجوزنا الصلاة على موجب الروايتين جميعاً ، وردنا الأمر بعد ذلك إلى الأولى ، فقد قرب الأمر في الكلام على الحديث .

١٥١٣ - وإن لم نر العمل في غزارة ذات الرقاع إلا برواية خوات ، ولم يثبت عندنا ناسخ على تحقيق ، فوجه الكلام أن يقال : إن كانت الحالة مما تحتمل ما رواه خوات ، فبعيد جداً تصحيح الصلاة مع الترددات وكثرة الأعمال ، والمصير إلى التخيير - والحالة هذه - بعيد عن القاعدة .

وإن انتهى الأمر إلى حالة كان لا يتأنى فيها احتمالبقاء كل طائفة على مصايرة العدو

قال : « وال الصحيح المشهور ، صحة الصلاتين ، لصحة الحديدين ، ودعوى النسخ باطلة . وهذا القول نص عليه الشافعي في الجديد في كتاب الرسالة » ١ . هـ . بتصرف يسير (المجموع : ٤٠٩ / ٤ ) .

ولما كان إمام الحرمين أشار في (البرهان) إلى نسبة القول بالنسخ إلى الشافعي ، وعاد فكرر ذلك هنا مؤكداً له ، فقد أجهدت نفسي وبذلتُ وُسعي بحثاً في كتب الشافعي ، وكل ما وصلت إليه يدي من كتب المذهب ، فلم أجده من نسب هذا إلى الشافعي ، وأخيراً أكرمنا الله سبحانه ، وتوج جهدي ، حيث وجدت ابن حجر يقول في الفتح : « ونقل عن الشافعي أن الكيفية في حديث ابن عمر منسوبة ، ولم يثبت ذلك عنه » (ر . فتح الباري : كتاب المغازي ، باب (٣١) غزوة ذات الرقاع : ٤٢٤ / ٧) فهل يرد ابن حجر بذلك على إمام الحرمين ، ويعنيه بأنه الناقل عن الشافعي نسخ حديث ابن عمر ؟ ولم يصرح بذلك ؟ ويبقى بعد ذلك أن التووي رضي الله عنه - كما فهمنا من عبارته - لم يصل إليه ، أو لم يثبت عنده أن هناك من نقل عن الشافعي دعوى النسخ .

ثم إن إمام الحرمين أيضاً رد دعوى النسخ ، ورأها (مشكلة) ، لا تتفق مع أصل الشافعي في أن النسخ لا يثبت بالاحتمال .

(١) تقديرٌ منا مكان بياض قدر كلمة في النسخ الثلاث ، ولعلنا وافقنا الصواب . والحمد لله وافتتنا (لـ) .

في مقدار ركعتين من الصلاة ، وكان الذي يليق بالحال أن تبادر كل طائفة إلى أماكنها إذا فرغت من ركعة ، فهذا عسر في التصوير جداً ؛ فإنَّ انتهاء<sup>(١)</sup> الأمر إلى حالة لا تحتمل مقدار ركعة خفيفة في تفريق الفريقين بعيد عن إمكان الإدراك . على أن هذا كيف يُتخيل ، وما كان يقف إلى تمام الركعتين الطائفتان جميعاً في وجه العدو ، وقد يتوقع من الزوال وتبدل الواقعين خلل عظيم في القتال ، ولم ينقل الناقلون في غزوة ذات الرقاع إلا صلاة واحدة ، فالوجه ترجيح روایة خوات بكثرة الرواة وموافقتها ما تمهد في قاعدة الصلاة ، من ترك الأعمال من غير حاجة ، والترجح من المسالك المقبولة في تقديم روایة على روایة .

١٥١٤ - فإذا تمهد الكلام على الروايتين ، فليقع التفريع على ألا تصح الصلاة إلا ش ٩٩ كما رواه خوات ، ولعلم الناظر أن النبي عليه السلام إنما فعل ما رواه خوات لميسين الحاجة إليه ، وكان أصحابه يؤثرون الاقتداء به ، وألا تفوتهم الجماعة معه ، فرأى أقرب الطرق في التسوية بين الطائفتين ، وأليقها بالحال ما ذكرناه .

وقد قال الأئمة : كان العدو منحرفاً عن جهة القبلة ، وكان الحال في القتال يوجب تفريق الجندي ، في مثل ذلك الزمان ، فتنحى طائفة إلى مسافة لا ينالهم سهام الأعداء ، هكذا الأمر في غزوة ذات الرقاع ، فإن اتفقت حالة تدانيها ، أقمنا مثل تلك الصلاة فيها .

إإن تكلف متكلف في التصوير ، وقال : لو كان الأمر بحيث لا تقوى طائفة على المصايرة إلا في زمان ركعة ، فإذا انحازت وصلت ركعة ، وأجمئت نفسها ، فقد تقدر على المطاردة بما استروحت إليه من ترك القتال ، ولا تقدر على المصايرة في القلة والانفراد في مقدار ركعتين ، فهذا تكلف بعيد ، سبق الكلام عليه ، [ووضـح]<sup>(٢)</sup> أن هذا التفاوت في مقدار ركعة لا يضبطه الحسن والإدراك ، ثم التردد والمشي والعود إلى الصف أشق وأعظم خطراً ؛ فإن الاضطراب والمجيء والذهاب قد يكون سببـ

(١) في (ت ١) : انتهـى .

(٢) في الأصل ، (د ١) : وصح . والمثبت من (ت ١) ، ويمثلها جاءـت (ل) .

الانفلال<sup>(١)</sup> في القتال ، ثم تغيير هيئة الصلاة لا يجوز شيء يحتاج في تصويره إلى [كل]<sup>(٢)</sup> هذا التدقيق ، بل إنما يجوز لأمر ظاهر يبلغ مبلغ الحاجة الشديدة والضرورة ، فلا مطبع في العمل إلا برواية خوات في صورة يتضح فيها ما رواه ابن عمر .

١٥١٥ - وكل ما قدمناه من التطويل تحويله على البوج بذلك ؛ إذ لو كان يسهل تصوير صورة لائقة بتلك الروايات<sup>(٣)</sup> ، لابتدرنا القول بتزيل كل رواية على حالة تقتضيها ؛ فإنه لا يبعد تجويز تغایر في الصلاة بسبب اختلاف الأحوال في القتال ، فإننا سننجز صلاة عُسفان كما سيأتي لحالة اقتضتها ، وسنذكر احتمال تغایر ظاهرة في الصلاة عند شدة الخوف ، فإذاً لا مستند لتصحيح ما رواه ابن عمر إلا الرواية المحسنة ، وقد قدمنا أن رواية خوات مقدمة من طريق الترجيح .

ونحن الآن نعود إلى صحة<sup>(٤)</sup> تفصيل القول في رواية خوات بن جبیر ، فنقول أولاً : الرواية ما قدمناها في كيفية الصلاة ، وفيها أنه لما جلس رسول الله صلى الله عليه وسلم للتشهد ، قام القوم إلى الركعة الثانية ، ورسول الله عليه السلام لم يسلم ، حتى لحقه القوم / ثم سلم . وقد وافق مذهب مالك<sup>(٥)</sup> رواية خوات ، غير أنه رأى أن ١٠٠ يشهد القوم ، ويسلم الإمام ، ثم يقومون ، ويصلون ركعة كما يفعله المسبوق برکعة . هذا مذهب مالك ، وقيل : إنه قول قديم للشافعی ، ولست أدری أن مالکاً روی ما رأه أم هو اختياره من طريق المعنى ، ولم يستنده إلى رواية ؟ أما الشافعی ، فقد روی عن مالک كيفية الصلاة كما سردنها .

والذی یتعین ذکرہ الآن أن ما ذکرہ مالک - وهو القول القديم - لا شك في صحته ؟

(١) الانفلال : الهزيمة ، وفي (ل) : الانقلاب . وهو تحریف ظاهر .

(٢) في النسخ الثلاث : حل . وهو تصحیف نشأ عن أنهم كانوا في أول الأمر لا يكتبون [عکفة] الكاف . بل يكتفون برسمها هكذا (ط) = كل . وقد صدقتنا نسخة (ل) .

(٣) في (ل) «الرواية» .

(٤) في (ت ١) : كيفية ، وفي (ل) : إلى تفصیل .

(٥) ر . جواهر الإکلیل : ١٠٠ / ١ ، حاشیة العدوی : ٣٤٠ / ١ ، حاشیة الدسوی : ٣٩٢ / ١ .

فإن ذاك لو فرض مع الاختيار لصح ، وإنما الكلام في تصحيح ما رواه خوات وصححه الشافعي في الجديد ، وكشف القول في هذا يأتي عند فرضنا الكلام في حالة الاختيار ، فليكن على ذكر الناظر إلى الانتهاء إليه .

١٥١٦ - فالكلام إذن يتعلق بفصول : أحدها - في كيفية هذه الصلاة على الجديد عند الحاجة في القتال .

والثاني - في تصوير هذه الصلاة على هذه الصورة عند الاختيار .

والثالث - في تصوير تصديع الجند أكثر من صدعين ، عند احتمال الحال في صلاة ثلاثة ، أو رباعية .

والرابع - في تصوير سهو الإمام والقوم وما يتعلق به .

### (الفصل الأول)<sup>(١)</sup>

١٥١٧ - فاما الأول ، فقد بان أن القوم ينفردون عن الإمام في الركعة الثانية ويسلمون ، والإمام في قيام الركعة الثانية يتضرر الطائفة الثانية ، ثم الذي نقله المزني أن الطائفة الثانية إذا لحقت وتحرمت ، فالإمام يقرأ بهم فاتحة الكتاب وسورة<sup>(٢)</sup> ، وهذا يتضمن أنه في قيامه وانتظاره لا يقرأ الفاتحة ؛ فإنه لو قرأها ، لما كررها .

والذي نقله الرابع أنه في انتظاره يقرأ الفاتحة ، ثم إذا لحق القوم قرأ من القرآن ما يتمكنون في زمان قراءته من الفاتحة .

وقد اختلف الأئمة في التصرف في النصين ، فمنهم من غلط المزني ، وهو اختيار الصيدلاني ، وقال : بقاء الإمام ساكتاً في زمان انتظاره - وهو زمان طويل - بعيد ، مخالف لهيئة الصلاة ، ولا تنس إليه حاجة ؛ فإن الطائفة الثانية يدركون الركعة من غير أن يتكلف الإمام هذا ، وتغيير الهيئة لا يُحتمل إلا لحاجة ظاهرة ، فالتعوييل على ما نقله الرابع .

(١) زيادة من عمل المحقق ، رعاية لتقسيم المؤلف وترقيمها للفصول الآتية .

(٢) ر . المختصر : ١٤٢ / ١ .

ومن أئمتنا من جعل المسألة على قولين ، وهذه طريقة مشهورة ، فأحد القولين ما نقله الربيع ، ووجهه ما ذكرناه ، والثاني - أنه لا يقرأ في زمان الانتظار ؛ فإنه لو قرأ ١٠٠ ش الفاتحة ، لم يكررها ، ثم لا يكون مساوياً بين الطائفة الأولى والثانية ؛ فإنه قد قرأ الفاتحة والسورة بالطائفة الأولى ، فكان حكم التسوية يقتضي أن يقرأهما بالثانية أيضاً ، ولو كان يجري في الركعة الثانية على ترتيب صلاة نفسه ، لتمادي فيها وركع ، ثم انتظرهم في رکوعه حتى يدركوه ، ويدركوا الركعة بإدراكه مسبوقين .

١٥١٨- وما يتعلّق بهذا الفصل أنا ذكرنا أن المنصوص عليه في الجديد أن الطائفة الثانية يقومون إلى الركعة الثانية والإمام يتذمّرهم ساكتاً ، ثم يتشهد إذا عادوا إليه ، وذكر العراقيون فيه طريقين : إحداهما - أن ذلك بمثابة القول في قراءته وسكته في القيام وهو يتذمّر ، فيخرج على ما تقدم .

والثانية - أنه يتشهد كما<sup>(١)</sup> جلس ولا يسكت حتى يلحقوه . والفرق أنا إنما أمرناه بأن يسكت في قيامه على أحد القولين ليسوّي بين الطائفتين ؛ فإنه قد قرأ بالطائفة الأولى الفاتحة والسورة ، وهذا لا يتحقق في التشهد ؛ فإنه ما تشهد مع الطائفة الأولى أصلاً ، وليس في الصلاة [الثانية]<sup>(٢)</sup> إلا هذا التشهد . فهذا تمام البيان في هذا الفصل .

## الفصل الثاني

في تصوير إقامة هذه الصلاة على هذه الصورة في حالة الاختيار

١٥١٩- وسبيل استفتاح القول فيه أن نتأمل ما فيها من التغاير ، ثم نعرضها على الأصول حالة الاختيار .

أما الطائفة الأولى ، فلم يجر في صلاتها شيء إلا الانفراد عن الإمام برکعة . وأما الإمام ، فالذي يوجد منه الانتظار إما في موضع واحد ، وإما في موضعين .

(١) « كما » بمعنى عندما .

(٢) في الأصل ، (ط) : الثانية ، والمثبت من (ت١) . وقد جاءت (ل) بنفس ما في الأصل .

وأما الطائفة الثانية ، فإنهم يقومون إلى الركعة الثانية على صورة الانفراد ، ثم يعودون - على الجديد - ويقتدون . فإن فرضنا هذه الصلاة في حالة الأمن والاختيار ، فنقول : إذا انفردت الطائفة الأولى من غير عذر ، ففي صحة صلاتهم قولان مشهوران تقدم ذكرهما ، وأما الإمام ، فإنه ينتظر ، وقد ذكرنا في الانتظار في حالة الاختيار قولين ، ثم قلنا : إذا لم نأمر به ، فهل تبطل به صلاة الإمام أم لا ؟ فعلى قولين ، فإذا فرضنا الصلاة في حالة الاختيار ، وقلنا تبطل صلاة الإمام ، فالطائفة الثانية تلحق وقد بطلت صلاة الإمام ، ولا يكاد يخفى تفريح ذلك في العلم / والجهل .

وإن لم تبطل صلاة الإمام بسبب الانتظار ، فالطائفة الثانية إن جرت على ما ذكره مالك - وهو القول القديم - فصلاتهم صحيحة ؛ فإنهم جروا على الترتيب الشرعي في صلاة المسبوق ، وإن جروا على قياس القول الجديد ، فقد انفردوا ، ثم عادوا فعلّقُوا صلاتهم بالقدوة ، فيجتمع فيهم أصلان : أحدهما - الانفراد من غير عذر .

والثاني - أن المنفرد إذا نوى الاقتداء بعد الانفراد ، فهل يصح ذلك منه ؟ ففي فساد صلاتهم حالة الاختيار عند طريان ما ذكره قولان مأخوذان من هذين الأصلين ، فهذا بيان ما أردناه في هذا .

**ق٢٠ :** إذا أراد الإمام أن يصلّي بالطائفتين صلاة المغرب ، فإنه يصلّي بطائفة ركعتين ، وبطائفة ركعة ، وهذا التفصيل لا بد منه ؛ فإن تشطير الثلاث عشر ، ثم اختيار الشافعى فيما نقله الأئمة أن الإمام يصلّي بالطائفة الأولى ركعتين ، وبالثانية ركعة . وإنما اختار ذلك ؛ لأنّه لو صلّى بالطائفة الثانية ركعتين ، لاحتاجوا إلى الجلوس معه في التشهد الأول ، ولا يكون محسوباً لهم ، وحالة الخوف لا تحتمل هذا .

ثم نص الأصحاب قاطبة على أنه لو صلّى بالطائفة الأولى ركعة ، وبالثانية ركعتين ، جاز .

وفي بعض التصانيف<sup>(١)</sup> عن الإمام أن الأولى أن يصلّي بالطائفة الثانية ركعتين ،

(١) كنت أظن أن إمام الحرمين يعني بقوله : « بعض المصنفين » و« بعض التصانيف » الماوردي ،

وهذا مزيف لا أعده من المذهب ، نعم قد ذكر الصيدلاني «أن علياً رضي الله عنه صلى بأصحابه صلاة المغرب ليلة الهرير ، فصلٍ بالطائفة الأولى ركعة ، وبالثانية ركعتين »<sup>(١)</sup> ، ولكن الشافعي لم ير اتباعه لما ذكرناه .

ثم إذا صلى بالطائفة الأولى ركعتين فمتى يتضرر الطائفة الثانية ؟ قال الشافعي : إن انتظرهم في التشهد الأول ، فجائز ، وإن انتظارهم في قيام الركعة الثالثة ، فحسن ، فجواز الانتظار في التشهد ، واستحب إيقاع الانتظار في القيام ، والسبب فيه أنه لو انتظر ، لم يخل إذا جاءت الطائفة الثانية إما أن يبقى جالساً حتى يجلسوا ، ولو فعل ذلك ، لكان كلفهم بما لا يحسب لهم ، وإن قام عند لحوفهم ، لكان خارجاً عن محل انتظاره ، والقياس اللائق بحال المتظر أن يبقى في محل انتظاره ، حتى يتحققه من يتضرره ، وأيضاً ؛ فإنه لو طال انتظاره في التشهد ، وهو قريب محصور ، لطال سكوته ، والقراءة في قيام الركعة الثالثة ليست بذعاً<sup>(٢)</sup> ، وقد قال الشافعي / في قوله ١٠١ ش

وكتابه الحاوي ، وذلك لما كان منه من غمز له في كتابه (الغائي) ولذلك تتبع هذه الأقوال التي يزيفها إمام الحرمين ويخطئها ، تتبعها في الحاوي ، فلم أجد الماوردي قائلاً بها . وأخيراً ألقى الله إلينا حكاية ابن كثير عن ابن خلkan عن بعض فضلاء المذهب أن الإمام يقصد بذلك أبو القاسم الفوراني .

ونص عبارة ابن خلkan : «سمعت بعض فضلاء المذهب يقول : كان إمام الحرمين يحضر حلقة الفوراني ، وهو شاب يومئذ ، وكان أبو القاسم لا ينصحه ، ولا يصغي إلى قوله لكونه شاباً ، فبقي في نفسه منه شيء ، فمتى قال في نهاية المطلب : وقال بعض المصنفين كذا ، وغلط في ذلك ، وشرع في الواقع فيه ، فمراده أبو القاسم الفوراني » (ر . وفيات الأعيان : ١٣٢ / ٣ ، والبداية والنهاية : ٩٨ / ١٢ ، وأيضاً طبقات السبكي : ١١٠ / ٥) .

(١) حديث صلاة علي رضي الله عنه ليلة الهرير ، رواه البهقي ، على نحو ما أورده إمام الحرمين : «بالأولى ركعة وبالثانية ركعتين » وفي خلاصة البدر المنير أنه صلى بالطائفة الأولى ركعتين وبالثانية ركعة . رواه الشافعي .

وليلة الهرير معركة كانت بين علي والخوارج ، وقيل هي ليلة صفين . (ر . السنن الكبير : ٢٥٢ / ٣ ، خلاصة البدر المنير : ح ٧٩٦ ، وتلخيص الحبير : ٧٨ / ٢) .

(٢) في (ط) و(ت ١) : بدعا (فقد ضبطت الدال بضمّة) . وفي الأصل بدون ضبط ولا همزة ، فقدرناها هكذا . والله أعلم . وأكدت هذا (ل) ، فقد وضعت علامه التنوين على العين هكذا (بدعا) .

ظاهرٍ في الجديد : يستحب قراءة السورة في الركعات كلها .

وذكر بعض المصنفين عن الإملاء ما يدل على أن الأولى أن يتضمن في التشهد الأول ، وهذا لا أصل له ، ولم أره في غير هذا الكتاب<sup>(١)</sup> ، ولا أعتد به .

### الفصل الثالث

فيه إذا صلى الإمام بالقوم صلاة إقامة أربع ركعات ، وأراد أن يفرقهم أربع فرق ويصلّي بكل فريق ركعة ، ثم هم ينفردون بثلاث ركعات .

١٥٢١ - وتمام التصوير فيه أن يقرأ ثلاثة أربع الجناد في الصفة ، ويصلّي هو بطائفة الركعة الأولى ، ثم ينفردون بثلاث ركعات ويرجعون إلى أماكنهم ، وهو يتضمن الطائفة الثانية في الركعة الثانية ، فإذا لحقوه صلّاها بهم ، فإذا جلس للتشهد الأول ، قاموا - على الجديد - ولم يتابعوه في التشهد ، أو تابعوه - على القديم - ثم قاموا إلى ثلاثة ركعات ، فإذا نجذب صلاتهم ، قاموا إلى أماكنهم ، ثم الأحسن على النص أن يتضمن الطائفة الثالثة في الركعة الثالثة ، فلو انتظرهم في التشهد ، جاز . ثم إذا صلى بهم ركعة انفردوا بثلاث ، ثم يتضمن الطائفة الرابعة في الركعة الرابعة ، فيصلّي بها لهم ، ثم يجلس للتشهد ، والنص في الجديد أنهم يقومون إلى ثلاثة على ترتيب صلاتهم ، والإمام يتضمنهم في التشهد حتى يلحقوه ، ويتشهدهما ، ثم يسلم .

فهذا هو التصوير .

١٥٢٢ - وفي جواز ذلك قولان للشافعي : أحدهما - لا يجوز ؛ لأن الرخص لا مجال للقياس فيها ، ومعتمدتها اتباع النصوص ، وإنما نقل عن رسول الله صلى الله عليه وسلم تفريق الجناد فرقتين ، فلا مزيد على ما نقل .

والقول الثاني - أنه يجوز ؛ فإن انتظار الطائفة الثالثة في معنى انتظار الطائفة الثانية ،

(١) يعني (الإبانة) للفوراني . كما قدمنا آنفاً .

وقد تمهد [أن]<sup>(١)</sup> ما لا يحول القياس فيه [يجوز أن يلحق فيه]<sup>(٢)</sup> بالمنصوص ما في معناه .

### التفریع على القولین :

١٥٢٣ - إن قلنا : يجوز ذلك ، فشرطه أن يظهر مسيس الحاجة إلى ذلك ، واقتضاء الرأي له ، فأما إذا لم يظهر فيه وجه الرأي ، فالزيادة على الحاجة تجري في الترتيب مجرى ما لو جرى ما ذكرناه في حالة الاختيار ، وقد بان ترتيب المذهب [فيه]<sup>(٣)</sup> ثم إذا مست الحاجة ، جرى في انتظار الطائفة الثالثة ما ذكرناه ، قال الشافعی : إن انتظرهم في التشهد الأول ، فجائز ، وإن انتظرهم في قيام الركعة الثالثة ، فحسن ، ويصلی بالطائفة الرابعة الركعة الرابعة .

ثم المنصوص / عليه في الجديد أنهم يفارقونه وهو ينتظرون حتى يلحقوه ، والقديم ١٠٢ ي أنهم يتشهدون معه كما يفعله المسبوق ويسلم الإمام ، ثم إنهم يقومون إلى الركعات الثلاث على قياس المسبوق .

وإن قلنا : لا يسوغ المزيد على ما نقل عن رسول الله عليه السلام ، فلو فعل الإمام ، فأحسن ترتيب في التفریع على هذا القول أن نقول : أما الطائفة الأولى ، فصلاتهم صحيحة ؛ فإن انفرادهم ببقية الصلاة موافقة لترتيب الصلاة المنقوله عن الطائفة الأولى مع رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وكذلك الطائفة الثانية . ولا نظر إلى أدنى تفاوت في زيادة الركعات ، وأن الانتظار وقع في وسط الصلاة ، بخلاف ما جرى لرسول الله صلى الله عليه وسلم ؛ فإن هذا القدر محتمل ، وهو على القطع ملحظ بالمنقول عن الرسول صلى الله عليه وسلم ، إلحاقي الأمة بالعبد في قوله : « من أعتق شرکاً له من عبدٍ فُومْ عليه »<sup>(٤)</sup> .

ثم إذا انتظر الطائفة الثالثة في الركعة الثالثة ، فالمنصوص عليه في هذا القول أن

(١) زيادة من (ت ١) .

(٢) زيادة من (ت ١) حيث سقطت من الأصل ، ومن (ط) .

(٣) زيادة من (ت ١) ، (ل) .

(٤) حديث « من أعتق شرکاً له من عبدٍ... » متفق عليه (اللؤلؤ والمرجان : ١٢٨/٢ ح ٩٥٨) .

هذا غير جائز ، والإمام من هذا الوقت مجاوز موقع النص .

وخرج ابن سريج على هذا القول قولاً آخر أن هذا الانتظار محتمل ، وعلل بأن قال : هذا هو الانتظار الثاني ؛ فإنه على التصوير الذي قدمناه [يتنظر]<sup>(١)</sup> الطائفة الثالثة ، فيقع انتظاره ثانياً لا محالة ، وأن الطائفة الأولى لا انتظار معها ، قال ابن سريج : وقد نقل عن رسول الله صلى الله عليه وسلم انتظاران : أحدهما - أنه انتظر الطائفة الثانية في قيام الركعة الثانية ، فكان هذا انتظاره الأول ، ثم لما فارقوه انتظرهم في التشهد ، فكان ذلك انتظاراً ثانياً ، فالانتظار الثاني للطائفة الثانية يقع وفقاً لما نقل عن رسول الله عليه السلام .

ومن نصر النص قال : انتظار رسول الله صلى الله عليه وسلم في التشهد كان للطائفة الثانية أيضاً ، فهو مخالف لما يجري من انتظار طائفة أخرى .

وابن سريج يقول : إذا توافق الانتظاران وقوعاً ، فالتفاوت فيمن الانتظار له ولأجله قريب ؛ فإن الممنوع مزيدُ انتظارِ في عينه ، لم يصح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وهذا متوجه .

#### التفريع :

١٥٢٤- إن جرينا على التخريج ، فتصح صلاة الطائفة الثالثة أيضاً .

وإن جرينا على النص ، بالإمام كان ممنوعاً من الانتظار ، ولكن انتظاره الممنوع ش ١٠٢ هل يبطل صلاته / أم لا ؟ فعلى وجهين : أحدهما - لا يُبطل صلاته ؛ [فإنه]<sup>(٢)</sup> طول ركناً قابلاً للتطويل ، وإضماره أن يُلحقَ غير ضائز .

والثاني - يُبطل صلاته ؛ فإنه في انتظاره صرف جزءاً من صلاته إلى غرض مخلوق ؛ فكان ذلك منافياً لما أمر به المصلي من تجريدقصد إلى عبادة الله تعالى . وقد ذكرنا هذا في انتظار الإمام للمسبوقين من غير خوف وجاجة .

فإن قلنا : لا تبطل صلاة الإمام بانتظاره ، فتصح صلاة الطائفة الثالثة أيضاً ، وتعود

(١) ساقطة من الأصل ، ومن (ط) .

(٢) في الأصل ، وفي (ط) : فلأنه ، و(ل) : فإن .

فائدة القول إلى نهي الإمام عن هذا الانتظار ، وتصح صلاة الطائفة الثالثة ؛ فإنهم لم يأتهم فسادٌ من جهة الإمام ، ولم يطأ على صلاتهم إلا الانفراد ، وقد تقدم أن انفراد المقتدي بعدر عن الإمام جائز ، وإن لم يكن العذر خوفاً في حرب . والذي اتصف به هؤلاء لا ينحط عن عذرٍ في غير حالة الخوف .

وإن قلنا : بطل صلاة الإمام بانتظاره في الركعة الثالثة ، فأول ما نُفِّعْه أنه إذا قرأ الفاتحة ، وأدى المقدار الذي لا يظهر أثر الانتظار فيه ، ثم أخذ يطوّل قصداً إلى الانتظار ، فإذا ذاك أتى بالانتظار المفسد على هذا الوجه ، فاما مادام في قراءة الفاتحة والسورة ، ولم يجاوز حد صلاته لو لم يتضرر ، فإذا عزم<sup>(١)</sup> قبل ظهور التطويل فعلاً على الانتظار ، فهذا رجل علق نيته وقصده بما [لو]<sup>(٢)</sup> نجزه<sup>(٣)</sup> أفسد صلاته .

وقد ذكرت [ذلك]<sup>(٤)</sup> مفصلاً في فصول النية ، وأبلغت في البيان والكشف .

وعلى الجملة التعوييل في ذلك على القصد ؛ فإن الرجل لو طول صلاته قصداً ، ولم يخطر له انتظار ، وكان التطويل في ركن [تطويل]<sup>(٥)</sup> لم يضر ذلك .

إذا فسدت صلاة الإمام بسبب الانتظار المنوي ، فإن علمت الطائفة الثالثة بطلان صلاته واقتدوا به ، فصلاتهم باطلة ، وإن لم يعلموا بطلان صلاته ، فاقتدا بهم صحيح ، وهو بمثابة الاقتداء بالجنب مع الجهل بجنباته وحدته ، ثم يطأ على صلاتهم<sup>(٦)</sup> الانفراد بعد عقد القدوة .

١٥٢٥ - ويعرض في ذلك أمران : أحدهما - أنهم انفردوا عن صلاة باطلة في علم الله ، وهذا فيه نظر .

(١) في (ل) : تحريم .

(٢) في الأصل ، و(ط) : لم .

(٣) نجزه : أتمه ، يتعدى بدون الهمزة والتضييف . (المعجم) .

(٤) مزيدة من (ل) .

(٥) زيادة من (ت١) ، (ل) .

(٦) من هنا بدأ خرم في نسخة (ل) .

وكذلك من اقتدى بجنب على جهل ، ثم نوى الانفراد عنه ، ثم تبين أخيراً حقيقة الحال .

ي ١٠٣ وهذا التردد يبني / على أن حكم القدوة هل يثبت إذا كان الأمر هكذا؟ وفيه خلاف ذكره في الجمعة إذا كان إمامها جنباً ، وأدرك المسبوق الإمام في ركوع ركعة ، وكان الإمام محدثاً .

ويجوز أن يقال : إذا معنا المقتنى من الانفراد ، فإنفراده ببقية صلاته ، والإمام جنب غير سائع من قصد المقتنى ، وإضماره مخالفة من يعتقد إماماً .

ثم كان شيخي يقول : إذا معنا الإمام من انتظار الطائفة الثالثة ، فلا نقيم لما يجري من العذر وزناً في جواز انفراد ، القوم ؛ فإن هذا على خلاف وضع الشرع ، وفي هذا احتمال ؛ فإنهم على الجملة معذورون ، فلا يبعد أن يرتب أمره على معذور في غير حالة الخوف ، كما مضى ذلك مفصلاً في موضعه . وإن حكمنا بأن صلاة الطائفة الثالثة تصح أيضاً على التحرير ، فنرد التفريع في المنع من الانتظار إلى الركعة الرابعة ، ثم يتفرع على ذلك ما تقدم على النص في الركعة الثالثة .

## الفصل الرابع في حكم سجود السهو

١٥٢٦ - فنذكر حكم الطائفة الأولى : فكل سهو وقع للإمام في الركعة الأولى ، فإنه [يُلحق<sup>(١)</sup>] الطائفة الأولى [و]<sup>(٢)</sup> ما يصدر منهم في تلك الركعة ، فالإمام يحمله عنهم ، وما وقع في الركعة الثانية بعد مفارقة الطائفة ، فلا يتعدى الحكم الساهي ؟ فإن سهو الإمام لم يلحقهم ، وإن سهوا ، لم يتحمل الإمام عنهم ، ثم حكم الركعة الأولى يمتد ماداموا في السجدة الأخيرة<sup>(٣)</sup> .

(١) في الأصل ، (ط) : يتحقق . والمثبت من : (ت ١) .

(٢) مزيدة من : (ت ١) .

(٣) أي من الركعة الأولى .

فإذا رفع الإمام رأسه ورفع القوم رؤوسهم ، فلو فرض سهوٌ قبل الانتهاء إلى حد الاعتدال ، فهل يكون ذلك على حكم القدوة ؟ فعلى وجهين ذكرهما الإمام رضي الله عنه : أحدهما - أن حكم القدوة باق إلى الاعتدال ؛ فإن القوم والإمام مصطحبون . والثاني - حكم القدوة ينقطع برفع الرأس من السجود ؛ فإن الركعة تنتهي بمفارقة السجدة الأخيرة<sup>(١)</sup> .

ثم كان يقول : إذا قلنا رفعُ الرأس يقطع القدوة ، فلو رفع الإمام رأسه ، وهم بعد في السجود ، فقد انقطعت القدوة ، فلو فرض سهوٌ في هذه الحالة منه أو منهم ، فلا يكون على حكم القدوة ؛ فإن القوم وإن كانوا في السجود ، فقد فارقهم الإمام ، وإذا خرج الإمام عن حكم الإمامة ، فقد انقطعت القدوة ، والأمر على ما قال .

ولم يختلف / العلماء في أن الإمام في صلاة الرفاهية إذا سلم ، فسها المأمور قبل ١٠٣ ش أن يسلم ، لم يحمل الإمام ذلك السهو ؛ فإنه سها ولا إمام له .

١٥٢٧- وما يتعلق بهذه المسألة إذا قلنا : لا تنقطع القدوة قبل الاعتدال ، فلا يبعد على هذا القول أن يقال : إنما ينفرد القوم إذا رکعوا وتركوا الإمام قائماً ؛ فإنهم إنما يفارقوه حساً إذ ذاك ، وهذا احتمال ، والذي نقلته ما تقدم .  
فهذا تفصيل القول في الطائفة الأولى .

١٥٢٨- فأما الطائفة الثانية ، فلا يخفى تفصيل السهو في الركعة الأولى من صلاة الطائفة الثانية .

فأما إذا قام القوم إلى رکعهم الثانية والإمام في التشهد يتظارهم ، فلو فرض سهوٌ من القوم في الركعة الثانية ، أو من الإمام في التشهد ، فهل يثبت حكم القدوة في ذلك السهو ؟ فيه وجهان : أحدهما - لا يثبت ؛ فإنهم ليسوا مقتدين فيها ، بل هم منفردون في الحقيقة .

والثاني - يثبت لهم حكم القدوة ؛ فإنهم ما فارقوا الإمام مفارقةً تامة ، بل هو ينتظر القوم في التشهد ، وهم صائرون إليه ، فحكم القدوة شامل .

(١) ساقطة من : (ت ١) .

وهذان الوجهان يجريان في المزحوم إذا تخلف ، وأمرناه بأن يقتفي الإمام ، فلو سها ، أو سها الإمام ، فهل يثبت حكم القدوة في ذلك السهو ؟ فعلى ما ذكرناه .

وذكر بعض المصنفين أن من كان منفرداً في ابتداء صلاته ، ثم وجد جماعةً ، فاقتدى في أثناء الصلاة بإمامهم ، وحوزنا ذلك على أحد القولين ، فالسهو الذي جرى في حالة الانفراد هل يرتفع بالقدوة ؟ فعلى وجهين<sup>(١)</sup> .

وهذا بعيد جداً ، والوجه القطع بأن حكم السهو لا يرتفع بالقدوة اللاحقة ؛ فإنه لما سها كان منفرداً ، لا يخطر له أمر القدوة ، وإنما جرت القدوة من بعد متجددًا ، ولا انعطاف لها على الانفراد المتقدم .

١٥٢٩ - وما يتعلق عندي بهذا الفصل أنا إذا جعلنا الطائفـة الثانية في الركعة الثانية في حكم المتنـدين في السهو ، فإذا عادوا إلى التـشهد وكان الإمام يتـنظـرـهم ، فـهـلـ يـحـتـاجـونـ إـلـىـ نـيـةـ الـقـدـوـةـ ؟ـ أـمـ هـلـ يـعـودـونـ إـلـىـ الـقـدـوـةـ أـمـ لـاـ ؟ـ

يستحبـيلـ أنـ يـقالـ :ـ لـاـ يـعـودـونـ إـلـىـ الـقـدـوـةـ ؛ـ إـذـ لـوـ كـانـواـ كـذـلـكـ لـمـ<sup>(٢)</sup>ـ كـانـ فيـ اـنـتـظـارـ يـ ١٠٤ـ إـلـامـ إـيـاهـمـ فـائـدـةـ وـمـعـنـىـ ،ـ وـإـذـاـ /ـ كـانـواـ يـعـودـونـ ،ـ وـقـدـ اـنـفـرـدـواـ عـلـىـ الـوـجـهـ الـذـيـ نـفـرـعـ عـلـيـهـ فيـ حـكـمـ السـهـوـ ،ـ فـقـيـ عـوـدـ حـكـمـ الـقـدـوـةـ مـنـ غـيرـ نـيـةـ الـقـدـوـةـ بـعـدـ الـانـفـرـادـ بـعـدـ ،ـ وـلـمـ أـرـ أـحـدـ مـنـ أـصـحـابـاـ اـشـتـرـطـ نـيـةـ الـقـدـوـةـ فـيـ الـعـوـدـ إـلـىـ التـشـهـدـ .ـ

فيخرجـ منـ مـجـمـوعـ ماـ ذـكـرـنـاهـ أـنـ الأـصـحـ أـنـ حـكـمـ الـقـدـوـةـ لـاـ يـرـتـفـعـ بـاـنـفـرـادـهـمـ مـنـ حـيـثـ الصـورـةـ .ـ وـالـلـهـ أـعـلـمـ .ـ

فـهـذـاـ تـمـامـ القـوـلـ فـيـ صـلـاـةـ ذاتـ الرـقـاعـ .ـ

١٥٣٠ - وقد اختلفوا في اشتقاء ذات الرقاع ، فمنهم من قال : كان القتال في سفح

(١) انتهى كلام « بعض المصنفين » وسيق أن ذكرنا أنه يعني به الإمام « الفوراني » .

(٢) إلى هنا انتهى الخرم في نسخة (ل) وهو أصلًا في النسخة التي أخذت عنها (ل) ، يشهد لذلك أنه وقع في أثناء الصفحة ووسط السطر ، ولم يكن في رأس الصفحة ، حتى يحمل على ضياع ورقة منها .

جبل فيه جُددٌ بيضٌ وحمرٌ كأنها رقاع . ومنهم من قال : كان في أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم حفاةٌ قد لفوا على أرجلهم الرقاع .

**فتوى ١٥٣١ :** إذا كان الإمام والقوم في دار إقامة ، فمست الحاجة يوم الجمعة إلى إقامة صلاة الجمعة على هيئة صلاة ذات الرقاع : من تفريق القوم فرتين ، فقد اختلف أصحابنا : فمنهم من أجرها لمكان الخوف مجرى صلاةٍ ثنائية مقصورة ، أو غير مقصورة ، كصلاة الصبح ، والإمام يكون في انتظار الطائفة الثانية في صورة منفرد ، إلى أن تتحقق الطائفة المتتطرة ، وهذا على صورة الانفضاض ، والطائفة الأولى انفردوا بركعة والإمام في الصلاة ، وهذا غيرُ سائغ مع زوال المعاذير ، ولكن احتملنا ذلك لمكان الخوف .

**فتوى ١٥٣٢ :** ومنهم من لم يصح صلاة الجمعة بسبب الخوف إلا على قياس تصحيحها في حالة الاختيار ؛ فإنها صلاة اختصَّت بشرطَ في رعاية الجماعة والعدد المخصوص ، وكمال الصفات ؛ فوجود الخوف وعدمه فيها بمثابة واحدة ، وقياس الانفضاض وما فيه قد مضى ، فلنجر ذلك القياس بعينه ، وإذا أجريناه ، فينبغي الأَ تصح جماعة الطائفة الأولى ؛ فإنهم وإن صلوا ركعة في جماعة ، فقد انفردوا في الركعة الثانية ، ولو فرض انفراد قوم بركعة حالة الاختيار قصدًا ، فلا مساغ لهذا .

**فتوى ١٥٣٣ :** وفي كلام أئمة العراق ما يشير إلى ترددٍ في ذلك في <sup>(١)</sup> حق المختارين إذا صلوا ركعة مع الإمام ، تخريجاً على الانفضاض ، وهذا بعيدٌ جداً ، فأما الخلاف في أن الخوف هل يُسْوِغ هذا ، فمحتمل ، وأما تجويز ذلك في حالة الاختيار وتخريجه على الانفضاض ، فلا وجه له ؛ فإن قاعدة الانفضاض على التردد في صحة صلاة الإمام ومن بقي معه ، إن / نقصوا عن العدد المشروط ؛ من حيث إنهم ما انتسبوا إلى أمر فيما ش جرى . أما توسيع انفراد طائفة بركعة قصدًا ، تخريجاً على الانفضاض ، بعيدٌ ، لا أصل له .

(١) في الأصل ، و(ط) : وحق .

## فصل

١٥٣٤ - ذكر الشافعي صلاة شدة الخوف ، ثم ذكر بعدها صلاة عسفان ، وينبغي أن يكون فرض الصورة حيث يكون العدو في وجه القبلة ، ولم ينته الأمر إلى الالتحام وشدة القتال والخوف ، وقد رُوي أن النبي عليه السلام صلٰى بعْسَفَانَ<sup>(١)</sup> في مثل الحال التي وصفناها ، وصلٰى معه جميع الأصحاب دفعة واحدة ، ووقفوا صفين ، فلما سجد رسول الله صلٰى الله عليه وسلم في الركعة الأولى ، بقي الصف الأول قائمين ينتظرون ما يكون من العدو ، وتخلفوا في السجدين ، وسجدَ وراءهم أهلُ الصف الثاني ، فلما رفع رسول الله صلٰى الله عليه وسلم رأسه وانتصب الصف الثاني ، سجد الحارسون ، ولحقوا رسول الله صلٰى الله عليه وسلم ، ثم لما انتهى عليه السلام إلى السجود في الركعة الثانية سجد من في الصف الأول ، وحرس من في الصف الثاني ، فلما قعد رسول الله صلٰى الله عليه وسلم للتشهد ، سجد الحارسون من الصف الثاني ، وتناوب الصفان في الحراسة كما روينا .

فهذه صفة صلاته عليه السلام ، وتمام النقل فيه أن خالد بن الوليد كان بعدَ مع الكفار ، لم يُسلم ، وكانوا في قُبالة القبلة ، فلما دخل وقت العصر تناجوًا وقالوا : قد دخل عليهم وقت صلاة هي أعز عليهم من أبدانهم وأرواحهم ، فإذا شرعوا فيها ، حملنا عليهم حملة رجل ، فنزل جبريل عليه السلام ، وأخبر رسول الله صلٰى الله عليه وسلم بما أضمروه ، فصلٰى مع أصحابه كما وصفناه .

ثم المنقول تناوب القوم في الحراسة ، فلو قام بالحراسة في الركعتين جميعاً طائفه

(١) حديث صلاة عسفان رواه أبو داود ، والنسائي ، وأحمد ، وابن أبي شيبة ، والدارقطني ، وابن حبان ، والحاكم ، والبيهقي ، كلهم من حديث أبي عياش الزرقاني ، وفيه تعين عسفان ، وخالد بن الوليد ، وقد رواه مسلم من حديث جابر بدون ذكر عسفان ، وخالد (ر . مسلم : صلاة المسافرين ، باب صلاة الخوف ، ح ٨٣٩ ، أبو داود : الصلاة ، باب صلاة الخوف ، ح ١٢٣٦ ، النسائي : الصلاة ، باب صلاة الخوف ، ح ١٥٥٠ ، أَحْمَد : ٦٠/٤ ، ابن أبي شيبة : ٤٦٥/٢ ، الدارقطني : ٦٠/٣ ، ابن حبان : ٢٨٧٦ ، الحاكم : ٣٣٧/١ ، البيهقي : ٢٥٧/٣ ، صحيح أبي داود للألباني : ١٠٩٦) .

واحدة ، وتخلفت فيهما ، ثم لحقت ، فهل يجوز ذلك أم لا ؟ فعلى وجهين مشهورين : أحدهما - المぬ ؛ فإن المتبع في تغایر وضع الصلاة النصوص ، وما يصح النقل فيه ، وقد صحت الحراسة على التناوب ، وفي ذلك معنى معقول ؛ فإن [في]<sup>(١)</sup> الحراسة تخلفاً عن الإمام بأركانِ ، فإذا تناوب فيها القوم ، قلَّ التخلفُ من كل فريق ، وإذا تولاها قوم في الركعتين جميعاً ، كثُر تخلفهم ، وكانوا خارجين عن اتباع الشارع .

١٥٣٥ - ومن أئمننا من جوز ذلك من طائفة واحدة وقال : تصوير ذلك في ركعة واحدةٍ تخلف لا يجوز مثله في حالة الاختيار / ، وفيه زيادة على الأمر الذي يحمله ، ١٠٥ ولو ساغت الزيادة ، لم ينضبط متهاها ، وإنما جعل رسول الله صلى الله عليه وسلم الأمراً على التناوب ؛ لأن الصحابة كانوا لا يتحملون الإخلال برعاية الكمال في الصلاة ، وإقامة الجماعة مع رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فكان رسول الله صلى الله عليه وسلم رعى التسوية والنصفة فيهم ، فإذا رضي قومٌ فينا باحتمال النقيصة ، [وإيثار الذب عن الآخرين]<sup>(٢)</sup> في جميع الصلاة ، لم يتمتع .

ولم يختلف أئمننا في أن قوماً في الصف الأول لو حرسوا في الركعة الأولى ، ثم لحقوا ، ثم حرس في الركعة الثانية آخرون في الصف الأول أيضاً ، ولم يحرس في الصف الثاني أحد ، فاختص بالتناوب مخصوصون ، جاز . وقد لا يصلح لذلك إلا مخصوصون في الجند . فهذا المقدار لا خلاف في احتماله وجوازه .

١٥٣٦ - ولو حرس في الركعة الأولى مَنْ في الصف الثاني ، ثم حرس في الثانية من في الصف الأول ، وكانت الحراسة واقعة على وجه يُفيد ويحصل الغرض ، فقد كان شيخي يقطع بجواز هذا ، وإن كان الأحزم حراسة الصف الأول . قال الشافعي : لو تقدم مَنْ في الصف الثاني إلى الصف الأول في الركعة الثانية ، وتتأخر مَنْ في الصف الأول ، وقلَّت أفعالهم ، جاز ، وكان حسناً ؛ فإنه كلما تقدم الحارسون كان الإمام أصون ، وكانوا جُنةً لمن وراءهم ، فهذا تمام المراد في ذلك .

(١) مزيدة من : (ت ١) ، (ل) .

(٢) زيادة من (ل) .

[وكانا]<sup>(١)</sup> فرضنا في صلاة ذات الرقاع إقامة الصلاة على تلك الهيئة حالة الاختيار ، وأجرينا فيه تفصيل المذهب .

ولو فرض فارض صلاة عُسفان في الاختيار ، ففيها تختلف عن الإمام بأركان من غير ضرورة ، وهذا لا مساغ له مع استدامة [نية]<sup>(٢)</sup> القدوة قوله واحداً ، كما تمهد فيما سبق .

١٥٣٧ - ثم ذكر الشافعى صلاة رسول الله صلى الله عليه وسلم ببطن النخل<sup>(٣)</sup> : صلى رسول الله صلى الله عليه وسلم بطائفة ركعتين وتحلل ، وتحلوا ، ثم صلى بطائفة أخرى ركعتين ، كانتا له نافلة ، ولهم فريضة . ولا اختصاص لجواز ذلك بحالة الخوف أصلاً ؛ فإنه لو فرض في حالة الاختيار ، جاز ؛ إذ متنهاء اقتداء مفترض بمتنفل ، وهو جائز عندنا .

### فضائل

١٥٣٨ - تردد نص الشافعى في وجوب رفع السلاح في الصلاة المقامة في حالة الخوف ، وهذا يجري في صلاة عُسفان جرياناً ظاهراً ، وفي صلاة ذات الرقاع ؛ فإن ش ١٠٥ الطائفة المصلىة وإن كانت متنحية ، فهي في معرض الخوف / من حيث يفرض جولان الفرسان ، وانتهاء الأمر إلى المطاردة في أثناء الصلاة . ثم تردد أئمة المذهب : فقال قائلون : في المسألة قولان : أحدهما - أن ذلك يجب إقامة للحرْم ، ويشهد له نص القرآن ، فإنه تعالى قال : « وَلَا يَأْخُذُوا أَسْلِحَتَهُم » [النساء : ١٠٢] ثم أكد الأمر بالتكرير .

والثاني - يستحب ويتأكد ولا يجب .

(١) في الأصل ، (ط) : وكما .

(٢) في الأصل ، (ط) : رتبة .

(٣) المعروف المشهور ، والوارد في معجم ياقوت ، ومعجم البكري : « بطن نخل ». وقد روى هذه الصلاة البخاري ومسلم من حديث جابر (ر) . اللؤلؤ والمرجان : ١٦٢ / ١ . ح ٤٨٤ .

ومن الأئمة من قطع القول بوجوب حمل السلاح في الصلاة ، ومنهم من قطع بالاستحباب ونفي الإيجاب .

والذي لا بد من التباه له أنهم لو بعدوا الأسلحة عن أنفسهم ، وظهر بهذا السبب مخالفة الحزم ، وال تعرض للهلاك ، فيجب منع هذا قطعاً ؛ فإنه في صورة الاستسلام للكافر .

وإن وضع الواضع سيفه بين يديه ، إذا لم يكن في حال مطاردة ، ولم يكن مخالفأ للحزم - ومدّ اليد إلى السيف الموضوع على الأرض في اليسير كمدّ اليد إليه ، وهو محمول متقلّداً - فلست<sup>(١)</sup> أرى - لذلك - احتمال التردد في الجواز ؛ بل الوجه القطع به ، وإذا كان يقطع به في غير الصلاة ، فلأنه يقطع بجوازه في الصلاة أولى ، وأحرى . وإن لم يظهر بتنحية السلاح [إمكأن]<sup>(٢)</sup> خلل ، ولكن لا يؤمن أيضاً إفباء مثل تلك التنجية إلى خلل ، [فلعل]<sup>(٣)</sup> التردد واختلاف النص في هذا .

ولكن الأصحاب ذكروا حمل السلاح في عينه في الصلاة ، وأنا أرى الوضع بين البدلين في حكم رفع السلاح وحمله . والله أعلم .

ثم قال الأئمة : من كان واقفاً وسط الصف ، فلا ينبغي أن يحمل ما يتأنّى به من يجاوره [كالقوس]<sup>(٤)</sup> والجَعْبة المتجافية ، فإن كان معه شيء من هذا ، فليقف حاشية الصف .

١٥٣٩- ثم لو وضع السلاح ، ورأينا رفعه واجباً ، لم يؤثّر ذلك في بطلان الصلاة عندي ؛ فإنه أمر يحرم على الجملة في الصلاة ، وفي غير الصلاة ، فلا اختصاص له بالصلاحة ، وهو على ما أشرنا إليه قريب الشبه بإقامة الصلاة في الدار المغضوبة . ويحتمل أن يقال : إذا ترك الحزم وإنما أثبت تغيير الصلاة حزماً على وجه لا ينخرم عليه

(١) جواب شرط «إن وضع الواضع ...» .

(٢) في الأصل ، (ط) ، (ت١) : إلى مكان خلل . والمثبت من (ل) .

(٣) مزيدة من : (ت١) ، (ل) .

(٤) في الأصل ، (ط) ، كلمة غير مقروءة ، وهي على أية حال اسم آلة من آلات الحرب ، والمثبت من (ت١) ، (ل) .

النظر في مكيدة الحرب ، وإذا خالف الرجل الحزم ، كان كما لو صلّى صلاتَه وهو مختار ، وتفصيل المختار واضح ، وقد ذكرناه قبلُ .

### فِحْشَاتُ الْمُخْتَارِ

١٥٤٠- كل ما ذكرناه في غير شدة الخوف ، وفي كل حالة يُعتبر<sup>(١)</sup> ما يليق بها ، يوافقها في التغاير ، مع اتباع/ التصوير كما تقدم . فلو صلّى الإمام صلاة عُسفان ، حيث لا يوافق الحال ، فهو كما لو أقامها في حالة الاختيار .

١٥٤١- فأما إذا اشتد الخوف والتجمُّع الفريقيان ، وكان لا يتّأْتى التفرّق ، ولا صلاة عُسفان ، ولا بس الجنـد كـلـهم القـتـالـ والمـطـارـدةـ ، فـمـذـهـبـ الشـافـعـيـ أـنـهـ لـاـ يـخـرـجـونـ الصـلاـةـ عـنـ الـوقـتـ بـسـبـبـ الـخـوـفـ أـصـلـاـ ، بل يـقـيمـونـ الصـلاـةـ مـشـأـةـ وـرـكـبـانـاـ مـطـارـدـينـ ، مستقبلي القبلة وغير مستقبليها .

والالأصل في الباب قوله تعالى : «فَإِنْ خَفْتُمْ فِي جَالًا أَوْ رُكْبَانًا» [البقرة : ٢٣٩] قال ابن عمر في تفسير الآية : «مستقبلي القبلة وغير مستقبليها»<sup>(٢)</sup> .

والالأصل الذي لا خلاف فيه أن الصلاة تقام راكباً ومشياً ، ويسوغ ترك الاستقبال في ضرورة القتال وفاقاً ، وكذلك يجوز الاقتصار على الإيماء في الركوع والسجود ، كما ذكرناه في إقامة النافلة على الراحلة ، ومن ضرورة إقامة الصلاة راكباً [الإيماء]<sup>(٣)</sup> ، والمشي المقاتل لو تم السجدة في المعركة ، كان متهدداً لأسلحة الكفار معرضاً نفسه للهلاك .

ونحن نذكر على الاتصال بذلك أمرين : أحدهما - كثرة الأفعال في الصلاة .

والثاني - تلطخ الأسلحة بالدم .

فأما القول في الأفعال ، فلا شك أن الفعل إذا كثُر من غير حاجة إليه ، فهو مبطل

(١) في (ت) : تغيير .

(٢) ر. البخاري : التفسير ، باب قوله تعالى : «فَإِنْ خَفْتُمْ فِي جَالًا أَوْ رُكْبَانًا» [البقرة: ٢٣٩] ح ٤٥٣٥ .

(٣) زيادة من (ت١) ، (ل) .

للحصالة ، وفي معناه الزَّعْقَةُ والصِّحَّةُ ، فلا حاجةٌ إليها ، والكميُّ المقنع السَّكُوتُ أَهْبَيْتُ في نفوس الأقران . ولو كثُرتْ أفعالُه في قتاله ، وكان يوالي بين الضربات في أقران وأشخاص ، فالذِّي كان يقطع به شيخي أن ذلك لا يقدح في الصلاة ، وقياسه يَبَيَّن ، وليس احتمال ذلك لأجل شدة الخوف بأشد من احتمال الاستدبار ، والاكتفاء بالإيماء ، وكثرة الضربات في الأقران معتادةً ، ليست نادرة عند التحام الفتنين .

١٥٤٢- وذكر صاحب التقريب نصوصاً للشافعي دالاً على أن كثرة الأفعال تبطل ، وتوجب قضاء الصلاة ، ونقل من النص توجيه ذلك ، وذاك أنه قال : إقامة الفريضة راكباً وماشياً ومستديراً من الرَّخص الظاهرة ، والقدر الذي أشعر به نصُّ القرآن الركوب والمشي ، قال الله تعالى : « فِرَجَالًا أَوْ رُكَبَانًا » [البقرة : ٢٣٩] وانضم إلى ذلك تفسير ابن عمر حيث قال : « مستقبلي القبلة وغير مستقبليها » ، فالزيادة على هذا مجاوزةٌ للنصل في محلٍ لا مجال لقياس فيه .

وذكر العراقيون هذا قولًا للشافعي ، كما ذكره صاحب التقريب ، وذكره الشيخ أبو علي في الشرح .

١٥٤٣- وسأذكر في ذلك قولًا الآن قاله الأئمة في التفريع على ظاهر المذهب ، وهو أن كثرة الأفعال في الأشخاص والأقران المتعددين لا يضر ، ولو رد ذلك الضرب في قرِنٍ واحد ثلث مرات ، فقد بلغ الفعل في محلٍ واحد حدَّ الكثرة ولاه ، وهذا مبطلٌ للصلوة ؛ فإنَّ ذلك في المحل الواحد نادرٌ ، فلا يعد مما يظهر مسيس الحاجة إليه .

وأنا أقول : قد ذكر صاحب التقريب في كتاب الطهارة تقاسيم حسنة في الأعذار التي تُسقط قضاء الصلاة ، والتي لا تُسقط ، والتي يختلف القول فيها ، وقد سقتها أحسن سياسة ، وغرضي الآن منها أنني أجريتُ في التقاسيم قواعد هي المرعية ، وهي النظر إلى انقسام الأعذار إلى ما يعم ، وإلى ما يندر فيدوم ، وإلى ما يندر ولا يدوم ، ثم العذر العام ، والنادر الدائم ، يتضمنان إسقاطاً للقضاء ، والعذر النادر الذي لا يدوم ينقسم القول فيه إلى اختلال لا بدل فيه ، وإلى خلل فيه بدل .

ثم قال صاحب التقريب : صلاة شدة الخوف سببها عذر نادر ؛ فإن انتهاء الأمر إلى الحالة المحوجة إلى إقامة الصلاة راكباً متربداً مستدبراً نادراً ، ثم هذا لا يدوم ، بل ينجز الأمر<sup>(١)</sup> على القرب ، ولكن مع ندور ذلك تعلقت به رخصة ظاهرة ، وهي صحة الصلاة من غير قضاء . هذا كلامه .

وأنا أقول : لمن كان يعد القتال من الأعذار النادرة ، فليس كذلك ؛ فإن القتال في حق المقاتلة ليس نادراً ، وإن كان يعد حالة التفاف الصفوف والتحام الفريقين نادرة في القتال ، فليس كذلك ؛ فإن هذا كثير الواقع ، وهو عقبي كل قتال في الغالب .

فالترتيب المرضي في ذلك أن يعتمد النص ، ثم يتلقى من فحواه ما ينبغي أولاً ، فالركوب والمشي منصوصٌ عليه ، ومما يفهم من فحوى النص ترك الاستقبال ؛ فإن الراكب المقاتل المتربّد على حسب ما يقتضيه القتال ، لا يتصور أن يلزم الاستداد<sup>(٢)</sup> في جهة واحدة ، وهذا يعده قوله تعالى: وَمَا يَرَى إِلَّا مَا يَخْرُجُ مِنْ أَعْيُنِهِ<sup>(٣)</sup> .

١٠٧ والاقتصار على الإيماء مستفاد من النص أيضاً ؛ فإن هيئة الركوب تقتضيه ، وكثرة الضربات في [مقتولين]<sup>(٤)</sup> [وأقران]<sup>(٤)</sup> في الطّراد ، أو كثرة الأفعال الدافعة لائقة بالقتال ، قريبة المأخذ من الإيماء المستفاد من الركوب ؛ فإن الاختيار إنما يفرض والصفوف قارةً ، وإذا التفت ، فلا بد من توالي الضرب ، أو الاتقاء بالحجفة<sup>(٥)</sup> والترس .

فهذا ينبغي أن يكون محتملاً ، وهو الذي قطع به شيخي .

وقد نقل صاحب التقريب ، والعراقيون ، وأبو علي النص ، وهو بعيد ؛ فإنه من مُتضمن القتال في غالب الحال عند شدة الخوف .

فأما ترديد الضرب في قِرْن واحد ، فقد عُدّ من النادر . وفيه نظر ؛ فإنه قد يعم من

(١) في (ت١) : الأمان .

(٢) الاستداد بالسين : الاستقامة . وقد تكررت .

(٣) في الأصل ، (ط) : مقبولين و(ت١) المقتولين .

(٤) في الأصل ، (ط) : وقران ، و(ت١) : واقران ، والمثبت من (ل) .

(٥) الحجفة : الترس من جلد بلا خشب ، ولا رباط من عصب . (معجم) .

جهة أن القِرْنَ قد يتقى ، فتختلطه الضربة ، وتمسُّ الحاجة إلى أخرى ، وقد لا تؤثر الضربات لمكان الدروع وغيرها من الملابس الواقية ، فالحكم بأن الغالب أن تُريح<sup>(١)</sup> الضربة والضربات غير ظاهر ، وكلام الصيدلاني مصري في فحواه ، بأن الحاجة إذا مسَت إلى تردید الضربة في مضروب واحد ، لم تبطل الصلاة ؛ فإنه قال لما ذكر هذه المسألة : المعتبر في ذلك كله الحاجة .  
ولا وجه عندي إلا هذا .

١٥٤٤ - والقول القريب فيه أنا حكينا قولًا في كتاب الطهارة : أن من صلى كما أمرناه وإن كانت صلاته مختللة بسبب عذرٍ نادر لا يدوم ، فلا قضاء عليه ، وهذا مذهب المزنني ، فينبغي أن يُسْخَذ هذا أصلًا ، ويرتَب عليه جريان الضربات في مضروب واحد ، وهو أولي بإسقاط القضاء ؛ لما أشرت إليه .

فأما الأفعال التي لا حاجة إليها ، فلا شك أنها إذا كثرت أبطلت .

ومما يليق بتحقيق القول في ذلك أن المصلي لو لم يمرّ به قِرْنٌ ، ولكن كان يقتضي ترتيب القتال أن يقصد وإن لم يقصد<sup>(٢)</sup> ، فهذا أراه من الأفعال الضرورية ؛ فإن من لا يقصد في القتال يُهْضَم ويُعَسَّى<sup>(٣)</sup> في التفاف الصفوف ، وهذا واضح إن شاء الله .  
فهذا ترتيب القول في الأفعال إذا كثرت أو قلت .

١٥٤٥ - فأما القول في تلطخ السلاح بالدم أو تضمخ المصلي نفسه ، فالذي ذكره الأئمة أنه إذا تلطخ السيف بالدم ، فإن نحاه على القرب بأن يلقيه ، أو يرده في قرب من زمان الإلقاء إلى قرابه تحت ركباه ، فهذا لا يضر ، وإن أمسكه ولم يفارقه ، بطلت صلاته .

وهذا عندي فيه نظر ؛ فإن تلطخ السلاح بالدم والطعن على الولاء في شدة/ ١٠٧ ش

(١) في النسخ الأربع ، بدون إعجم ، وهذا الذي اخترناه هو الصواب - إن شاء الله - وهو موافق لأسلوب إمام الحرمين ، وبيانه العالي ، فأراح فلاناً : مات ، وأراح فلاناً : دخله في الراحة .

ومن مؤثر العرب : أراح فرارح : أي مات فاستريح منه (الأساس ، والممعجم) .

(٢) لعلها من أقصد فلاناً إذا طعنه ، فلم يخطيء مقاتلها . (معجم) فيكون المعنى : أن يبادر بالطعن بطعن القِرْنَ ، وإن لم يطعنه .

(٣) كذا في النسخ الثلاث ، والمعنى إذا : يُطلب : من تعسى صاحبه طلبه . وفي (ل) : يتغضى .

الخوف من الأمور العامة في القتال ، وقد ثبت أن ما يقتضيه القتال محتمل ، فليتحقق هذا [به] ، ولنقل : نجاسة المستحاضة إذا لم تُبطل الصلاة للبلوى<sup>(١)</sup> ، فنجاسة السلاح أولى ؛ فإنها في حق من يلقى قتالاً [ضرورية] ، وتکلیف المقاتل تنحية السلاح بعيد<sup>(٢)</sup> ، والوجه أن نقول فيمن صلى في حُشّ وموضي نجس ، وكان محبوساً فيه : إن القضاء لا يجب ، وهو مذهب المزنبي ، والقول الظاهر فيه القضاء . وفي تنحیة سلاح المقاتل قولان مبنيان ، وهذه الصورة أولى بنفي القضاء ؛ لإلحاق الشرع القتال بالأعذار المسقطة لقضاء الصلاة ، وتزييله إياه منزلة عندر المستحاضة .

والذي يحقق هذا أن الريح إذا طيرت نجاسةً وأوقعتها على ثوب [المصلبي]<sup>(٣)</sup> ، وتمكن المصلي من نفضها - وهي يابسة - على القرب ، ففعل ، لم تُبطل صلاته أصلاً ، ولو تعاطى نجاسةً بيده قصدًا ورماها ، بطلت صلاته .

فلو كان قياس الاختيار مرعياً في حق الغازي ، للزم أن يقال : إذا تعاطى ضرباً ، ونحوه سيفه على القرب ، بطلت صلاته ؛ لأنه اختار ذلك .

إإن قيل : لا بد من ذلك في القتال . قلنا : ولا بد من استصحاب السيف في شدة الخوف ، نعم : لست أنكر أن الحاجة إذا لم تَمَسْ ، لزم تنحية السيف بردها إلى القراب تحت الركاب ، ولو كان متقلداً سيفاً ، فرده إلى الغمد ، فهو حامل للنجاسة لا محالة . فهذا بيان ما أردناه في ذلك .

### فِصْلٌ

١٥٤٦ - نقل المزنبي عن الشافعي نصين في صورتين فنذكرهما ، ثم نذكر تفصيل القول فيما إن شاء الله ، قال الشافعي : «إذا كان يصلي الرجل مطمئناً على الأرض ، فطراً الخوف ، ومست الحاجة إلى الركوب ، فركب ، لم تصح الصلاة ، ولزمت

(١) زيادة من (ت ١) ، (ل) .

(٢) زيادة من (ت ١) ، (ل) .

(٣) زيادة من (ت ١) ، (ل) .

الإعادة» ، وقال : «لو كان يصلّي في شدة الخوف راكباً فأمن ، ونزل وأدى بقية الصلاة آمناً ، صحت هذه الصلاة»<sup>(١)</sup> .

فحسب المزني أن سبب الفرق بين المسألتين أن فعل الراكب يكثر ، وفعل النازل يقل ، ثم أخذ يعترض ويقول : «رب فارس ماهر يقل فعله في ركوبه ، ورب آخر يكثر فعله في نزوله» .

١٥٤٧ - ونحن نبدأ بالمسألة الأولى . وهي أن يطرأ الخوف ، فيركب .

فالنص ما حكيناه ، وقد اختلف طرق الأئمة فيه : فقال بعضهم : إن كثرة العمل في الركوب ، بطلت الصلاة ، ونص الشافعي محمولاً على هذه الصورة ، وإن قل العمل ، لم تبطل الصلاة .

وهذا ليس بشيء ؛ فإن كثرة العمل / بسبب الخوف محتملة على قاعدة المذهب ، ١٠٨<sup>ي</sup> نعم ، إن كثرة العمل من غير حاجة ، فتبطل الصلاة .

وقال بعض الأصحاب : سبب بطلان الصلاة أنه لما شرع في الصلاة ، التزم تمام الصلاة على شرائطها ، فإذا ركب ، فهذا خلاف ما التزم به ، فبطلت صلاته ، ولا فرق بين أن يكثر عمله وبين<sup>(٢)</sup> أن يقل ، فإن الركوب وإن قلل العمل فيه مخالف لوضع الصلاة المفروضة [وقد التزمها تامة]<sup>(٣)</sup> ، وهذا ليس بشيء أيضاً ؛ فإن من تحريم بالصلاحة قائماً ، ثم طرأ ضرورة أحوجته إلى القعود والإيماء ، فإنه يبني على صلاته ، فطَرِيَانُ الخوف بهذه المثابة . والله أعلم .

والسر في هذا أن الالتزام إنما يؤثر فيما يتعلق بالرخص التي تجري تخفيفاً مع الاختيار والتمكن ، كرخصة القصر ، فلا جرم لو نوى الإنعام ، لم يقصر . فاما ما يتعلق بالضروريات ، فتقديم الالتزام عند عقد الصلاة لا يؤثر فيه ، كما ضربناه مثلاً من طريان القعود بسبب المرض .

(١) ر . المختصر : ١٤٥/١ .

(٢) كذا بتكرير (بين) مع الاسم الظاهر ، وذلك خلاف المشهور ، وله وجه في الصحة ، وعليه شواهد .

(٣) زيادة من (ت ١) ، (ل) .

١٥٤٨ - فالطريقةُ المرضيةُ ما ذكره الصيدلاني ، فقال : « إذا طرأ الخوف ، ولم يكن من الركوب ، بدّ ، ركب ، وبنى على صلاته ، ولا إعادة قطعاً ، والنص محمول على ما إذا ركب قبل تحقق الضرورة والحاجة ». .

ولا شك أن المذهب ما ذكره الصيدلاني ، ولكن ما ذكر في تأويل النص فيه بعْدٌ .  
فهذا تفصيل القول فيه إذا طرأ الخوف فركب .

١٥٤٩ - فأما إذا أمن وكان راكباً في صلاته ، فنزل ، [فالنص]<sup>(١)</sup> أنه يبني على صلاته ، وهذا منقاسٌ ظاهر ، ووجه النظر فيه [أنه]<sup>(٢)</sup> إن قل فعله في نزوله ، فإنه يبني ولا إشكال ، وإن أكثر الفعل من غير حاجة ، فلا شك في بطلان الصلاة ، وإن لم يحسن التزول إلا بإكثار الأفعال ، ففي بطلان صلاته وجهان في بعض التصانيف : أحدهما - أنها تبطل ؛ فإن هذه الأفعال الكثيرة جرت في حالة الأمان ، فأبطلت .

والثاني - لا تبطل ، لأن هذه الأفعال من آثار ركوبه ؛ إذ لواه ، لما احتاج إلى التزول ، فهي ملحقة بما جرى في حالة الضرورة ، وإن وقعت في حالة [الأمن]<sup>(٣)</sup> .  
والمسألة محتملة جداً .

**فَيَرَجُعُ :** ١٥٥٠ - ذكر بعض أئمتنا أن طائفَةً لو كانوا جلسوا في مكمن ، فدخل وقت الصلاة ، وكانت الحال تقتضي أن يصلوا قعوداً ، ولو قاموا لبَدُوا للعدو [وفسد]<sup>(٤)</sup> ش ١٠٨ التدبير ؛ فإنهم يصلون قعوداً وتصح / صلاتهم ؛ فإن ذلك ليس مما يندر الافتقار إليه في مكائد الحرب . وهو دون إيماء الراكب والماشي .

\* \* \*

(١) عبارة الأصل ، و(ط) : فإنه يبني . . .

(٢) مزيدة من (ت ١) ، (ل) .

(٣) مزيدة من (ت ١) ، (ل) .

(٤) في الأصل و(ط) : كلمة غير مقروءة . والعبرة كاملة سقطت من (ل) .

## باب

### من له أن يصلي صلاة الخوف

١٥٥١- نذكر في هذا الباب مقاصد منها : تفصيل الخوف الشديد وسببه ، فإذا تحركت الصفوف ، والتلف الحزبان في قتال واجب ، أو في قتال مباح ، واقتضت الحال ملasse ما هم فيه ، فهذا ما ذكرناه .

ولو انهزم العدو ، وركب المسلمين أقفيتهم ، وعلموا أنهم لو نزلوا وصلوا متمكنين ، فات العدو ، فلا يصلون صلاة الخوف ؛ إذ لا خوف ، وإنما هذا فوات مطلوب ، والرخص لا يُعدى بها مواضعها .

ولو انهزم المسلمون فاتبعهم الكفار ، نظر : فإن حل لهم أن ينهزوا ، صلوا صلاة الخوف ، وذلك إذا زاد الكفار على الضعف ، كما سيأتي في السير إن شاء الله ، وإن حرمت الهزيمة ، لم يجز لهم أن يصلوا صلاة الخوف ؛ فإنهم متعرضون في الهزيمة المحرمة لسخط الله ، والرخص لا تناط بالمعاصي عندنا .

١٥٥٢- وما نفصله الآن القول في القتال الواجب والمباح .

فالواجب قتال الكفار ، والمباح بمثابة الذب عن المال . ظاهر المذهب أنه إن مست الحاجة في الذب عن المال إلى ملasse قتال ، فتجوز صلاة الخوف في الذب عن الأئمة والصادقين قوله عن الشافعى : « أنه لا تجوز إقامة صلاة الخوف في الذب عن المال » ، وموضع النص أن الرجل لو تبعه سيل وعلم أنه لو مسرعاً بما له وصلى مارأ مومياً ، سلم وسلم ماله . ولو صلّى متمكنًا ، أمكنه أن يهرب ، ويختلف ماله ، قال : لا يصلي صلاة الخوف . وهذا غريب ، وظاهر النصوص الجديدة يخالف هذا ؛ فاستنبط أئمتنا من هذا النص قوله في أن الذاب عن ماله إذا علم أنه لا يتأنى له دفع قاصد ماله إلا بقتله أو بما يؤدي إلى القتل ، فليس له أن يدفعه ، وهذا بعيد جداً ، وقد

## كتاب الصلاة / باب من له أن يصلّي صلاة الخوف

قال عليه السلام : « من قتل دون ماله ، فهو شهيد »<sup>(١)</sup> ، فإذا كان يجوز بحكم هذا الخبر أن يعرض نفسه للهلاك بسبب ماله ، فقتل الصائل مع الاقتصار على قدر الحاجة في الدفع أولى وأحرى ، من جهة أن الصائل قد أبطل حرمة دمه ، لما أقدم عليه .

ومن منع قتل الصائل على المال ، فلا شك أنه يمنع مالك المال من أن يعرض ي ١٠٩ نفسه / للهلاك في الذب عن المال ، وإذا قال هذا ، فيكون مخالفًا لنص حديث الرسول صلى الله عليه وسلم .

وقال قائلون من المحققين : لا خلاف على المذهب أن الذب عن المال جائز ، وإن أدى إلى قتل الصائل . ولكن الخلاف في إقامة الصلاة إيماء ، وذلك لحرمة الصلاة ؛ فإن حرمتها باقية ، والصائل إن قتل ، فهو ساقط الحرمة .

وهذا فيه نظر ؛ فإنه إن سقط حرمة الصائل ، فحرمة مالك المال غير ساقطة ، وهو بمقابلة الصائل مغrr بروحه ، فلا يخرج القول الغريب إلا على ما قاله الأولون ، من تقدير قول في أنه لا يجوز الدفع إذا كان يؤدي إلى سفك دم .

والقول على الجملة بعيدٌ مزيف .

١٥٥٣ - وما يتعلق بتفصيل الخوف أن الخوف لا يختص بما يجري في القتال ، بل لو ركب الإنسان سيل ، فخاف الغرق ، أو تخشاه حرائق ، أو سبب آخر من أسباب الهلاك ، ومسّت الحاجة إلى صلاة الخوف ؛ فإنه يصلّي ، ولا يعید في هذه الموارد كلها .

فإن قيل : من أصلكم أن الرخص لا يدعى بها مواضعها ، ولذلك لم تثبتوا رخص السفر<sup>(٢)</sup> في حق المريض ، وإن كانت حاجة المريض أظهر ، وصلاة الخوف ثبتت في القتال .

(١) حديث : « من قتل دون ماله... » متفق عليه من حديث عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما .  
 (ر . البخاري : كتاب المظالم ، باب من قاتل دون ماله ، ح ٢٤٨٠ ، ومسلم : كتاب الإيمان ، باب : الدليل على أن من قصد أخذ مال غيره بغير حق ، كان القاصد مهدر الدم... ح ٢٢٦ ) .

(٢) عبارة (ت ١) : لم تثبتوا رخصاً .

قلنا أولاً : ظاهر القرآن لا تفصيل فيه ؛ فإنَّ الربَّ تعالى قال : ﴿فَإِنْ خَفْتُمْ فِرَجًا لَا أَوْرَكُبَانَا﴾ . [البقرة : ٢٣٩] .

ثم في هذا تحقيق من الأصول ، وهو أنا لا ننكر إجراء القياس في باب الرخص ، إذا لم يمنع مانع ، والإجماع في منع إجراء رخص السفر في المرض [من أجل الموضع]<sup>(١)</sup> ، فلا يمتنع أن نعتقد عدم انحسام القياس الممكن في باب إذا لم يمنع منه أصل .

وذكر الأئمة أن المعسر المديون إذا كان لا يصدقه غريمته في إعساره<sup>(٢)</sup> ، ولو أدركه ، لحبسه ، فله أن يهرب ويفصل صلاة الخوف ، إذا كان يعلم أنه لو صلى أدركه الطالب ، وهذا منقاس .

وفي بعض التصانيف أن من عليه القصاص يصلى صلاة الخوف هارباً ، وله أن يهرب لرجاء العفو عنه . وهذا قد ذكرته في أذكار الجماعات ، وهو بعيد عندي على الجملة ، ولعله إن جُواز ، ففي ابتداء الأمر حين<sup>(٣)</sup> يفرض سكون غليل الطالب قليلاً في تلك المدة ، وفي مثل ذلك يرجى العفو ، ولا شك أن ذلك لا يدوم أبداً في كل حكم ذكرنا فيه عذراً . وإن صح جواز الهرب فيه ، فمن ضرورته تصحيح إقامة صلاة الخوف ، ولكن الإشكال في جواز الهرب من مستحق / الحق ، وليس ذلك كالمعسر ١٠٩ ش يهرب ؛ فإنَّ أداء الدين غير مستحق عليه .

**فَيَرْجِعُ :** ١٥٥٤ - إذا قرب فوات الوقوف ، ولو صلى المُحرّم متمكناً ، لفاته الحجّة ، ولو تسرع ، فاتته الصلاة ، فهذا عسر في التصوير ، ولكن الفقهاء يقدّرون ما لا يدرك حسأ ، ويُجرون الكلام على التقديرات ، كفرضهم مقدار تكبيرة تدرك من آخر النهار ، وهذا مستحيل في مطرد العادة ، قال شيخي فيما نقله عن القفال : هذا يحتمل أوجهها : أحدها - أن يترك الصلاة ؛ فإن قضاءها ممكن ، وأمر الحج وخطر قضائهما ليس بالهين .

(١) زيادة من (ت١) ، (ل) .

(٢) (ل) : إعدامه .

(٣) في (ل) « حيث » .

والثاني - أنه يقيم الصلاة في وقتها ، ويكلُّ أمر الحج إلى ما يتفق ؛ فإن الصلاة تلُّ الإيمان ، ولا سبيل إلى تخليه الوقت عنها ، ولا يسقط الخطاب بالصلاحة مع بقاء التكليف .

وقيل : إنه يصلِّي صلاة الخوف ماشياً ؛ ليكون جامعاً بين التسرّع إلى الحج ، وبين إقامة الصلاة .

فإن قيل : كيف يتوجه هذَا والخوف في فوات شيء كالخوف في فوات الكفار إذا انهزموا ؟ وقد ذكرنا أنه لا تجوز صلاة الخوف في ركوب أفقيتهم ليدركوا ؟ قلنا : هذَا سؤال مشكل ، ولو لاه ، لقطعنا بصلاة الخوف ، ولكن الحج في حكم شيء حاصلٍ في حق المُحرّم ، والفوات طارىءٌ عليه ، فهو شبيه من هذَا الوجه بما حاصلٍ يخاف هلاكه ، لو لم يهرب به .

وهذا لطيف حسنٌ ؛ من جهة تحقق الحج في حق المُحرّم ، مع أن الوقوف عُرضة الفوات ، ولم يتحقق بعد ملابسته ، وهذا منشأ التردد في المسألة .  
فهذا تفصيل القول في الخوف .

### فصلٌ ثالثٌ

١٥٥٥ - إذا رأى سواداً فظنه عدواً ، فهرب ، ثم تبين أنه لم يكن عدواً وإنما كان إبلًا تسرح ، أو ما أشبهها ، فإذا صلى صلاة الخوف ، ثم باع له حقيقة الحال ، ففي المسألة قولان مشهوران : أحدهما - ولعله الأصح - أنه يقضى ؛ فإنه ظن أمراً ، ولم يكن كما ظن ، وصلاة الخوف نيطت بحقيقة الأمر .

والقول الثاني - أنها لا تُقضى ؛ فإن الخوف قد تحقق ، وهو مناط الصلاة في نص القرآن ؛ فإنه تعالى قال : ﴿إِنْ خَفْتُمْ فِرَجاً أَوْ رُكْبَانًا﴾ [البقرة : ٢٣٩] وهذا الذي فيه الكلام خائف قطعاً .

وهذا غير سديد ؛ فإنه تعالى أراد الخوف في القتال القائم على تحققِ ، والعلم عند الله تعالى .

١٥٥٦- ثم ذكر الأئمة صوراً في القولين منها : أنه لو صلّى وكان بالقرب / منه ١١٠ ي حصنٌ يمكنه التحصن به ، فلم يره ، أو كان بين العدوّ الذين رأهم وبينه حائل من خندق ، أو [ماء لا يُخض] <sup>(١)</sup> أو ما أشبه ذلك ، وهو لم يره . وكل ذلك يجمعه أنه لو خاف أمراً لو تحقق ، لصحت صلاة الخوف معه ، ولكن بان أن الأمر على خلاف ما ظنه ، ففي صحة الصلاة القولان .

١٥٥٧- ثم ذكر الأئمة في تفاصيل ذكر الخوف الاستسلام وحكمه ، ونحن نذكر منه قدر الحاجة الآن ، ونبني عليه غرض الباب إن شاء الله تعالى .

وذكر شيخي وغيره قولين أن من قصده مسلمٌ في نفسه ، فهل يجوز له أن يستسلم للهلاك ، ولا يذب عن نفسه ؟ أحد القولين : إنه يجب الذب ؛ فإن الروح لا يحل بذلُّه ، والدفع سائع ، [فليجب] <sup>(٢)</sup> ؛ فإن الصائل لا حرمة له .

والقول الثاني - يجوز الاستسلام للهلاك ، لأنّه خبرٌ صحيحٌ ، منها ما رواه حذيفة بن اليمان أن النبي عليه السلام قال : « ستكون فتن كقطع الليل ، القاعد فيها خيرٌ من القائم ، والقائم خيرٌ من الماشي ، والماشي خيرٌ من الساعي ». فقال قائل : لو أدركت هذَا الزمان فماذا أفعل ؟ فقال صلّى الله عليه وسلم : « ادخل بيتك » فقال : لو دخل شيءٍ من ذلك بيتي ، فقال : إذا أفرقك شعاعُ السيف ، فألق ثوبك على وجهك ، وكن عبدَ الله المقتول ، ولا تكن عبدَ الله القاتل » ، وفي بعض الروايات : « كن خير ابنِ آدم ». يعني هابيل المستسلم المقتول ، ولا تكن قابيلَ القاتل <sup>(٣)</sup> .

(١) في النسخ الثلاث : « ما لا يختص ». وهو من التحريف الخطير الذي يحدث كثيراً من الناسخ ، بسبب عدم إلف الموضوع وعدم إلف الإملاء الذي كتب النصّ المنقول به . والمعنى : « بينه وبين العدوّ ماءً لا يخاض » أي لا يعبر إلا سباحةً . وقد صدقتنا نسخة (ل) .

(٢) في الأصل ، (ت١) : فليجر ، والمثبت من (ل) .

(٣) حديث : « كن عبدَ الله المقتول ، ولا تكن عبدَ الله القاتل... » على النحو الذي ساقه إمام الحرمين ، مروي عن جمع من الصحابة : عن جندب بن سفيان ، وهو عند الطبراني ، وعن خباب ، وهو عند أحمد ، والحاكم ، والطبراني أيضاً ، وعن خالد بن عرفة ، وعن سعد بن أبي وقاص ، وعن أبي موسى الأشعري ، وعن أبي ذر ، وأخرج الثلاثة أبو داود ، وصححها الألباني .

ثم اتفق الأئمة على أنه لا يجوز الاستسلام لكافر من غير فرق بين أن يكون حربياً أو ذمياً ؛ فإن الاستسلام للكافر ذلٌّ ، وتمكينه له من الجنابة على الإسلام ، وكان شيخي يقول : القولان فيه إذا قصده مسلم مكفٌّ يوء بإثمه ، كما ذكره الله تعالى في قصة أبني آدم .

وواضح من سياقة إمام الحرمين لهذا الحديث ، أن إمام الحرمين يعتمد سنن أبي داود ، ويرجع إليها ؛ فقد ساقه بلفظ أبي داود نفسه ، فلعله الكتاب الذي يشير إليه أحياناً بقوله : « وفي الكتاب الذي يرجع إليه » .

ولتكن ما رواه إمام الحرمين ليس من حديث ( حذيفة ) بل هو من حديث أبي موسى الأشعري ، والرواية الأخرى ، هي من حديث أبي ذر رضي الله عنهم جميعاً .

ملحوظة : لعل من حقنا أن نعجب من تحامل ابن الصلاح على إمام الحرمين ، ومتابعة الحافظ بن حجر له . جاء في التلخيص عن هذا الحديث الذي رواه إمام الحرمين ما نصه : « حديث حذيفة : كن عبد الله المقتول ، ولا تكن عبد الله القاتل » هذا الحديث لا أصل له من حديث حذيفة ، وإن زعم إمام الحرمين في النهاية أنه صحيح ، فقد تعقبه ابن الصلاح ، وقال : « لم أجده في شيء من الكتب المعتمدة ، وإمام الحرمين لا يعتمد عليه في هذا الشأن » .

هذا ما ذكره الحافظ في التلخيص عند تخریج الحديث ، ولست أدری أئداً استدلّ الإمام بحديث صحيح ، وغلط في نسبة إلى الصحابي الذي رواه أيا قال له : « هذا باطل لا أصل له » ؟ أم يقال : إنه حديث صحيح لكن دخله الوهم في نسبة إلى حذيفة ؟ ، فالفرق شاسع جداً بين « باطل لا أصل له » أي لم يقله رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وبين أن يكون الحديث صحيحاً في نسبة إلى الرسول صلى الله عليه وسلم ، ولكن الخطأ في اسم الصحابي الذي رواه ! ولا يخفى من وقع هذا التعبير وقوته أنه أكمله أو أتبعه بقوله : من حديث حذيفة ، أي « لا أصل له من حديث حذيفة » والحديث رواه حذيفة أيضاً ، وإن لم يكن على النحو الذي ساقه إمام الحرمين ، وقال عنه الحاكم : صحيح على شرط الشيفيين ، وسكت عنه الذهبي . ( ر . التلخيص : ٤/٨٤ ح ٢١٤٥ ، أبو داود : الفتنة ، باب النهي عن السعي في الفتنة ، ح ٤٢٥٧ ، ٤٢٦١ ، ٤٢٥٩ ، صحيح سنن أبي داود : ٣٥٨٢ / ٣ ، ٨٠٢ ح ٣٥٨١ ، ٣٥٨٣ ، وسنن ابن ماجة : كتاب الفتنة ، باب الشبت في الفتنة ، ح ٣٩٥٨٢ ، ٣٥٦١ ، صحيح ابن ماجة : ٢/٣٥٥ ، ٣٥٦ ح ٣١٩٧ ، ٣٢٠٠ ، وسنن الترمذى : الفتنة ، باب ما جاء في اتخاذ سيف من خشب في الفتنة ، ح ٢٢٠٤ ، صحيح الترمذى : ٢٣٩ / ٢ ح ١٧٨٥ ، وخلاصة البدر المنير : ٢/٣٣٠ ح ٢٤٧٩ ) .

ولو قصده صبي أو مجنون ، تعين دفعه ، ولم يجز الاستسلام .

وهذا فيه نظر ؛ فإن المحذور قتل مسلم ، وهذا متحقق في الصبي والمجنون ، ولعله أظهر من جهة أنهما لا يأثمان ، وليس كالسبع يصول ، فإنه تعين دفعه قطعاً ؛ إذ لا حرمة له أصلاً . والوجه طرد القولين في الصبي والمجنون .

**١٥٥٨**- ثم إن تمكن المقصود المصول عليه من الهرب ، أو التحصن بحصن ، فلا يجوز له الاستسلام للهلكة والحالة هذه .

إذا فرّعنا على أن الاستسلام لا يجوز ؛ فإن فيه الكفأ / عمن سقطت [حرمتُه]<sup>(١)</sup> ١١٠ ش وتعريض نفس محرمة للهلاك ، فعلى هذا لو تمكن المصول عليه من الهرب ، فأبى إلا الوقوف ، ومصادمة الصائل ، فهذا فيه احتمال ومنع المصادمة ظاهرٌ ؛ فإنه قادر على تنمية نفسه من غير أن يسعى في إهلاك الصائل عليه ؛ فليفعل ما ينجيه ، ولا يهلك الصائل عليه ، ويترافق إلى جواز المصادمة احتمالٌ ؛ من جهة أنه يدفع عن ماله ، وإن حلّ له بذلك ، لا<sup>(٢)</sup> لمقابلة المال بالدم ، ولكن لسقوط حرمة الصائل .

والظاهر عندي القطع بوجوب الهرب ، وتحريم مصادمة المسلم عند إمكان الهرب ، فلو فعل هذا ، لم يفته شيء ، ولو لم يدفع عن ماله ، فاته المال ، فهذا هو الوجه لا غير .

**١٥٥٩**- والذي يتعلق بصلاة الخوف من ذلك أنا سواء أوجبنا عليه الذبّ عن نفسه ، أو جوزنا له الاستسلام ، فإنه يصلّي إذا اختار المصادمة صلاة الخوف ؛ فإنه بين أن يجوز له الدفع ، وبين أن يجب .

والذبّ عن دم الغير وعن الحرم ، في كل ما ذكرته بمثابة ذبّ الإنسان عن دم نفسه .

\* \* \*

(١) زيادة من (ت ١) ، (ل) .

(٢) ساقطة من : (ت ١) .

## باب

### ما له لبسه وما ليس له

١٥٦٠ - ذكر في الباب جواز المبارزة ، وهذا من كتاب السير ، وذكر فصلاً فيما يحل لبسه ، وفيما يحرم لبسه<sup>(١)</sup> .

وغرض الفصل أنه يحرم على الرجال لبس الحرير ، وهو حلال للنساء ، وفي الخبر أنه صلى الله عليه وسلم خرج وعلى إحدى يديه قطعة ذهب ، وعلى الأخرى قطعة حرير ، وقال : « هما حرامان على ذكور أمتي حل لإنانthem »<sup>(٢)</sup> .

فيحرم على الرجال لبس الحرير في حالة الاختيار ، والقرآن من الحرير وإن كان كَمِدَ<sup>(٣)</sup> اللون باتفاق الأصحاب ، فيحرم لبسه على الرجال .

وقال العراقيون في الشياب المنسوجة من الحرير والغزل : إن كان الحرير أكثر ، حرم لبسه ، وإن كان أقل ، حلّ ؛ فإن استويا في المقدار ، فعلى وجهين ، وقال شيخي وطوائف : النظر في ذلك إلى الظهور ؛ فإن لم يظهر من الحرير شيء ، لبسه ، كالخز الذي سداده إبريسم ، ولكنه لا يظهر . وإن ظهر الإبريسم ، حرمنا اللبس ، وإن كان قدره في الوزن أقل .

(١) ر . المختصر : ١٤٨/١ .

(٢) حديث « تحريم لبس الحرير والذهب على الرجال » ، روی عن أبي موسى الأشعري ، بهذا اللفظ عند الترمذى ، وصححه ، وروي عن علي بن أبي طالب ، عند أحمد في المسند ، وأبي داود ، والنسائي ، وابن ماجة ، وابن حبان . ( ر . تلخيص الحبير : ٥٢/١ ، ٥٣ ، ٥٤ ، ٤٣٢٢ ) ، وأبو داود : اللباس ، باب في الحرير للنساء ، ح ٤٠٥٧ ، وصحح أبي داود : والنسائي : الزينة ، باب تحريم الذهب على الرجال ، ح ١٧٢٠ ، وابن ماجة اللباس ، باب لبس الحرير والذهب للنساء ، ح ٣٥٩٥ .

(٣) من كَمِدَ الشيء يكَمِدَ ، كَمِداً : تغير لونه ، وكَمِدَ الثوب : أخلق ، فتغير لونه . ( معجم ) .

وهذا حسنٌ . ولكن موضع النظر أنه إذا كثر الغزل ، فلا بد وأن يظهر مع الإبريسم ، وإذا ظهرتا جمِيعاً ، لم تعظم الخياء ، ولم يُعد الملبوس حريراً .

١٥٦١ - فإن قيل : فهلا اتبعت اسمَ الحرير ؟ فإنه الذي حرّمه رسول الله صلى الله عليه وسلم ، [والعتابي]<sup>(١)</sup> وإن / ظهر ، وكثير منه الإبريسم ، لا يُعدّ حريراً ؟ قلنا : ١١١ ي الغزلُ يستعمل في النفيس منه لإقامة الإبريسم ، فهو المقصود ، وما معه في حكم الاستصلاح له ، فإذا كثر ، وظهر ، فالتحرّم قطعاً لا غير .

وإن لم يكن كذلك ، ففيه الطريقة : من أئمننا من راعى المقدار ، والصحيح مراعاة الظهور ، وإن كان الإبريسم أقل .

١٥٦٢ - ولو اتّخذ الرجل جبة حشوها قز أو إبريسم صافٍ ، والظهارة والبطانة قطن أو كتان ، فلا خلاف في جواز ذلك ؛ فإن الحشو ليس ثوباً منسوجاً ، وليس صاحبه معدوداً لابسَ حرير .

ولو لبس مبطنة ، وكانت بطانتها حريراً ، وكانت الظهارة البدية خزاً ، أو قطناً ، فلبسه حرام ، ولا ينبغي أن يُخرج هذا على ما سبق في الأواني من فرض إناء من الذهب قد غُشى بالنحاس .

وفي هذا سر ينبعي أن ينبع عليه ، وهو أن المعنى المعتبر في الأواني الفخر والخياء ، [وهذا المعنى]<sup>(٢)</sup> ليس يجري اعتباره في لبس الحرير ، والدليل عليه ، أنا

(١) في الأصل ، (ط) : العناني ، والمثبت من (ت ١) ، (ل) وأثنانه ، لأنه تردد في أبواب البيع الآتية إن شاء ولم أجده في أيٍ من المعاجم التي رجعت إليها ، ولعله اسمٌ لصنفٍ من الشياطين معروفاً في عصر إمام الحرمين . ثم قد وجدت هذا النطْ (العتابي) - بالباء وبالباء - في الوسيط ، وفي مشكل الوسيط ، فتأكد أنه نوعٌ من الشياطين ، وقد أجهد ابن الصلاح رضي الله عنه نفسه ، وأطال نفْسَه في الكلام على أنواع الأنسجة والخلاف بينها ، وبين « أنه قد يتورّم أن سدى كل ثوبٍ مطلقاً أظهر من لحمته ، وأن اللحمة مطلقاً أكثر ، وأن ذلك ليس كذلك ، بل يختلف باختلاف الصنعة » ثم أشار إلى أن الصحيح عند إمام الحرمين مراعاة الظهور ، وعند الغزالى أن الأرجح مراعاة اللون ، وقال : « هذا أصح ، وإليه ذهب أكثر الأصحاب » ١ . هـ . (ر . الوسيط : ٢/٣٢٠ ، ٣٢١ ، مشكل الوسيط بهامشه في الموضع نفسه) .

(٢) مزيدة من (ت ١) ، (ل) .

لما اعتبرنا في الأواني الفخر ، أجريناه في الجوادر النفيسة ، على تفصيل قدمناه ، وقد تتحقق النفاسة في غير الإبريم من الأجناس .

وقد ينقدح للناظر أن يقول : ما عدا الإبريم ترتفع قيمته بالصنعة ، فهو كالأواني التي قيمتها في صنعتها . وفيه نظر ، ويعضد ما ذكرناه أن الثوب الذي بطانته [حرير]<sup>(١)</sup> يحرم لبسه على الرجل ، وإن كان لا يبدو الحرير للناظرين ، فكأن الفخر ، وإن كان مرعياً في الحرير ، فينضم إليه أنه رفاهية وزينة ، في خَنَثٍ وإبداء زِيّ ، يليق بالنساء دون الرجال ، والذي تقتضيه شيمة الشهامة من الرجال اجتنابه .

والمعتمد مع ذلك كله الحديثُ دون المعنى . وإنما الذي نذكره [لضبط]<sup>(٢)</sup> حدود المذهب ، وتخريج مسائله .

وكان شيخي يروي أنه كان لرسول الله صلى الله عليه وسلم فرج<sup>(٣)</sup> حرير ، وكان يفسر ذلك بالثوب المطرّف بالحرير ، كالفراء وغيرها . ثم كان يقول : هذا على شرط الاقتصار على التطريف . ومجاوزة العادة ، وتعدي الطرف انتهاءً إلى السرف ، فيحرم إذ ذاك .

والقول في ذلك يلتفت على تضييب الأواني بالفضة ، غير أنها راعينا الحاجة ثمَّ في بعض التفاصيل ، ولسنا نرعاها هاهنا .

١٥٦٣ - وبالجملة القول في لبس الحرير أهون من القول في الأواني ، فليفهم الناظر ش ١١١ ذلك ، ولهذا لم يحرم على النساء لبس الحرير وإن حرم عليهم استعمال / الأواني الفضية ، وبين الاعتياد في التطريف ، وبين مجاوزته قليلاً إلى السرف الذي لا يشك فيه مجال للنظر .

(١) مزيدة من (ت ١) ، (ل) .

(٢) في الأصل ، و(ط) : الضبط .

(٣) حديث الفروج .. متفق عليه ، من حديث عقبة بن عامر ، لكن تمame ، أنه صلى الله عليه وسلم ، «لبسه ، فصلى فيه ، ثم انصرف ، فترعرع كالكاره له . وقال : لا ينبغي هذا للمتقين » (ر . اللؤلؤ والمرجان : اللباس والزينة ، باب تحريم استعمال إناء الذهب والفضة .. ح ١٣٤٤) .

ولست أدرى أن الغالب في الباب التحرير ، حتى يقال في مظان الإشكال يستدِّيْم التحرير إلى ثبوت محلل ، أم الغالب الإباحة حتى يثبت مُحَرَّم ، وظاهر قوله صلى الله عليه وسلم : « هما حرامان » يوضح أن الغالب التحرير ، ثم الثَّبَّت الذي نشرطه ليس قاطعاً ، بل غلبة الظن كافية ؛ فإننا نبيح الدم ، والبُّطْسُع بغلبات الظنون .

١٥٦٤ - وما نذكره أن شيخي كان يقول : كما يحرم على الرجال افتراش الحرير ، فكذلك يحرم على النساء ؛ فإن هذا من السرف المجاوز للحد ، وكان يشَّبَّهُ هذا باستعمال الأواني الفضية ، وظاهر كلام العراقيين دليلاً على أنه لا يحرم عليهم افتراش الحرير ؛ فإن الفخر في ذلك قريب ، وقد أجاز أبو حنيفة - فيما أطن<sup>(١)</sup> للرجال افتراش الحرير ، وهوَّن الأمر في ذلك .

١٥٦٥ - وما يتعلّق بما نحن فيه أن الصبيان هل يجوز أن يلبسهم القُوَّام الحرير ؟ كان شيخي يتَّرَدُّد فيَهُ ، ويميل إلى المنع لتغليظِ فيه عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه . وفي بعض التصانيف القطعُ بجواز ذلك ، وهو منقدحٌ على المعنى الذي نبهنا عليه ؛ فإنه يليق بالأطفال ، قريبٌ من شيء النساء في الانحلال المناقض للشهامة .

١٥٦٦ - وظاهر كلام الأئمة أن من لبس ثوباً ظهارته وبطانته قطن ، وفي وسطه حرير منسوج ، لم يحرم . وفيه نظر من طريق الاحتمال والنقل والله أعلم .

١٥٦٧ - ثم مما نذكره في ذلك أن الرجل إذا فاجأه قتالٌ ، فلم يجد إلا حريراً ، لبسه ، وهذا في حكم الضرورة ، وفي الحديث ما يدل على أن نهاية الضرورة في ذلك لا تشترط ؛ فإن رسول الله صلى الله عليه وسلم رخص لحمزة في لبس الحرير لحكمة كانت به<sup>(٢)</sup> ، هكذا رواه الصيدلاني ، وهذا ينبع على قُرب الأمر في ذلك .

(١) الأمر كما قال إمام الحرمين ، ففي متن تنوير الأ بصار : « ويحلّ توسيده (الحرير) وافتراشه » وكذلك في متن المختار ، وشرحه الاختيار . (ر . حاشية ابن عابدين : ٢٢٦/٥ ، والاختيار : ١٥٨/٥) .

(٢) حديث الترميسي في لبس الحرير بسبب الحكمة ، متفق عليه من حديث أنس ، وأن الترميسي كان عبد الرحمن بن عوف ، والزبير بن العوام ، وليس لحمزة . (ر . المؤلو والمرجان :

ولم يخصص الصيدلاني تجويز ذلك بالمسافر . وذهب بعض أصحابنا إلى أن ذلك إنما يجوز في السفر ، فإذا انضمت حكة إلى السفر المُلهي عن التفقد<sup>(١)</sup> ، وقد قيل : الحرير لا يَقْمِل<sup>(٢)</sup> ، فلا يأس . فأما المقيم ، فلا يفعل ذلك . والمسألة محتملة ، وحديث حمزة مطلق .

وسنذكر طرفاً من الكلام في ألوان الملابس في كتاب صلاة العيددين إن شاء الله .  
ي ١١٢ فأما تفصيل القول فيما يتحلى به الرجال والنساء / ، فسيأتي في باب الحلي من باب الزكاة . إن شاء الله تعالى .

### فِصْنَلَّا

١٥٦٨ - مما ذكره في الملابس ما قدمته في باب الطهارة ، ولكنني أعيد الاستقصاء بطريقه ، فقد نص الشافعي على أنه يحرم لبس جلد الكلب والخنزير ، ويجب اجتنابهما لما خُصّا به من التغليظ ، ولا يجوز أن يلبسه فرسه أيضاً ، والتصرف [فيه]<sup>(٣)</sup> بهذه الجهات محرّم . ولو أراد أن يلبس كلباً جلد كلب ، فالظاهر الجواز . وفيه نظر . من جهة أن التصرف فيه ، واقتضاءه ، يخالف ما نأمه من اجتناب ملابسته .

وكان شيخي يذكر خلافاً في جواز لبس سائر الجلود النجسة إذا لم تُدبغ ، ويجوز لبس الثوب النجس ، ويفرق بأن الجلود نجسة في أعيانها ؛ فكان الحكم أغلظ فيها ، وفي كلام الصيدلاني ما يدل على أن استعمال النجاسة في البدن لا يجوز في الاختيار .  
وأما استعمالها في غير البدن كالاستباح بالزيت النجس ، فيه خلاف ، وكان يحرّم ملابسة النجاسة من غير حاجة ، وعليه وقع بناء منع البيع ، وإن كان من

=  
اللباس والزينة ، باب إباحة لبس الحرير للرجل إذا كان به حكة أو نحوها ، ح ١٣٤٥ ، وقد أشار الحافظ في الفتح ، إلى أنهم غلطوا من قال : إن الرخصة كانت لحمزة ، ( وهو الغزالى في الوسيط ) . ( ر . فتح البارى : ٢٩٦/١٠ ) .

(١) التفقد : المراد فقد الرجل ثوبه ، لإزالة ما به من الهوام .

(٢) ( ل ) : يعمل .

(٣) زيادة من ( ت ١ ) ، ( ل ) .

النجاسات ما ينفع به ؟ فإن ملابسته تخالف ما أمرناه به ، ولهذا منعنا بيع الكلب وإن كان متفعاً به ، وحرمنا أكل كل نجس من غير ضرورة ، والاستباح ؛ من حيث لا يمس بدن الإنسان ، خُرّج على الخلاف .

فأما تزييل الأرض بالزبل ، فلم يمنع منه أحد ؛ لأنه في حكم الضرورة ، وال الحاجة الحاقة ، ولم يزل الناس عليه ، ونقله الأئمّات عن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم<sup>(١)</sup> ونهاية الضرورة في ذلك ليست مشروطة ، فهذا تمام ما أردناه .

\* \* \*

---

(١) « رواه البيهقي من حديث سعد بن أبي وقاص ، وروي عن ابن عمر خلاف ذلك عند الشافعي ، وأسنده عن ابن عباس بسنّ ضعيف » ١ . هـ . بنصه من التلخيص : ٧٨/٢ .



# كِتَابُ صَلَاةِ الْعِيدَيْنَ

١٥٦٩ - الأصل فيها الكتاب ، والسنة ، والإجماع . قال الله تعالى : « فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَأَنْحِرْ » [الكوثر : ٢] قيل : أراد صلاة العيد . ونقل صلاة العيد متواتر والإجماع من الكافة منعقد .

وكان رضي الله عنه يصدر الكتاب بالاست Hatchat على إحياء ليالي العيد ، ويستدل بما روی عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « من أحيا ليالي العيد ، لم يمت قلبه يوم تموت القلوب » <sup>(١)</sup> .

١٥٧٠ - ثم قال الشافعي : « من وجب عليه حضور الجمعة ، وجب عليه حضور العيد <sup>(٢)</sup> » ، فذكر لفظ الوجوب ، واللفظ مؤول في صلاة العيد ، محمول على التأكيد ، ثم لما جرى ذكر صلاة العيد مقررناً بصلاة الجمعة ، أجرى ذكرهما على اتساق . فالذى صار إليه معظم الأئمة أن صلاة العيد سنة مؤكدة .

وذهب الإصطخري في طائفة إلى أنها من فروض الكفايات ، وهذا التردد يطرد ش في كل شعيرة ظاهرة في الإسلام ، وصلاة العيدين أظهرها ، ثم قدمت الترتيب في أمثالها ، في أول باب الأذان ، وهذا الذي نحن فيه في التفاصيل ، وفي نصب القتال عند فرض الامتناع عن الإقامة كما تقدم .

(١) حديث إحياء ليالي العيدين ، ذكره الدارقطني في العلل ، عن أبي أمامة ، ورواه ابن ماجة . وهو حديث ضعيف ، أورده ابن الجوزي في العلل المتناهية : ٥٦/٥٧ ، والألباني في الضعيفة : ح ٥٢١ ، ( وانظر ابن ماجة : الصيام ، باب فيمن قام ليالي العيدين ، ح ١٧٨٢ وخلاصة البدر المنير : ١/٢٣٠ ح ٨٠٠ ، والتلخيص : ٢/٨٠ ) .

(٢) ر . المختصر : ١٤٩ / ١ .

١٥٧١- ثم المنصوص عليه للشافعي هاهنا وفي كتبه الجديدة أنه لا يشترط في صحة صلاة العيد ، ما يشترط في صلاة الجمعة ، فتصح من المنفرد ، والمسافر ، ومن النسوة في الدور وراء الخدور ، وسبيلها كسبيل سائر التوافل ، غير أننا نستحب فيها الجماعة .

وللشافعي قول في القديم أنه يشترط في صحة صلاة العيد ما يشترط في الجمعة ، من العدد ، والجماعة ، وكمال صفات الأربعين ، ودار الإقامة ، كما ذكرناه في الجمعة ، غير أن خطبتي الجمعة قبلها ، وهذا قياس الشرائط ، وخطبنا العيد بعد الصلاة ، كما سيأتي .

ثم إذا مضت الصلاة فرض إخلال بالخطبة ، فيبعد جداً في التفريع على هذا القول أن يقال : ينعدف البطلان على الصلاة .

والذي رأيته للأئمة أن صلاة العيد كصلاة الجمعة في القديم في الشرائط ، إلا أن الجمعة لا تقام في الجبانة<sup>(١)</sup> البارزة من خطة البلدة ، وصلاة العيد تقام بارزة . وعمل الأئمة الماضين أصدق شاهد في ذلك .

ولا يمتنع مع المصير إلى التسوية ضرب من الفرق ، كما نبهنا عليه من وقت الخطبيتين .

وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقيم صلاة العيد بالمدينة في الجبانة . وذكر شيخي : أنا إذا فرعننا على القديم ، لم نجوز صلاة العيد ، إلا حيث نجوز إقامة صلاة الجمعة ، وهذا وإن كان قياساً ، فهو في حكم المعاندة لما عليه الناس .

١٥٧٢- ثم ذكر الشافعي الغسل وهو محثوث عليه لصلاة العيد ، ولو أتى المرء به قبل طلوع الفجر ، فهل يعتد به ؟ فيه وجهان مشهوران : أحدهما - لا يعتد به ؛ فإنه لم يقع في يوم العيد ، فأشببه غسل الجمعة ، كما مضى القول فيه .

ومن أئمتنا من جوز إقامة الغسل قبل الفجر ، واعتله بأن أهل السواد<sup>(٢)</sup> يبتكرون إلى

(١) الجبانة : الصحراء . ( معجم ) .

(٢) السواد : هنا المراد به القرى ، يقال : خرجوا إلى سواد المدينة : أي إلى القرى حولها ( المعجم ) .

المصلئ من قراهم ؛ ولو لم يغتسلوا قبل الفجر ، يعسر عليهم إقامة الغسل ، ثم من جوز ذلك فالمحفوظ أن جميع ليلة العيد وقتُه ، وكان لا يبعد في القياس أن يقرب بقريب الأذان لصلاة الصبح .

١٥٧٣ - ثم قال الشافعي : « وأحب إظهار التكبير جماعةً ، وفرادٍ ... إلى

آخره »<sup>(١)</sup>

يستحب / إظهار التكبيرات ، ورفعُ الصوت بها ، ليلاً العيد ، وفي يوميهما إلى ١١٣ ي المتهى الذي نصفه إن شاء الله تعالى ، وهذه التكبيرات مرسلة يستحب إظهارها في المساجد والطرق ، قال الصيدلاني : وفي الحضر والسفر .

وليعلم الناظر أن التكبيرات التي تذكر في هذا الكتاب أجناسٌ ، ولها مواضع : منها التكبيرات المرسلة ، وهي التي نحن فيها ، ومنها التكبيرات في أدبار الصلوات ، في عيد الأضحى ، وأيام التشريق ، وقد عقد الشافعي فيها باباً ، ومنها التكبيرات الزائدة في صلاة العيد ، كما سندكرها ، ومنها التكبيرات في الخطبة كما سيأتي .

وإنما نحن الآن في التكبيرات المرسلة ، التي لا اختصاص لها بأدبار الصلوات ، وهي جارية في العيدن جميعاً ، ويدخل وقتها بغروب الشمس في ليلة العيد ، ثم الناس يصبحون مكبرين ، حيث كانوا ، وفي الطرق ، رافعي أصواتهم ، هكذا كان يفعل رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وأصحابه رضي الله عنهم .

ثم إلى متى يمتد هذا الجنس ؟ اختلف نص الشافعي فقال [في موضع : [٢) إلى خروج الإمام ، وقال في موضع : إلى أن يتحرم الإمام بالصلاحة .

ونقل شيخي نصاً ثالثاً : أنها تدوم إلى أن يفرغ الإمام من الصلاة ، ثم قال : من أئمننا من قال : النصوص أقوال ، فعلى هذا معنى مدده إلى فراغ الإمام يظهر في حق من لم يدرك المصلئ بعد ؛ فإنه يكبر مadam الإمام في الصلاة في طريقه ، ولا شك أنه لا يؤثر له أن يكبر بحيث يجرّ تكبيرة لبساً ، بأن يعتقد قومٌ هم في الصلاة في طرف

(١) ر . المختصر : ١٤٩/١ .

(٢) زيادة من (ت ١) ، (ل) .

المصلى ، أنَّ هَذَا تَكْبِيرُ الْمُتَرْجِم ، فَيُرْكَعُونَ قَبْلَ أَوَانِ الرُّكُوعِ .

والطريقة المرضية التي لم يذكر الأئمة غيرها ، أن المسألة ليست على اختلاف قول ، والمعتبر تحريم الإمام بالصلاحة ، وهذا اختيار المزنني ، وما ذكره الشافعي من خروج الإمام ، أراد التحرّم ، فعبر عنه بما يقرب منه ؛ فإنه ليس بين خروج الإمام وبين تحرمـه فصل ، بل كما<sup>(١)</sup> يتـهيـ يـكـبـرـ ، فـجـرـيـ ماـ ذـكـرـهـ الشـافـعـيـ عـلـىـ مـذـهـبـ التـقـرـيبـ وـالـاسـتـعـارـةـ .

وما ذكره من فراغ الإمام عن الصلاة فيما نقله شيخـيـ - وـلـمـ أـرـهـ لـغـيـرـهـ - فـهـوـ مـحـمـولـ علىـ التـكـبـيرـاتـ الـرـائـدـةـ فيـ الصـلـاـةـ ، فـكـأـنـهـ يـقـولـ : التـكـبـيرـاتـ الـوـاقـعـةـ فيـ هـذـاـ الـيـوـمـ تـنـقـطـ بـفـرـاغـ إـلـاـمـ ، وـلـكـنـ يـرـدـ عـلـىـ هـذـاـ التـأـوـيلـ تـكـبـيرـاتـ الـخـطـبـةـ ؛ فـإـنـهـ تـقـعـ بـعـدـ الصـلـاـةـ .

ش ١٥٧٤- ثم قال صاحب التقريب : التكبيرات/ المرسلة هل تستحبها على أدبار الصلوات في ليلة عيد الفطر ، وفي صبيحتها ؟ فعلـىـ وجـهـينـ ، وـكـذـلـكـ إـذـاـ اـسـتـحـبـناـ التـكـبـيرـاتـ فـيـ أـيـامـ التـشـرـيقـ ، فـيـ أـدـبـارـ الـصـلـوـاتـ ، فـهـلـ يـسـتـحـبـ إـرـسـالـ التـكـبـيرـاتـ فـيـ الـطـرـقـ ، فـيـ هـذـهـ الـأـيـامـ ؟ فـعـلـىـ وجـهـينـ ، وـالـمـسـأـلـةـ مـحـتمـلـةـ ، وـإـيـثـارـهـاـ فـيـ إـثـرـ الـصـلـوـاتـ لـيـلـةـ عـيـدـ الـفـطـرـ أـقـرـبـ مـنـ إـرـسـالـ التـكـبـيرـاتـ فـيـ الـطـرـقـ أـيـامـ التـشـرـيقـ ، وـوـجـهـهـ إـنـ قـلـنـاـ بـهـ أـنـ الـحـجـيجـ يـكـبـرـونـ كـلـ يـوـمـ عـنـدـ رـمـيـ الـجـمـرـاتـ ، وـذـكـرـ لـاـ يـجـريـ فـيـ أـثـرـ صـلـاـةـ ، وـنـحـنـ نـقـتـدـيـ بـهـمـ جـهـدـنـاـ ، غـيـرـ أـنـاـ لـاـ نـرـمـيـ ، وـنـؤـثـرـ التـكـبـيرـاتـ فـيـ الـطـرـقـ أـبـداـ . فـهـذـاـ بـيـانـ التـكـبـيرـاتـ الـمـرـسـلـةـ فـيـ الـعـيـدـيـنـ .

ش ١٥٧٥- ثم قال الشافعي : « وأحب للإمام أن يصلـيـ بهـمـ ، حيث أزـفـقـ بهـمـ »<sup>(٢)</sup> . هـذـاـ أـكـبـرـ تـجـمـعـ فـيـ السـنـةـ ، وـقـدـ يـضـيقـ عـنـهـ الـبـنـيـانـ ، وـلـهـذـاـ كـانـ يـخـرـجـ رـسـوـلـ اللهـ صـلـيـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ بـالـنـاسـ إـلـىـ الـجـبـانـ ، وـالـذـيـ يـعـتـبـرـ فـيـ ذـلـكـ أـوـلـاـ مـاـ هـوـ الـأـرـفـقـ ، فـإـنـ كـانـ يـضـيقـ الـمـسـجـدـ عـنـ الـجـمـعـ بـرـزـواـ ، وـقـدـ ثـبـتـ أـنـ الـمـسـلـمـيـنـ قـدـ كـانـوـاـ أـقـامـوـاـ صـلـاـةـ

(١) « كما » بـمـعـنـىـ « عـنـدـمـاـ » .

(٢) رـ.ـ المـختـصـرـ : ١٥٠ / ١ .

العيد في المسجد بمكة<sup>(١)</sup> . وهذا ثابت لا نزاع فيه ، فيمكن أن يقال : هو لسعة المسجد وشرفه ، والضابط فيه أن المسجد المحرم مستثنى من كل اعتبار وقياس ، وفيه اتساع الخطة والشرف ، و فعل الناس<sup>(٢)</sup> .

فأما ما عدها من المساجد فإن ضاق عن جمع العيد ، فالبروز إلى الجبان هو المأمور به ، وإن كبر المسجد ، أو قل الناس ، وإن كان يوماً مطيراً ، فلا شك أن الأولى إقامة الصلاة في الجامع ، وإن كان السماء مصحبة ، ولا عذر ، والمسجد كان يسع الجمع ، فقد ذكر صاحب التقريب في الأولى وجهين : أحدهما - أن الأولى إقامة الصلاة في المسجد ؛ فإنه أفضل من الجبان .

والثاني - أن البروز أولى ؛ فإن أصحاب القرى يشهدون مع دوابهم ، ولا يتأتى إحضار الدواب إلا في الجبان ، والموضع البارز .  
هذا ما أردناه .

١٥٧٦- ثم قال : « ويمشي إلى المصلى<sup>(٣)</sup> » ، ينبغي للإمام وغيره أن يمشي إلى المصلى ، وفي الحديث : « كان رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يركب في العيد ، والاستسقاء ، والجنازة ، وعيادة المريض »<sup>(٤)</sup> .

١٥٧٧- ثم ينبغي أن يتذكر في عيد الأضحى ، ويستأخر قليلاً في عيد الفطر ، هكذا كان يفعل رسول الله<sup>(٥)</sup> ، والسبب فيه أن التضحية تقع بعد الصلاة ، فينبغي / أن يعدل ١١٤ / الصلاة ، حتى يتسع الناس إلى الأضاحي ، وتفرق اللحوم على المحاويف ، وتفرق صدقة الفطر في الأولى تقع قبل البروز ، فهذا سبب استئثار هذه الصلاة .

(١) ر . الأم : ٢٣٤ / ١ .

(٢) أي ما جرى عليه الناس .

(٣) ر . المختصر : ١٥٠ / ١ .

(٤) سبق الكلام عن هذا الحديث ، في الجمعة .

(٥) قال الحافظ في التلخيص : « من طريق وكيع عن المعلى بن هلال ، عن الأسود بن قيس ، عن جندب قال : كان النبي صلى الله عليه وسلم يصلى بنا يوم الفطر ، والشمس على قدر رمحين ، والأضحى على قدر رمح ». (التلخيص : ٢ / ٨٣ ح ٦٨٤ ) » .

١٥٧٨ - ثم الصلاتان جمِيعاً يقعان بعد طلوع الشمس ، وكما طلعت ، دخل أول وقت صلاة العيد ، ثم ينبغي أن يسبق الناسُ الإمام ؛ فإنه إذا خرج تقدّم وتحرّم بالصلاحة ، فالوجه أن يتظروه ؛ فإنه لا يتظر أحداً ، فإذا حضر نادى المنادي : « الصلاة جامعة » وكبر الإمام .

١٥٧٩ - ونحن نصف الآن كيفية صلاة العيد ، فأقلها ركعتان ، كسائر التوافل ، مع نية صلاة العيد ، والتكبيرات الزائدة فيها ليست من أركانها ، ولا يتعلّق بتركها أيضاً سجود السهو ، فهذا بيان الأفل .

فاما الأكمل ، فيتحرم بالصلاحة ، والذي عليه اتفاق الأئمة ، وهو المنصوص عليه في التكبير ، أنه يأتي بدعاء الاستفتح عقب تكبيرة الإحرام ، ثم إذا نجز ابتدأ التكبيرات الزائدة ، فيأتي بسبع تكبيرات سوى تكبيرة العقد ، وبين كل تكبيرتين مقدار آية ، لا طويلة ولا قصيرة ، ثم يسبح فيها ، ولا يسكت ، ويقول « سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله ، والله أكبر » هكذا ذكره الصيدلاني وغيره ، فإذا فرغ من التكبيرات السبع ، فقد ذكر الأئمة أنه يتعدّز بعد الفراغ من التكبيرات الزائدة ؛ فإن التعود حقه أن يتصل بالقراءة ، ولا يتخلّل بينه وبين القراءة شيء ، ثم يستحب رفع اليدين مع كل تكبيرة يريدها ، كما يرفع يديه مع تكبيرة العقد .

ثم يقرأ بعد التعوذ الفاتحة ، ويقرأ سورة « ق » في الركعة الأولى ، ثم يكبر ويرکع ويتم الركعة ، ثم يرفع رأسه ويعتدل إلى الركعة الثانية ، ويكبر خمس تكبيرات سوى التكبيرة التي اعتدل بها ، على حسب ما ذكرناه في الأولى ، ويخلل التسبيح بين التكبيرة التي ارتفع بها وبين التكبيرات التي يفتتحها ، ثم كذلك بين كل تكبيرتين ، ثم إذا نجزت قرأ الفاتحة ، وسورة « اقتربت » ثم يهوي ويتم الركعة ، فهذا بيان كيفية الصلاة .

ثم نذكر فروعاً تستوعب الغرض .

**فَرْجٌ :** ١٥٨٠ - إذا ترك التكبيرات الزائدة حتى قرأ ، ثم تذكر ، فهل يكبر الآن قبل الركوع ؟ فعلى قولين : المنصوص عليه في الجديد أنه لا يكبر ، وقال في القديم : يتدارك التكبيرات .

ووجه القول الجديد أن وقت التكبيرات الزائدة قد فات ، فلا / تعاد .

ووجه القديم أن القيام مادام مستداماً ، فوق التكبير قائم .

وذكر الشيخ أبو علي أن حق المتحرم بصلاحة العيد أن يعقب التحرير بدعاء الاستفتاح كما ذكرناه ، فلو أتى بالتكبيرات الزائدة ، أو بعضها ، فهل يأتي بداع الاستفتاح ، فعلى طريقين : أحدهما - أن المسألة على قولين ، كالقولين فيه إذا ترك التكبيرات وقرأ ، فهل يعيد التكبيرات ؟ فعلى ما قدمناه . فهذه طرق .

ومن أئمتنا من قطع القول بأن دعاء الاستفتاح لا سبيل إلى استدراكه قولًا واحدًا ؛ فإنه إذا تأخر عن صدر الصلاة ، فقد تحقق الفوات فيه ؛ من جهة أنه معروف بالاستفتاح ، وموضع الاستفتاح على أثر التحرر ، فإذا تأخر ، وتخلل ذكر أو قراءة فقد تتحقق اليأس من الإتيان بالاستفتاح ، وليس في التكبيرات الزائدة صفة تسقط بتقدم شيء عليها .

١٥٨١- ثم بنى صاحب التقريب والشيخ أبو علي ، على ما قدمناه أصلًا ، وهو أنا إن قلنا : يؤتى بالتكبيرات بعد القراءة ، فلا كلام ، وإن قلنا : التكبيرات قد فاتت ولا تستدرك ، فلو أتى بها تاركها بعد القراءة ، فهل نأمره بسجود السهو أم لا ؟ ذكر فيه وجهين .

وهذا يستدعي ترتيباً ، وتجديداً عهدي بشيء تقدم في باب سجود السهو ، فنقول : من أتى بركن في غير موضعه ، وكان ذلك الركن من جنس القراءة والذكر ، فقرأ الفاتحة في التشهد ، أوقرأ التشهد في القيام ، ففي اقتضاء ذلك لسجود السهو وجهان ذكرناهما ، وهذا الذي أوردناه فيه إذا لم ينضم إلى النقل تطويلاً ركن قصير ، ثم ذكرنا ترددًا في أن هذا إن وقع عمداً ، فهل يؤثر في إبطال الصلاة ، أم لا ؟ وكأن من يأمر<sup>(١)</sup> بسجود السهو فسيبه<sup>(٢)</sup> عنده أنه غير نظام الصلاة تغييرًا واضحًا ، فكان قريباً ممن ترك بعضًا من أبعاض الصلاة .

(١) كذا (يأمر) في النسخ الثلاث . بدون ضمير المفعول . وفي (ل) : يأمره .

(٢) كذا في النسخ الثلاث بالفاء « فسيبه » ومثلها جاءت (ل) .

فلو نقل ذكرًا ليس من الأركان ، نظر فيه : فإن كان من أبعاض الصلاة كالقنوت ، ففي اقتضاء الإتيان به في غير موضعه للسجود وجهان مرتبان على ما إذا نقل ركناً ، وهذا أولى بألا يقتضي سجود السهو ؛ فإن حكمه في وضع الصلاة أهون ؛ إذ ليس ركناً ، ولو أتى بذكرِ موظفٍ ليس بركن ، ولا بعضٍ من أبعاض الصلاة ، في غير موضعه الذي شرع فيه ، ففي اقتضاء هذا السجود للسهو وجهان ، مرتبان على ١١٥ القنوت / ، وهذا أولى بألا يقتضي سجود السهو ؛ فإنه في وضعه دون الأبعاض ؛ إذ لا يتعلق به سجود السهو لو ترك ، فكذلك إذا نقل ، ويخرج عليه أنه لو أتى بالتكبيرات بعد القراءة ، وقلنا : لا ينبغي أن يأتي بها ، وكذلك لو أتى بدعاوة الاستفتحان بعد القراءة وقد منعناه منه ، ففي اقتضاء السجود في هذه الموضع وجهان ، مرتبان على نقل الأبعاض ، ويخرج عليه أنه لو قرأ السورة في التشهد هل يسجد ؟ فإن قراءة السورة ليست بركن ، ولا بعض .

فهذا وجه التنبية على هذه القاعدة .

فإن [زادها]<sup>(١)</sup> زائد تفصيلاً وترتيباً ، لم يخرج ما يأتي به عن الترتيب الذي نبهنا عليه .

ولو أتى المصلي بذكر غير مشروع ، ولم يطّول به ركناً ، فلا يتعلق به سجود السهو ، كالذي يأتي بدعاوة بعد القراءة قبل الركوع ، فهذا لا وقع له ولا أثر .  
فهذا تمام القول في ذلك .

١٥٨٢ - ثم ذكر الشافعي بعد الفراغ عن كيفية الصلاة أن الخطيبين بعد الصلاة .

والأمر على ما قال . وعليه جرى الرسول صلى الله عليه وسلم والخلفاء بعده<sup>(٢)</sup> .

وقيل : كان مروان يقدم الخطبة على صلاة العيد ؛ فإن الناس كانوا لا يعرجون على استماع خطبته بعد الصلاة ، فحضره أبو سعيد الخدري يوماً ، فلما هم بصعود المنبر

(١) في الأصل ، (ط) : رأها ، وسقطت من (ت ١) ، والمثبت من (ل) . والمعنى : إن حاول محاولٍ زيادة تفصيل وترتيب ، لم يخرج عما انتهينا إليه .

(٢) ورد هذا في الصحيحين من حديث ابن عباس ، وابن عمر (ر . اللؤلؤ والمرجان : ١٦٩ / ١ ، ٥٠٨ ، ٥٠٥) .

جذبه وقال : قد غيرت يا رجل ، فقال مروان : دع يا هندا ؛ فقد ذهب ما تعلم ، فقال أبو سعيد : لكن ما أعلم خير مما تعلم «<sup>(١)</sup> . لكن<sup>(٢)</sup> الخطبتان مسنونتان ، فلو قدمتا على الصلاة ، ففي الاعتداد بهما احتمال عندي مع الكراهة ، ولا يعتد بهما قبل طلوع الشمس .

ثم الإمام إذا انتهى إلى مجلسه من المنبر ، أقبل على الناس بوجهه وهم يرددون سلامه ، قال الشافعي : إن ذلك روي عالياً ، وقد اختلف في معناه ، فقيل : معناه أن صوته صلى الله عليه وسلم بالسلام روي عالياً ، وقيل : الخبر عالٍ ، وهذه عبارة يطلقها أئمة الحديث .

١٥٨٣ - ثم في المنصوص عليه للشافعي في ( الكبير ) أنه يجلس بمقدار ما يجلس قبل الخطبتين يوم الجمعة ، وهذه الجلسة مقصودها الاستراحة ؛ فإن الإنسان قد ينهر<sup>(٣)</sup> إذا رقى في المنبر .

وحكى العراقيون وجهاً عن أبي إسحاق المروزي أنه كان لا يرى الجلوس ويقول : سبب الجلوس قبل خطبتي الجمعة أن يؤذن المؤذن ، ولا أذان في صلاة العيد . فأما الجلوس بين / الخطبتين ، فلا شك أنه مشروع ، وهو كالجلوس بين خطبتي الجمعة .

١٥٨٤ - ثم ذكر الشيخ أبو بكر ، وال العراقيون ، وغيرهم أن الخطيب يأتي قبل الخوض في الخطبة الأولى بتسعة تكبيرات ، ويأتي قبل الخوض في الثانية بسبعين تكبيرات ، وسبب العدد الذي ذكرناه تشبيه الخطبتين بركعتي صلاة العيد ؛ فإن الركعة الأولى تشتمل على تسعة تكبيرات ، تكبيرة التحريرمة وتكبيرة الهوى إلى الركوع ، وسبعين زائدة بينهما ، والركعة الثانية تشتمل على سبع تكبيرات على الترتيب الذي ذكرناه ، وقد روي عن ابن مسعود في ذلك أثر<sup>(٤)</sup> .

(١) حديث أبي سعيد ومروان هندا ، رواه إمام الحرمين هنا بلفظ معاير ، وهو متفق عليه عن أبي سعيد الخدرى . ( ر . اللؤلؤ والمرجان : ١ / ١٧٠ ح ٥١٠ ) .

(٢) في ( ت ١ ) ، ( ل ) : ثم .

(٣) « ينهر » أي يصبه الدهشة والجيرة ، ويغلب . ( المعجم ) .

(٤) أثر ابن مسعود رواه البيهقي في سننه الكبرى ( ٣ / ٢٩٩ ) .

ثم قال العراقيون : لو أتى بالتكبيرات التي ذكرناها ولاء في صدر الخطبة ، جاز ، ولو كان يخلل أذكاراً بين التكبيرات ، جاز ، ولكن لا ينبغي أن تكون تلك الأذكار من الخطبة . ولم يأتوا في ذلك بثبات يعتمد .

١٥٨٥- ثم قال : « ولا بأس أن يتنفل المأموم ... إلى آخره »<sup>(١)</sup> .

من شهد المصلى من القوم ، وقد ارتفعت الشمس ، فلا بأس لو تنفل قبل صلاة العيد أو بعدها ؛ فإن الوقت لا كراهيته فيه ، ولكن ليس الموضع مسجداً حتى يؤمر بأن يحيي البقعة ، وقد نقل الشافعي أن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم منهم من كان يتنفل قبلها وبعدها ، ومنهم من كان يتنفل قبلها ، ولم يُرِد بنقل ذلك اختلاف مذاهب الصحابة ، ولكن أوضح أنهم كانوا يأتون بالصلاحة على حكم الخيرة والوفاق .

فأما الإمام ؛ فإنه لا يتفرغ إلى ذلك ؛ فإنه كما<sup>(٢)</sup> ينتهي إلى موضعه ، يفتح صلاة العيد ، وإذا تحلل عنها ، مشى إلى المنبر ، واستغل بالخطبة ، ولا يعرج على تنفل<sup>(٣)</sup> بعدهما بل ينصرف .

١٥٨٦- ثم قال : « وأحب حضور العجائز غير ذوات الهيئات »<sup>(٤)</sup> .

والامر على ما قال ، وكنّ يحضرن في زمان رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وقد روي أنه صلى الله عليه وسلم قال : « يشهدن الذكر ودعوة المسلمين »<sup>(٥)</sup> وكن يخرجن تفلاطات متلفعات بجلاليب لا يشهرن ، وكان يخرج على الصفة التي ذكرناها نسوة فيهن بقية<sup>(٦)</sup> أيضاً .

قال الشيخ : واليوم ، فتحن نكره لهن الخروج ، وقد روي عن عائشة أنها نهت

(١) ر. المختصر : ١٥٣/١ .

(٢) « كما » بمعنى عندما .

(٣) في (ت١) : شغل .

(٤) ر. المختصر : ٥٤/١ .

(٥) حديث خروج النساء لمصلى العيد ، متفق عليه ، من حديث أم عطية . (اللؤلؤ والمرجان) : ١٧١ ح ٥١١ .

(٦) أي غير العجائز .

النساء عن الخروج فقيل لها : كن يخرجن في زمن رسول الله صلى الله عليه وسلم [فقالت : ]<sup>(١)</sup> لو عاش صلى الله عليه وسلم إلى زماننا ، لمنعهن من الخروج «<sup>(٢)</sup> .

وقد روي أن عبد الله بن عمرو بن العاص رأى [أمرأته]<sup>(٣)</sup> خارجة يوم الجمعة فجز بعض ثيابها / وكان يريد امتحانها ، فمررت وما التفت ، وقيل انصرفت من مكانها ، ١١٦ ي فلما عاد عبد الله سألاها عن حضورها ، فذكرت له القصة ، وقالت له : لا أخرج بعد هذا أبداً ، فقال عبد الله : أنا الذي جررت ثوبك لأمتحنك ، فقالت : فلا أخرج إذا أبداً ، ولو لم يربك مني أمر لاما امتحنتني<sup>(٤)</sup> . وقد قال أبو هريرة : « ما نفضنا أيدينا عن تراب قبر رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى أنكرنا قلوبنا »<sup>(٥)</sup> .

١٥٨٧ - ثم قال : « كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يخرج إلى المصلى من طريق ويعود من طريق »<sup>(٦)</sup> .

وقد اختلف أئمتنا في سبب ذلك ، فمنهم من قال : كان يفعل هذا حذراً من غواصي المنافقين في اليوم المشهود ، وقيل : كان [يفعل ذلك لتناول بركته الطريقين . وقيل :

(١) مزيدة من (ت ١) ، (ل) .

(٢) حديث عائشة متفق عليه بلفظ : « لو أدرك رسول الله صلى الله عليه وسلم ما أحدث النساء ، لمنعهن المساجد... » (ر . اللؤلؤ والمرجان : ١/٩٢ ح ٩٥٥) .

(٣) مزيدة من (ت ١) ، (ل) .

(٤) لم أصل إلى هذه الحكاية عن عبد الله بن عمرو .

(٥) حديث : « أنكرنا قلوبنا... » أخرجه الترمذى في المناقب ، باب سلوا الله لي الوسيلة ٥٨٨ ح ٣٦١٨ ، وابن ماجة في الجنائز ، باب ذكر وفاته ودفنه صلى الله عليه وسلم ، ح ١٦٣١ ، وصححه الألبانى . وهو عندهما من حديث أنس . ولم نره من حديث أبي هريرة .

(٦) حديث : « كان صلى الله عليه وسلم يخرج إلى المصلى من طريق ، ويعود من طريق » أخرجه البخاري من حديث جابر ، بلفظ « كان صلى الله عليه وسلم إذا كان يوم عيد خالفة الطريق » ، وأما عن أبي هريرة فقد رواه الترمذى وأبو داود ، وابن ماجة ، والحاكم ، والبيهقي ، وقد صححه الشيخ أحمد شاكر في تعليقه على الترمذى ، وفي الباب عن ابن عمر ، وعن أبي رافع ، (ر . خلاصة البدر المنيز : ١/٢٣٧ ح ٨٢٦ ، وسنن الترمذى : ٢/٤٢٤ ، ٤٢٥ ، ٤٢٦ ، أبواب العيددين ، باب ما جاء في خروج النبي صلى الله عليه وسلم إلى العيد في طريق ورجوعه من طريق آخر ، ح ٥٤١ ، وإرواء الغليل : ٣/١٠٤ ح ٦٣٧ ، والتلخيص : ٢/٨٦ ح ٦٩٤) .

[كان<sup>(١)</sup>] يفعله ليستفتي في الطريقين ، فتعم الفوائد ، وقيل : لعله كان يسلك أطول الطريقين في خروجه ليكثر خطاه ؛ إذ كان يخرج ماشياً ، وكان يؤثر في انصرافه أقرب الطريقين ؛ إذ لا قربة في الانصراف .

وذكر العراقيون عن أبي إسحاق أنه كان يقول : من ذكر معنى فيما نحن فيه يوجد في غير رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فإنه يؤثر ويستحب له مثل ما كان يفعله رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ومن ذكر معنى كان يختص به [رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فلا نرى لغير رسول الله صلى الله عليه وسلم إيثار المخالفه]<sup>(٢)</sup> في طريق فصده ورجوعه ، بل هو على خيرته في ذلك .

ونقلوا عن أبي علي بن أبي هريرة أنه كان يؤثر للناس كافة ذلك ، وإن كان المعنى مختصاً برسول الله صلى الله عليه وسلم ، وذلك كالرَّمَل والاضطباب في الطواف . وهذا التردد الذي حكوه من هذين الشخصين ، يجري في نظائر هذا المعنى في المسائل .

١٥٨٨- ثم قال : « ولا أرى بأساساً أن يأمر الإمام من يصلي بضعفه الناس »<sup>(٣)</sup> .

وقد ذكرنا أن المنصوص عليه في الجديد ، أنا لا نشترط في صلاة العيد ما نشترطه في الجمعة ، فعلى هذا لو انفرد الرجل بصلاة العيد في رحله جاز ، ولو فرضت جماعاتٌ متفرقة ، صحت الصلوات ، ولكن الإمام يمنع من هذا من غير حاجة ، حتى تجتمع الجماعات على صعيد واحد ؛ فلو علم أن في الناس ضعفة ، لا يقدرون على البروز ، فحسن أن يأمر إنساناً حتى يصلي بهم في مسجد أو غيره .

وإن فرعنا على القديم ، فلا يجوز إقامة جماعتين ، ولو فرضتا ، لكان القول فيهما على القديم كالقول في صلاة الجمعة ، إذا عقدت فيها جمعتان .

\* \* \*

(١) زيادة من (ت ١) ، (ل) .

(٢) زيادة من (ت ١) .

(٣) ر . المختصر : ١٥٤/١ .

## باب التكبير

١٥٨٩ - مقصود الباب تفصيل القول في التكبيرات أدبار / الصلوات في الأضحى ، ١١٦ ش وظاهر نص الشافعی أنه يبتدئها على إثر صلاة الظهر من يوم النحر ، ويختتمها على إثر صلاة الصبح من آخر أيام التشريق . وهو الفر الثاني .  
وهذا هو المروي عن ابن عباس ، وهو إحدى الروايتين عن ابن عمر ، وهذا ظاهر المذهب .

وذكر الشافعی في موضع آخر أن الناس يبتدئون التكبير على إثر صلاة الصبح ، من يوم عرفة ، ويختتمون إذا كبروا في إثر صلاة العصر ، من آخر أيام التشريق . وهذا مذهب عمر ، وعليه ، وإحدى الروايتين عن ابن عمر ، وابن مسعود<sup>(١)</sup> ، وهو مذهب المزنی ، و اختيار ابن سريح .

وقال في موضع آخر : يبتدئ التكبير على إثر صلاة المغرب ليلة النحر . ولم يتعرض في هذا النص للختم .

فله ثلاثة نصوص في الابتداء ، كما ذكرناها ، ونصان في الختم .

فمن أئمتنا من جعل النصوص أقوالاً ، ومنهم من قال : مذهب الشافعی منها البداية بالتكبير عقب صلاة الظهر من يوم النحر ، والختم على التكبير عقب صلاة الصبح ، من آخر أيام التشريق ، فيكون المجموع خمسة عشر صلاة . وهذا القائل يقول : قصد الشافعی بغير هذا حکایة المذاهب .

وقال العراقيون ، أما الحجيج ، فلا خلاف أنهم يبتدئون عقب الظهر يوم النحر ، وذلك أنهم قبل ذلك يلبون ولا يكبرون قبل يوم النحر .

(١) انظر مرويات الصحابة الذين أشار إليهم إمام الحرمين ، وما قيل فيها ، عند البیهقی : ١٢٤ / ٣ ، ٣١٤-٣١٢ ، والدارقطني : ٤٩-٥١ ، وإرواء الغلیل للألبانی : ٣ / ١٢٤ .

والأمر على ما ذكروه . وقالوا أيضاً في الحجيج : إنهم يخت蒙ون عقب صلاة الصبح في اليوم الأخير من أيام التشريق . أما الابتداء ، فلا شك فيه ، وأما ما ذكروه في الانتهاء ، ففيه تردد واحتمال .

١٥٩- ثم الكلام في هذه التكبيرات في فصولٍ : منها كيفية التكبير ، ومنها الصلوات التي يستحب التكبير عقيبها ، ومنها مسائل في المقتدي .

فأما كيفية التكبير فيتنةٌ ، وينبغي أن يكبر ثلاثة نسقاً . وقال أبو حنيفة<sup>(١)</sup> : يكبر مرتين . وقد نُقل المذهبان جميعاً عن الصحابة رضي الله عنهم ، واختار الشافعى الزيادة .

ثم إن مَحَضَ التكبير ، جاز ، ولو سَبَحَ ، وهلَّ ، مع التكبير ، ففي بعض التصانيف قولٌ محكى أن تمحيض التكبير أولى ، وهذا غير معتمد به<sup>(٢)</sup> ، ولكن ذكر الصيدلاني عن الشافعى في التكبير : أنه كان يرى أن يقول بعد التكبيرات الثلاث : [الله أَكْبَرٌ]<sup>(٣)</sup> كثيراً ، والحمد لله كثيراً ، وسبحان الله بكرة وأصيلاً ، / لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ ، لا شريك له ، مخلصين له الدين ، ولو كره الكافرون ، لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ ، صدق وعده ، ونصر عبده ، وهزم الأحزاب وحده ، لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ أَكْبَرُ .

وقال في القديم يقول : الله أَكْبَرٌ كثيراً ، والحمد لله كثيراً ، الله أَكْبَرٌ على ما هدانا ، والحمد لله على ما أَبْلَانَا وَأَوْلَانَا .

ولست أرى ما نقل عن الشافعى مستنداً إلى خبر ولا أثر ، ولكن لعله رضي الله عنه ثبت عنده هذه الألفاظ في الدعوات المأثورة ، فرأها لائقة بالتكبيرات .

فإن قيل [أليس]<sup>(٤)</sup> تكرير تلبية رسول الله صلى الله عليه وسلم أولى للمحرم من تهليل وتسبيح يأتي به ، فما الفرق ؟ قلنا : قد ثبت أن تكرير التلبية مأمور به أبداً في

(١) ر . مختصر الطحاوى : ٣٧ ، المبسوط : ٤٣/٢ ، حاشية ابن عابدين : ٥٦٣/١ .

(٢) سبق أن أشرنا إلى أنه يقصد «بعض التصانيف» و«بعض المصنفين» الإمام الفوراني ، فهو كثير الحط عليه ، غفر الله لنا ولهم جميعاً .

(٣) مزيدة من (ت ١) . حيث سقطت من الأصل ، ومن (ط) .

(٤) مزيدة من (ت ١) ، (ل) .

أوان التلبية ، فكان تكرير تلبية رسول الله صلى الله عليه وسلم أولى ؛ إذ قد ثبت الأمر بالتكبير ، وأما التكبير ، فلا يؤثر أن يزيد على ثلات في أثر الصلوات ، فإذا كان كذلك ، فالإتيان بعدها بذكر وتهليل تبعاً للتکبير يحسن .  
فهذا بيان التكبير وما يتصل به .

١٥٩١ - فأما القول في الصلوات ، فلا شك أن وظائف الفرائض في أيام [التكبير]<sup>(١)</sup> تستعقب التكبير ، ولا فرق بين أن يكون الذي فرغ من الصلاة إماماً ، أو مقتدياً ، أو منفرداً .

فأما التوافل التي يقيمهها المرء في أيام التكبير ، فهل يكبر على أثرها ؟ في المسألة قولان : أحدهما - لا يكبر ؛ فإن التوافل لا نهاية لها . ولا ضبط فيها ، والتکبيرات على إثر الصلوات شعائر للصلوات المحصور ، كالاذان ، والإقامة ، والجماعة .  
والثاني - يكبر على إثر كل صلاة ؛ فإن المرعي الصلاة في هذا الوقت المخصوص ، فإذا اجتمعا<sup>(٢)</sup> ، ظهر الندب إلى التكبير .

١٥٩٢ - فأما قضاء الصلوات المفروضة ، فإن فاتت صلاة في أيام التشريق ، وقضائها فيها ، فقد قطع الأئمة بأنه يكبر على إثرها ، واختلفوا أن التكبير يكون في حكم المقصى كالصلاة ، أو يكون في حكم المؤدّي ، وهذا الخلاف قريب من القولين في التوافل ، فإن قلنا : إن المتنفل يكبر ، فكل صلاة تقام في هذه الأيام تقتضي تكبيراً ، فعلى هذا تكون التکبيرات مؤدّاة ، ولا نظر إلى صفة الصلاة ، وإن خصصنا التكبير بوظائف الفرائض ، فيجوز أن يقال : إذا قضيت ، فالتكبيرات مقضية أيضاً ، تبعاً لها .

ولو كانت الصلوات قد فاتت في غير أيام التشريق ، فأراد قضاءها في أيام التشريق ، فهل يكبر عقيبها ؟ فعلى / قولين مأخوذين مما ذكرناه ، من التردد في أن ١١٧ ش التکبيرات على إثر المقضية الفائتة في أيام التشريق مقضية أو مؤدّاة ، فإن قلنا : مؤدّاة ،

(١) مزيدة من (ت ١) ، (ل) .

(٢) « اجتمعا » أي الوقت والصلة .

كبير . وإن قلنا : التكبيرات في الصورة المقدمة مقضية ، فهـذه المـقضـيات لا تستـعقب التـكـبـير ، فإنـها لـيـسـتـ من وظـائـفـ الـوقـتـ ، وإنـ فـاتـ ، لمـ تـكـنـ مـسـتعـقـبةـ للـتكـبـيرـ ، فـلاـ قـضـاءـ إذـنـ ، وهـذـانـ القـولـانـ هـمـاـ المـذـكـورـانـ فيـ النـوـافـلـ .

وـمـنـ أـمـمـنـاـ مـنـ قـطـعـ بـأـنـ الفـوـائـتـ تـسـتـعـقـبـ التـكـبـيرـ ، وإنـ كـانـتـ فـاتـ فيـ غـيـرـ أـيـامـ التـشـرـيقـ ، لـمـرـتـبـةـ الـفـرـائـضـ وـعـلـوـ مـنـصـبـهاـ .

وـالـوـجـهـ التـسـوـيـةـ ، فـلـاـ أـثـرـ لـقـوـةـ الـفـرـضـيـةـ ، وإنـماـ الـمـرـعـيـ ماـ ذـكـرـنـاهـ قـبـلـ .  
والصلوات المندوبة<sup>(١)</sup> كالنوافل بلا خلاف .

وـمـنـ فـاتـتـهـ صـلـوـاتـ فيـ أـيـامـ التـشـرـيقـ ، فـقـضـاـهـاـ فيـ غـيـرـهـاـ ، لمـ يـكـبـرـ قـوـلـاـ وـاحـدـاـ ؛  
إـنـ التـكـبـيرـ مـنـ خـصـائـصـ هـذـهـ الأـيـامـ ، وـالـأـصـلـ الـمـرـجـوعـ إـلـيـهـ أـنـ هـذـهـ الأـوـقـاتـ تـقـضـيـ  
التـكـبـيرـ .

ثـمـ تـرـدـ الـأـئـمـةـ ، فـذـهـبـ بـعـضـهـمـ إـلـىـ أـنـاـ نـسـتـحـبـ التـكـبـيرـاتـ فـيـهـاـ أـبـداـ ، مـرـسـلـةـ  
وـمـقـيـدـةـ ، وـهـذـاـ وـجـهـ حـكـيـتـهـ فـيـمـاـ تـقـدـمـ عنـ صـاحـبـ التـقـرـيبـ .

وـمـنـهـمـ مـنـ قـالـ : لـاـ نـسـتـحـبـ شـعـارـاـ مـعـ رـفـعـ الصـوتـ بـهـاـ إـلـاـ مـقـيـدـةـ بـأـسـبـابـ ، فـكـأنـ  
الـوقـتـ فـيـ مـحـلـ الـمـقـضـيـ وـالـعـلـةـ ، وـالـصـلـوـاتـ فـيـ درـجـةـ مـحـلـ الـعـلـةـ ، ثـمـ اـخـتـلـفـ  
الـأـقـوـالـ وـالـطـرـقـ ، فـفـيـ قـوـلـ تـخـتـصـ بـالـفـرـائـضـ الـمـؤـدـاةـ ، أـوـ بـالـمـقـضـيـةـ ، إـذـاـ كـانـ فـوـاتـهـاـ  
فـيـهـاـ .

وـفـيـ قـوـلـ : تـتـعـلـقـ بـكـلـ فـرـيـضـةـ مـوـقـعـةـ فـيـهـاـ ، مـؤـدـاـةـ كـانـتـ أـوـ مـقـضـيـةـ ، كـانـ فـوـاتـهـاـ فـيـهـاـ  
أـوـ غـيـرـهـاـ ، وـلـاـ تـتـعـلـقـ بـالـنـوـافـلـ .

وـفـيـ قـوـلـ : تـتـعـلـقـ بـكـلـ صـلـاـةـ تـقـامـ فـيـ هـذـهـ الأـوـقـاتـ : نـفـلـاـ كـانـتـ ، أـوـ فـرـضاـ .  
فـأـمـاـ إـقـامـتـهـاـ وـرـاءـ أـيـامـ التـشـرـيقـ ، فـلـاـ قـائـلـ بـهـ أـصـلـاـ ، لـمـ ذـكـرـتـهـ مـنـ أـنـ الـمـقـضـيـ  
الـوقـتـ ، وـالـتـفـصـيلـ بـعـدـهـ فـيـ تـعـيـنـ الـمـحـلـ .  
فـهـذـاـ تـحـقـيقـ الـقـوـلـ فـيـ ذـلـكـ .

(١) كـصـلـاـةـ الضـحـىـ مـثـلـاـ ، فـحـكـمـهـاـ حـكـمـ الـنـوـافـلـ الـمـطـلـقـةـ .

١٥٩٣ - وإن قلنا التكبيرات تتقييد بأدبار الصلوات ، فلو صلى الرجل ، ونسى التكبير ، فإن تذكر على قرب من الزمان ، كبر . وإن طال الزمان - وقد تمهد في باب السهو الضبط في طول الزمان وقصره - فهل يكبر بعد طول الزمان ؟ مستدركاً لما تركه من التكبير ؟ فعلى وجهين : وهمما قربان من الوجهين ، في أن من تلا آية فيها سجود ، فلم يسجد حتى تخلل زمانٌ طويل ، فهل يسجد بعد طول الزمان ؟ فيه خلافٌ تقدم ذكره في موضعه .

١٥٩٤ - فأما / ما يتعلق من التكبير بالمقتدي والإمام ، فقد قال الأئمة : إن سلم ١١٨ ي الإمام ، أو كبر في وقت ، كان المقتدي يرى أنه لا يكبر فيه ، فهل نؤثر له التكبير استحباباً اقتداء بالإمام ؟ فعلى وجهين : أصحهما - أن الاقتداء لا أثر له في هذا ؛ فإن الإمام إذا تحلل عن صلاته ، فقد انقطع أثر القدوة ، فليجر المرأة على وجوب عقده في التكبير .

ومنهم من قال : يتبع إمامه فيكبر ؛ فإن التكبير من توابع الصلاة ، ولهذا رأينا متقيداً بها .

وهذا التردد ذكره ابن سريج ثم طرده في العكس ، فقال : لو كان الإمام لا يرى التكبير ، والمقتدي يراه ، فهل يتركه متابعة له ؟ فعلى ما ذكرناه .

ولو نسيه الإمام ، ولم يأت به ، فهذا أيضاً فيه احتمال ، والعلم عند الله تعالى .

ولو فرض ما ذكرناه في التكبيرات الزائدة في صلاة العيد ، فقد قال الأئمة : يتبع المأمورُ الإمامَ نفياً وإثباتاً ، ويترك وجوب عقده على القياس المتقدم في القنوت ، حيث يراه الإمام ، ولا يراه المأمور ، أو على العكس ، وذلك أن تلك التكبيرات تجري في نفس الصلاة ، والقدوة قائمةٌ .

ولو كان المقتدي مسبوقاً ، فتحلل الإمام وكبر ، فالمقتدي لا يكبر في أثناء صلاته متابعاً باتفاق الأئمة ؛ فإن هذه التكبيرات مشروعةٌ وراء الصلاة ، والمقتدي بعدُ في الصلاة .

١٥٩٥ - ثم لا يخفى أن ما نفيته وأثبته من التكبيرات في إثر الصلوات ، يعني بها ما يأتي به المرء شعراً مع رفع الصوت ، فاما لو استغرق المرء عمره بالتكبير في نفسه ، فهو ذكرٌ من أذكار الله تعالى لا يتحقق المنع منه .

### فَضْلُكُمْ

قال : « ولو شهد عدلان في الفطر . . . إلى آخره »<sup>(١)</sup> .

١٥٩٦ - لهذا الفصل فيه اختباطٌ واحتلالٌ ، فلا بد من فضل اعتناء به .

ونحن نقول في أوله : صلاة العيد سنة على الرأي الظاهر ، وعليه التفريع ، وهي مؤقتة يدخل أول وقتها بطلع الشمس يوم العيد ، ويمتد إلى زوال الشمس ، ثم يلتقي في صلاة العيد أمران : أحدهما - أنا ذكرنا قولين في أن النوافل المؤقتة هل تُقضى إذا فاتت مواقتها ؟ وهذا قد مضى مفصلاً في أحكام النوافل .

والثاني - أنا حكينا قولاً للشافعي في تنزيل صلاة العيد منزلة صلاة الجمعة ش ١١٨ وشرائطها ، وعلى هذا القول لو فاتت ، لم أر أن تُقضى / كالجمعة ، وإن قلنا : النوافل تُقضى إذا فاتت مواقتها .

ثم قد ينضم إلى هذين الأمرين تفصيلٌ في أداء الشهادة وتعديل الشهود ، فينبغي أن يكون المرء على ذِكْرٍ في هذه الأمور .

١٥٩٧ - ونحن نرى أن نبدأ بأمرٍ في أداء الشهادة ، ثم نبني عليه في التفاصيل ما ينبعي .

فنقول : إذا أصبح الناس يوم الثلاثاء من رمضان صياماً ، ولم تظهر لهم رؤية الهلال ليلة الثلاثاء ، ثم استمروا [على الصوم]<sup>(٢)</sup> حتى غربت الشمس ، فلو شهد شاهدان بعد غروب الشمس يوم الثلاثاء على رؤية الهلال ليلة الثلاثاء ، فلا نُصغي إلى

(١) ر . المختصر : ١٥٦/١ .

(٢) مزيدة من (ت١) ، (ل) .

هذه الشهادة ، ولا نقيم لها وزناً ، ونقيم صلاة العيد من الغد .  
والسبب فيه أن هذه الشهادة ما أقيمت في وقتها .

وتحقيق القول في ذلك : أن الشهادة تُعني لفائدة ، والناس قد صاموا يوم الثلاثاء ، وأفطروا عند الغروب ، فهذه الشهادة لو قبلت لا تُقيد إلا ترك الصلاة غداً ، وإذا سقطت فائدة الشهادة ، لم تُصنِّع إليها ، وجعلنا وجودها كعدمها ، ورأيت الطرق مشيرةً إلى أنا نصلي من الغد ، وننوي الأداء ، والشهادة بعد الغروب لا أثر لها .  
وإن قلنا : لا يُصنِّع إلى الشهادة ، فوجودها كعدمها ، ولا فرق بين أن يشهد عدلان ، أو مستوران [ثم]<sup>(١)</sup> يُعدلان قبل طلوع [الشمس]<sup>(٢)</sup> ؛ فإن النظر في صفات الشهود فرع الإصغاء إلى الشهادة وإقامتها .  
فهذا فيه إذا شهد من شهد بعد غروب الشمس .

١٥٩٨ - فأما إذا شهد عدلان قبل زوال الشمس يوم الثلاثاء : أنا رأينا الهلال البارحة ، فلا شك أنه يُصنِّع إلى الشهادة ، وكذلك إذا كانا مستورين ، أصغينا إلى الشهادة ، ونظرنا بعدها في العدالة ، والسبب في الإصغاء ظاهر ، وذلك أنا نستفيد بالشهادة لو ثبتت سقوط الصوم في هذا اليوم ، وليس كالشهادة المقاممة بعد غروب الشمس .

إذا تقرر هذا قلنا : إذا ثبتت العدالة قبل الزوال يوم الثلاثاء ، وقد قامت الشهادة ، أنظرنا أولاً ، ثم إن كان في الوقت سعة قبل الزوال ، بذرنا وصلينا وعيتنا ولا شك .

وإن قامت الشهادة بعد الزوال ، فإننا نصْنِع إليها لمكان توقع الإفطار في هذا النهار ، فهذه فائدة ظاهرة ، ارتبطت بالشهادة ، فلو جرت الشهادة نهاراً قبل الزوال ، أو بعده ، فلم يُعدَّ الشهود حتى طلعت الشمس يوم الحادي / الثلاثاء ، ثم ظهرت العدالة بعد ذلك ، فالناس يقيمون صلاة العيد يوم الحادي والثلاثين ، ولا يبالون بما

(١) في الأصل : لم .

(٢) مزيدة من (ت ١) ، (ل) .

جرى من الشهادة ، وإن أصغينا إليها ، ثم ينونون والحالة هذه أداء صلاة العيد ، ولا يعتقدونها مقضية .

ويلتحق هذا بما قدمناه في الصورة الأولى ، وهي أن يقيموا الشهادة بعد الغروب ، فإن قيل : هلا فرقتم بين هذه الصورة والأولى ، من جهة أنكم قد أصغيتم إلى هذه الشهادة نهاراً ، ثم التعديل وإن بان آخرأ ، فقد استند إلى حالة الشهادة ، قلنا : لا فرق ؛ فإن العدالة عماد الشهادة ، وإن تأخر العلم بها ، فقد صام الناس وبنوا أمرهم على أن يعيدوا يوم الحادي والثلاثين ، فإذا طلعت الشمس ، فلا يُصْغَى إلى التعديل كما لا يُصْغَى إلى إنشاء الشهادة بعد الغروب ، فالتعديل في هذا الوقت ساقطٌ إذن ، ولو لم يعدلوا ، لما كان للشهادة حكم ، فكذلك إذا عدلوا بعد طلوع الشمس .

١٥٩٩ - فأما إذا وقعت الشهادة نهاراً ، وعدل الشهدود بعد الغروب ، قبل طلوع الشمس ، فهل نعيّد غداً ، وهل نصلِّي صلاة العيد حقيقة ؟ ذلك أنا هل نحكم في هذه الصورة بفوات صلاة العيد ؟ فعلى قولين : أحدهما - أنها فاتت ؛ لأن هذه الشهادة أقيمت نهاراً ، وسمعت ، ثم عدل الشهدود قبل دخول وقت الصلاة في الحادي والثلاثين ، فلنَفْضُ بالفوات ، ثم نتكلّم بعد ذلك في القضاء .

والقول الثاني - لا تفوت ؛ فإن التعديل جرى بعد ما أتم الناس الصيام ، فتؤول فائدة التعديل ، إلى ترك الصلاة ، فيسقط أثر التعديل ، ومن حكم سقوط أثره أداء الصلاة .

إن قلنا : لا أثر لهذا التعديل ، فتؤذى الصلاة ، كما لو عدلوا بعد طلوع الشمس . وإن قلنا : قد فاتت الصلاة ، فهذا الآن يبني على أصلين : أحدهما - أن النافلة هل تقضى ؟ فإن قلنا : لا تقضى ، فلا كلام ، وإن قلنا : تقضى ، فصلاة العيد هل تقضى ؟ فعلى قولين مبنيين على أن صلاة العيد هل يشترط فيها ما يشترط في صلاة الجمعة أم لا ؟ فإن قلنا : إنها كصلاة الجمعة ، فلا تقضى كما أن صلاة الجمعة لا تقضى .

١٦٠٠ - وقد يطرأ على ما ذكرناه شيء كما نذكره في الصورة التي تلي هذه ، فهو شهد الشهدود نهاراً وعدلوا نهاراً ، فالناس يفطرون لا محالة ، ثم إن جرى التعديل بعد الزوال ، فظاهر المذهب أنا نحكم بفوات صلاة العيد ؛ فإن الشهادة سمعت وعُدلت

وثبت أثراها / في الفطر ، وقد زالت الشمس ، وليس كما لو جرى التعديل بعد ١١٩ شـ الغروب ؛ فإن الناس قد صاموا ظاهراً .

[وفي]<sup>(١)</sup> المسألة قول آخر : إن الصلاة لم تفت ، ونعيّد غداً ، والسبب فيه أن التردد في الهلال كثير الواقع ، وصلاة العيد من شعائر الإسلام ؛ فيصبح ألا تقام على النعم المعمود في كل سنة ، وهي مشبهة عند هذا القائل بالغلط الذي يفرض وقوعه في وقوف الحاج بعرفة ، فلو وقفوا يوم العاشر ، وقع موقع الإجزاء أداءً ، واعتده به ، وأقيم مقام الوقوف يوم التاسع ، فلتكن صلاة العيد كذلك .  
وهذا لطيف حسن .

فإن قلنا : هي مؤداة ، فيتعين إيقاعها بعد طلوع الشمس ، يوم الحادي والثلاثين ، وإن جرينا على ظاهر المذهب ، وهو أن الصلاة قد فاتته ، فإن قلنا : لا تقضى بناء على ما تقدم ، فلا كلام ، وإن قلنا : إنها تقضى قياساً على سائر النوافل - إذا قلنا إنها مقضية - فيجوز قصاؤها في بقية الثلاثين ، ويجوز تأخيرها إلى ضحوة الغد .

١٦٠١ - وقد اختلف الأئمة في الأولى ، فمنهم من قال : الأولى الإقامة في بقية النهار ؛ فإنه يوم العيد ، فالصلاحة وإن كانت مقضية ، فهي بيوم العيد أليق ، ومنهم من قال : الأولى أن تؤخر إلى ضحوة الغد ؛ فإن اجتماع الناس فيها أمكن ، ولا خلاف أنه إذا كان يشق جمع الناس يوم الثلاثين ، فالتأخير إلى الضحوة من الغد أولى .

ثم إن قلنا : هي تقضى يوم الثلاثاء ، أو ضحوة الحادي والثلاثين <sup>(٢)</sup> فلو اتفق تأخيرها عن الحادي والثلاثين <sup>(٢)</sup> ، فهل تقضى بعد ذلك ؟ فعلى وجهين : أحدهما - أنها تُقضى كالفرائض إذا فاتت ، فإنه لا يتألف قصاؤها .

والثاني - أنها لا تقضى بعد الحادي والثلاثين ؛ فإن الحادي يجوز أن يُفرض يوم العيد ، فواقع هذا الشعار فيه يتوجه ، فأما إذا فرض بعده فلا . وهذا له نظير على الجملة في النوافل الراتبة ، إذا قلنا : إنها تقضى ، فهل يتألف وقت قضائها ؟ فيه تفصيل مقدّم .

(١) مزيدة من (ت ١)، (ل) .

(٢) ما بين القوسين ساقط من (ت ١) .

فهذا من طريق التشبيه الظاهر .

١٦٠٢ - ولكن السر عندي في ذلك أن الصلاة إن كانت تقام في جماعة ومشهد من الناس ، فيظهر قولنا : لا تقام بعد الحادي والثلاثين ؛ فإنه يخالف الشعار المعهود ، ويُشيع منه سمعة<sup>(١)</sup> غير مألوفة في البلاد ، لا يدركها إلا خواص الناس ، وتعطيل الشعار سنة أهون من هذا .

١٢٠ وإن وقع في الحادي / ، لم تكن الصلاة فيه بِدُعًا .  
وإن أراد الناس أن يقضوا صلاة العيد فرادى : من غير إظهار الشعار ، فالظاهر أنه لا منع منه بعد الحادي والثلاثين .  
فهذا وجه التنبية على سر المسألة .

١٦٠٣ - ثم مما أجراه بعض الأصحاب في ذلك أنا إذا قلنا : تُقضى الصلاة بعد الحادي ، فيمتد إلى شهر ، فإن وقع بعد شهر ، فعلى وجهين ، وهذا عندي على وضوح سقوطه يخرج على ما فصلته ؛ فإن كانت الجماعة لا تقام ، فلا معنى لذكر الشهر ، وإن كانت الجماعة تقام ، فهذا الخيال الفاسد في رعاية الشهر يجري إذا ، ثم لعله في شهر شوال نَقْصَ أو كمل ، وفي<sup>(٢)</sup> بقية شهر ذي الحجة وإن كانت عشرين [يوماً]<sup>(٣)</sup> .

وعلى الجملة لا أعتد بهذا من المذهب .  
فهذا بيان حقيقة الفصل .

ومن تأمل تصانيف الأصحاب ، لم يُلف هذا المساق<sup>(٤)</sup> فيها ، ولكنني أتيت به على تحقق وثقة ، ومعظم من خاض فيه غير محبط بحقيقة .

(١) ضبّطت في (ل) : سمعة (بالنصب) .

(٢) أي على هذا الخيال الفاسد تصلّى صلاة عيد الفطر طول أيام شهر شوال ، وصلاة الأضحى في العشرين الباقية - بعد العيد - من ذي الحجة ، فقوله : « وفي بقية شهر ذي الحجة » معطوف على قوله في شهر شوال .

(٣) مزيدة من (ل) .

(٤) (ل) : الميثاق .

٤- وتمام الفصل وختامه أن ما أجريته في أثناء الفصل أن من أئمننا في بعض صور الشهادة والتعديل يقول : وإن ظهر فوات الوقت ، فالصلاحة مؤداة في صبيحة الحادي ، فهذا إنما نُجريه إذا كان الناس معدوريين .

فأما إذا تركوا صلاة العيد على علم وبصيرة حتى فات وقتها ، فهي فائتة قطعاً ، ولا يصير أحد إلى أنها مؤداة في الحال ؛ فإن صورة اللبس شبهها بعض الناس بما يقع للحجيج ، و[هذا]<sup>(١)</sup> لا يتأتى مع تعمد الإخراج عن الوقت ؛ فإذاً لا يجري في التعمد إلا ما ذكرناه ، من أن صلاة العيد هل تُقضى أم لا ؟ وقد سُقنا ما يتعلّق بذلك على ما يجب ، والله المشكور .

### فِيَّرَجُعُ : ذكره العراقيون :

١٦٥ - وهو أنه إذا كان يوم العيد يوم جمعة ، فحضر من أهل القرى من بلغه النداء ، وكان بحيث يلزمهم حضور جامع البلدة لإقامة الجمعة ، فإذا حضروا للعيد ، وعلموا أنهم لو انصرفوا ، فاتتهم الجمعة ، فهل يلزمهم أن يصبروا ليقيموا الجمعة ، أم يجوز لهم أن ينصرفوا ويتركون الجمعة ؟ فعلى وجهين : أحدهما - يلزمهم الصبر ، ووجهه في القياس بين .

والثاني - لهم أن ينصرفوا ، وهذا هو الصحيح عندهم ، وقد نقلوا فيه عن أبي هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يرخص لأهل القرى أن ينصرفوا ويتركون الجمعة<sup>(٢)</sup> .

\* \* \*

(١) مزيدة من (ت١)، (ل).

(٢) حديث «الترخيص لأهل القرى في الانصراف» رواه أبو داود ، وابن ماجة ، والحاكم ، من حديث أبي هريرة ، ورواه النسائي منهم عن زيد بن أرقم ، وروي أيضاً عن ابن عمر ، وصححه الألباني (ر. التلخيص : ٨٧/٢ ، وخلاصة البدر المنير : ٢٣٨/١ ، ٨٢٩ ح) ، وأبو داود : الصلاة ، باب إذا وافق يوم الجمعة يوم عيد ، ح ١٠٧٠ ، ١٠٧٣ ، وصحح أبي داود : ١٩٩/١ ، ح ٩٤٥ ، والنسائي : العيد ، باب الرخصة في التخلف عن الجمعة لمن شهد العيد ، ح ١٥٩٢ ، وابن ماجة : الصلاة ، باب ما جاء إذا اجتمع العيدان في يوم ، ح ١٣١٠ ، ١٣١١ .



# كِتابُ صَلَاةِ الْخَسْوَفِ

١٦٠٦- ذكر الشافعي في صدر الكتاب / أن الخسوف مهمًا وقع أمرنا بالصلاحة ، وإن ١٢٠ ش كان في وقت الاستواء ، أو بعد العصر ، وقد صد به الرد على أبي حنيفة<sup>(١)</sup> ، وقد سبق في هذا باب ، وذكرنا أن الصلوات التي لها أسباب ، لا تكره إقامتها في الأوقات المكرورة ، ونقول بعد ذلك : صح من قول رسول الله صلى الله عليه وسلم وفعله صلاة الخسوف ، ولما مات إبراهيم بن النبي صلى الله عليه وسلم ، خَسَفت الشمس ، فذكر بعض الناس أنها خَسَفت بموت إبراهيم ، فخطب النبي صلى الله عليه وسلم وقال : « إن الشمس والقمر آيتان من آيات الله لا يخسفان لموت أحد ولا لحياته ، فإذا رأيتم ذلك ، فافزعوا إلى ذكر الله والصلاحة »<sup>(٢)</sup> . واستفاض النقل من فعل رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وأجمع المسلمون على صلاة الخسوف .

١٦٠٧- ونحن نذكر الآن الأقل في صلاة الخسوف ، ثم نذكر الأكمل .

أما الأقل ، فركعتان ، في كل ركعة ركوعان وقيامان ، فيتحرّم ويقرأ الفاتحة ويركع ، ثم يرفع ، ويقرأ الفاتحة ، ثم يركع مرة أخرى ، ثم يرفع ، ولا يمكن إلا قدر الطمأنينة ، كما تقدم القول فيها ، ثم يأتي بالركعة الثانية على نحو الركعة الأولى ، ويتشهد ويسلم .

وتعين الصلاة في النية لا شك في اشتراطه . فهذا بيان الأقل . ومجموعها ركعتان

(١) ر . مختصر الطحاوي : ٣٩ ، بدائع الصنائع : ١/٢٨٢ ، المبسوط : ٢/٧٦ ، حاشية ابن عابدين : ١/٥٦٥ .

(٢) حديث كسوف الشمس يوم مات إبراهيم عليه السلام ، متفق عليه من حديث المغيرة بن شعبة .  
(ر . اللؤلو والمرجان : ١/١٨٢ ح ٥٣٠) .

فيهما أربع قومات ، وقراءة الفاتحة أربع مرات ، والركوع أربع مرات ، على الترتيب الذي ذكرناه . ولا يجوز أن يرکع في رکعة مرّة ، وفي رکعة ثلاثة ، بل هو كما سبق وصفه ، فهذا بيان الأقل .

١٦٠٨ - فأما الأكمل ، فهذا الصلاة أطول الصلوات المشروعة ، وقد قال الشافعي ، في صلاة الخسوف أربع قومات ، يقرأ في القومة الأولى بعد دعاء الاستفتاح والفاتحة سورة البقرة أو مقدارها ، ويقرأ في القومة الثانية بعد الفاتحة آل عمران أو مقدارها ، ويقرأ في القومة الثالثة بعد الفاتحة النساء أو مقدارها ، ويقرأ في الرابعة المائدة أو مقدارها ، فهذا بيان القومات .

فأما الرکوع فالذى عليه التعويل أنه يسبح في الرکوع الأول بمقدار مائة آية مقتضدة ، ثم الرکوع الثاني يلي في الطول الرکوع الأول ، ويكون أقصر منه قليلاً ، قال الشافعي : يسبح في الرکوع الثالث بمقدار سبعين آية ، وفي الرابع بمقدار خمسين آية ، نص الشافعي على ذلك ، في الثالث والرابع .

وقد نقل الرابع عن الشافعي أنه يسبح في الرکوع الأول بمقدار مائة آية ، ويسبح في الرکوع / الثاني بمقدار ثلثي الرکوع الأول ، وهذا تصحيف منه باتفاق الأئمة ؛ فإن ثلثي المائة أقل من سبعين ، وقد نص الشافعي في الرکوع الثالث على السبعين ، فهذا تحريف ، فلعله رأى في كتابِ أن الرکوع الثاني يلي الأول كما نقله المزن尼 ، فحسبه ثلثي الأول ، قال صاحب التقريب : يكون الثاني بقدر ثمانين آية تقريباً .

فاما السجادات ، فلم يتعرض المزن尼 لتطويلها ، ونقل البوطي عن الشافعي أن كل سجود على قدر الرکوع الذي قبله .

وقد ذكر الشيخ أبو علي وجهين في ذلك : أحدهما - أنه [لا]<sup>(١)</sup> يطّول السجدين ، بل يأتي بهما على حسب السجود في كل صلاة ، من غير تطويل ، قال : وهذا ظاهر المذهب ؛ فإنه لم يصح فيهما نقلُ التطويل عن رسول الله صلى الله عليه وسلم .

قال : ومن أئمتنا من قال هما على قدر الرکوعين في الرکعة ، وهذا ما كان يقطع

به شيخي .

(١) مزيدة من (١١) ، (٢) .

والغرض يتم بفرعٍ نرسمه .

١٦٠٩ - قال الشيخ أبو بكر الصيدلاني : قاعدةُ الأمر على أن الخسوف إن طال زمانه ، طُولت الصلاة ، وإن قصر زمانه خففت الصلاة ، فهذا ما نذكره .

فلو تمادي الخسوف ، فهل يزيد ركوعاً ثالثاً ورابعاً في الركعة ، حتى ينجلِي الخسوف ؟ فعلى وجهين : أحدهما - لا يزيد ، وهو المشهور ؛ فإن الزيادة على أركان الصلاة ممتنعة في الشرع ، وفي تجويز زيادة الركوع ما يخالف هذا .

والوجه الثاني - له أن يزيد ؛ إذ قد ورد في بعض الروايات .

وقد ذهب الإمام أحمد<sup>(١)</sup> في أصل صلاة الخسوف أن كل ركعة تشتمل على الركوع ثلاث مرات ، وصار إلى ذلك بخبر بلغه فيه ، ولا محمل له إلا فرضُ الأمر فيه إذا تمادي زمان الخسوف ، ولو لا ما ذكرنا من الخبر ، وإلا لم يكن للزيادة على الركوع وجه ، ولكن يقال : إن أراد تطويلاً ، فمدد المقدار المشروع ممكناً ، من غير زيادة في صورة الأركان .

١٦١٠ - ومما فرّعه الأصحاب في ذلك أن المصلي إذا كان في القيام الأول مثلاً من الركعة الأولى ، فانجلِي الخسوف ، لم تبطل الصلاة ، ولم تقطع بما طرأ ، ولكن لو أراد أن يتجرّز في صلاته ، ويقتصر على ركوع واحد وقومة واحدة في كل ركعة ، فهل له ذلك ؟ قالوا : لهذا ينبغي على الزيادة عند فرض امتداد زمان [الخسوف]<sup>(٢)</sup> ، فإن [جُوَزْنَا الزيادة]<sup>(٣)</sup> ، جوزنا النقصان والاقتصر ، وإن منعنا الزيادة ، منعنا النقصان من عدد الركوع / .

١٢١ ش

١٦١١ - ولو كان المرء يصلي ، فلما تحلل صادف الخسوف قائماً ، فهل يعود إلى الصلاة مرة أخرى ويستفتح صلاة الخسوف ؟ المذهب أنه يقتصر على الصلاة الأولى . ومن أثمننا من قال : له أن يعود ويبتدئ صلاة خسوف ، وهذا خرجه هؤلاء على

(١) ر . كشاف القناع : ٦٤/٢ ، الإنصاف : ٤٤٧/٢ .

(٢) مزيدة من (ت ١) ، (ل) .

(٣) زيادة من (ت ١) ، (ل) .

جواز الزيادة في عدد الركوع ، والأصح منع الزيادة ، ومنع ابتداء صلاة أخرى بعد صحة الأولى .

**فِيْرَجُّ** : ١٦١٢ - المسبوق إذا أدرك الإمام في الركوع نظر ، فإن أدركه في الركوع الأول ، صار مدركاً لكمال الركعة بإدراك ركوعين ، وقومة بينهما ، فإن أدرك الإمام في الركوع الثاني من الركعة ، فالذي نقله البوطي عن الشافعي أنه لا يصير مدركاً لهذة الركعة أصلاً ؛ فإن الركوعين في كل ركعة واحدة من هذة الصلاة بمثابة ركوع واحد من الركعة فيسائر الصلوات ، والتغليب لمنع الإدراك ؛ فإن الحكم بكون المسبوق مدركاً للركعة بإدراك ركوعها ، في حكم رخصة نادرة ، فلا يعدل بها عن موضعها .

وقال صاحب التقريب : إذا أدرك الركوع الثاني ، فإننا نجعله مدركاً لقومة الإمام قبله ، فيقوم عند التدارك ، ويصل إلى ركعة بقومة وركوع ، وإذا جعله مدركاً <sup>(١)</sup> بإدراك الركوع الثاني لقومة التي قبله ، فلا شك أنه يجعله مدركاً <sup>(٢)</sup> للسجدتين <sup>(٣)</sup> بعد الركوع ، ويحتسبهما له ؛ فإنه أتى بهما مع الإمام بعد ركوع محسوب ، وإذا أثر إدراك الركوع في الحكم بإدراك ما قبله [من القيام] <sup>(٤)</sup> ، فلا شك أنه يصير مدركاً لما بعده ، وإذا صار مدركاً <sup>(٥)</sup> للسجدتين ، فلا يأتي بهما مرة أخرى ، ولكن يأتي بقيام وركوع فحسب .

ووجه التفصيل فيه أنه لو أدرك الركوع الثاني من الركعة الأولى مثلاً ، فإن صاحب التقريب يقول : أما الركعة الثانية ، فإنه أتى بها مع الإمام بكمالها ، فحسبت له ، وحسب له من الركعة الأولى [الركوع] <sup>(٦)</sup> ، والقيام المتقدم عليه ، القراءة فيه ، والسجدتان ، فإذا تحلل الإمام ، قام المسبوق وقرأ في قومه ، وركع ، ثم يعتدل عن قيامه ، ويجلس ويتشهد ويتحلل .

١٦١٣ - وهذا الذي ذكره غير مرضي ؛ فإنه لو صار مدركاً بإدراك الركوع الثاني ، لصار مدركاً للركعة بكمالها ، حتى لا يقضي منها شيئاً ، فإذا لم يكن الأمر كذلك ،

(١) ما بين القوسين ساقط من (ت ١) .

(٢) زيادة من (ت ١) .

(٣) ما بين القوسين سقط من (ل) .

(٤) زيادة من (ت ١) ، (ل) . والمراد الركوع الثاني من الركعة الأولى .

فينبغي أن لا يصير مدركاً لشيء منها ، والدليل عليه / أن الأصل الركوع الأول ، والثاني ١٢٢ يفي حكم التابع له ، فإذا فات الأول ، فقد فاتت الركعة .

ثم يلزم من مساق ما قاله صاحب التقريب أن يأتي بقيام وركوع من غير سجود ، وهذا مخالف لنظام كل صلاة ؛ فالوجه ما نقله البوطي .

ثم مذهب صاحب التقريب أنه في الاستدراك يركع ، ويعتدل ، ثم يجلس عن اعتدال ؛ فإن الركوع لا يتم ما لم يعقبه اعتدال تام عنه ، وهذا فيه شيء يعسر به جريان مذهب صاحب التقريب ؛ فإنه جعله مدركاً بإدراك الركوع الثاني للقومة ، ثم إنه يأمره بالاعتدال ، وهو بعض من القومة التي جعله مدركاً لها ، ثم أمره بالعود إليها ، ولو قال : يركع في الاستدراك ، ثم يجلس عن رکوع من غير اعتدال ، لكن هذا مخالف لقاعدة المذهب ، ولست على تحقق وثقة في أنه هل يأمر بالاعتدال عن الركوع ، أم يجوز الجلوس عن هيئة الركوع من غير اعتدال ؟ والظاهر أنه يأمر بالاعتدال ، ثم بالجلوس عنه . والعلم عند الله فيه .

فهذا بيان كيفية الصلاة .

١٦١٤- ثم السجستان في صلاة الخسوف ، وإن شابهتا الركوعين في استحباب التطويل في وجه ، فالجلسة بين السجستان لا تطويل فيها ، ولكنها بمثابة الجلسة بين كل سجستان ، وذلك أن القومة بين الركوعين ليست معينة للفصل بين الركوعين فحسب ، ولكنها قومة مقصودة في نفسها ، القراءة ركن فيها ، والجلسة بين السجستان لا تراد إلا للفصل فحسب .

### فِضْلَةُ الْمُكَبَّلِ

قال : « وإذا اجتمع خسوف وعيد واستسقاء . . . إلى آخره »<sup>(١)</sup> .

١٦١٥- صور الشافعي اجتماع العيد والخسوف ، فاعتراض عليه في ذلك ، وقيل : أراد كسوف الشمس ، فإنه الذي يقع نهاراً في وقت صلاة العيد ، وهذا محال ؛ فإن

كسوف الشمس يقع في الثامن والعشرين ، أو في التاسع والعشرين ، فكيف قدر الشافعيُّ اجتماع الخسوف والعيد ؟ فقال أئمتنا : هذا الذي ذكره السائل مذهب أصحاب الهيئات والمنجمين ، وقد روى الزبير بن بكار في كتاب [الأنساب]<sup>(١)</sup> [أن][<sup>(٢)</sup>] ابن رسول الله صلى الله عليه وسلم إبراهيم توفي في العاشر من ربيع الأول ، وقيل : في

(١) في النسخ الثلاث : كتاب الأسباب ، وهو تحريف واضح ، وكتاب الزبير بن بكار ، بعنوان (نسب قريش) مثل عنوان كتاب عم أبي عبد الله المصعب بن عبد الله بن المصعب الزبييري . وكتاب الزبير بن بكار الذي يشير إليه إمام الحرمين ، مطبوع بتحقيق شيخنا الشيخ محمود محمد شاكر ، باسم جمهرة نسب قريش .

أما الزبير بن بكار ، فهو الزبير بن أبي بكر بن عبد الله بن مصعب بن ثابت بن عبد الله بن الزبير بن العوام ، وأبواه أبو بكر غلب عليه اسم بكار ، فسمى الزبير بن بكار ، وقد توفي سنة ٢٥٦ هـ .

( تاريخ بغداد : ٤٦٧ / ٨ ، وشذرات الذهب أحداث سنة ٢٥٦ هـ ، وأعلام الزركلي ) . وقد أشار ابن العماد إلى ما روي عن كسوف الشمس يوم وفاة إبراهيم بن المصطفى صلى الله عليه وسلم ، وأن ذلك يرد على أهل الفلك ، لأنه مات في غير يوم الثامن والعشرين والتاسع والعشرين ، وهم يقولون : لا تنكسف الشمس إلا فيهما .

ثم عقب قائلاً : قال الياقعي : « وهذا يحتاج إلى نقل صحيح ؛ فإن العادة المستمرة المستقرة ، كسوفها في هذين اليومين » ( ر . شذرات الذهب : ١٣ / ١ ) .

هذا ، وقد اختلف في تاريخ ولادة إبراهيم عليه السلام ، وفي تاريخ وفاته ، فقيل : توفي ابن ثلاثة أشهر ، وقيل : ابن ثمانية عشر شهراً ، وقيل : ابن سنة وعشرة أشهر . ( ر . طبقات ابن سعد : ٨٦ / ١ ، ٨٧ ، ٩٢-٩٠ ، والوافي بالوفيات للصفدي : ٨ / ١ ، ٦ ، ١٠١ ، ١٠٢ ، وحدائق الأنوار لابن الديبع : ٦٦ / ١ ) .

وقد حقق محمود باشا الفلكي في كتابه ( التقويم العربي قبل الإسلام ، وتاريخ ميلاد الرسول صلى الله عليه وسلم ) هذه القضية ، ثبت بالحساب الدقيق أن الشمس كَسَفت حقيقة كسوفاً كلية تقريباً بالمدينة المنورة ، عند الساعة الثامنة والدقيقة الثلاثين بعد منتصف الليل يوم السابع والعشرين من يناير سنة ٦٣٢ ( أي الساعة الثامنة والنصف ضحوة ٢٧ / ١ / ٦٣٢ ) ثم أكمل قائلاً :

وإذا فإن اليوم التاسع والعشرين من شوال سنة عشر للهجرة يوافق اليوم السابع والعشرين من يناير سنة ٦٣٢ ) . ١ . هـ . ص ١٨ ، ١٩ ( عن حداائق الأنوار لابن الديبع : ٦٦ / ١ ، ٦٧ ) .

هذا وقد تصحف اسم كتاب الزبير في النسخة الرابعة أيضاً ( ل ) فصار ( كتاب الإنسان ) .

(٢) مزيدة من (ت ١) .

الثالث عشر ، فَخَسَفتُ الشَّمْسُ ، فقال الناس : خَسَفتْ لموت إبراهيم ، وإنما قالوا ذلك ، فإنهم رأوا شيئاً بدعاً على خلاف المعتاد / .  
١٢٢ ش

وقال قائلون : قد يقدّر الفقيه أمراً لا يتوقع وقوع مثله ، وبيني عليه مساق الفقه لشحذ<sup>(١)</sup> القرىحة والتدريب في مجال الأقىسة والمعانى .

فنعود إلى الترتيب ونقدر وقوع ما صوره الشافعى ، فنقول : الفصل مبناه أولاً على العلم بالأؤكد . وقد قدمنا فيما تقدم من الأبواب [أن]<sup>(٢)</sup> صلاة العيد أكد من جميع النوافل ، وأن صلاة الخسوف دونها .

فنقول : إن ضاق وقت صلاة العيد ، وفرض الكسوف ، فصلاة العيد تقدم لتأكدها ، وهي صلاة الخسوف متساوين في خشية الفوات ، فقدت المؤكدة ، وإن اتسع الوقت لصلاة العيد وصلاة الخسوف ، فإن في صلاة الخسوف خشية الفوات لا محالة ؛ فإننا لا ندرى متى يكون الانجلاء ، ولا تعوييل على قول المنجمين ؛ فقد ذكر طوائف من الأئمة منهم الصيدلاني قولين : أحدهما - أن صلاة الخسوف تقدم ؛ فإننا نخشى فواتها ، ووقت صلاة العيد متسع فيما صورنا ، وهذا ما كان يقطع به شيخي .

والقول الثاني - أن صلاة العيد تقدم لتأكدها ، فإن قيل : وقتها متسع ؟ قيل : فالعواقب غير مأمونة ، والاحتياط الابتدأ إلى الأكيد من الصلوات .

ومما نذكره في ذلك أنه لو فرض مع ما ذكرناه شهود جنازة ، فصلاة الجنازة مقدمة على الجميع ؛ فإنها فريضة على الكفاية ، ويتوقع أيضاً طرياناً تغایر على الميت بسبب الانفجار ، وقد أمرنا بأن نحذر ذلك جهداً ، وتوقع ذلك يزيد على خشية فوات صلاة غير مفروضة ، وقد ورد النهي في الشرع عن تأخير صلاة الجنازة إذا حضرت .

ومما يتصل بذلك : أنه لو شهدت جنازة في يوم الجمعة ، فإذا اتسع الوقت ، اتفق الأئمة على تقديم صلاة الجنازة ، فإن فرض متکلّفٌ ضيقٌ وقت الجمعة ، وخفنا

(١) مبالغة في الشحذ .

(٢) مزيدة من (ت ١) ، (ل) .

فواتها ، وحضرت جنازة ، وكان [تغیر الميت]<sup>(١)</sup> ، متوقعاً ، فالذى قطع به شيخى أن صلاة الجنازة تقدم ؟ فإن صلاة الجمعة إن فاتت خلفها صلاة الظهر مقضية ، والذى نحاذره لوقع من الميت ، لم يجبره شيء .

وتصویر هذا تكلف ؛ فإن مقدار صلاة الجنازة ، لا يكاد يحس له أثر في التقويت .

وإذا اجتمع خسوفٌ وجمعة ، وخفنا فوات الجمعة ، فلا شك أنا نقدمها ، وإن  
ي١٢٣ أتسع وقت الجمعة ، ففي تقديم صلاة الخسوف ما قدمناه من القولين .

[خطبة الكسوف] (٢)

١٦١٦ - وما يتعلّق بتمام البيان في ذلك : أنا نرى أن يخطب الإمام عقب صلاة الخسوف خطبتين ، كما نرى ذلك في صلاة العيد ، فلو اجتمع الصلاتان في يوم واحد ، فإن ضاق الوقت ، ورأينا أن نقدم صلاة العيد ، فنصليها ، ونبتدر بعدها صلاة الخسوف ، إن لم ينجل ، ثم إذا فرغ منها ، خطب الخطبتين للصلاتين جميعاً ، ويأتي فيهما بشعار العيد ، ويدرك الخسوف ، وتقع الخطبتان على الاشتراك عنهما ، ولا يضر ذلك ؛ فإن الخطبة ليست مفروضة في الصلاتين جميعاً ، ولو كانت شرطاً ، لما تأخرت عن الصلاة ، ولو جب تقديمها ، كخطبة الجمعة .

ثم لو زالت الشمس ووقعت الخطبتان بعد الزوال ، فلا بأس ؛ فإنهما إن لم يكونا شرطاً ، فلا يضر وقوعهما وراء الوقت في ضيق الزمان ، وإن كنا لا نؤثر ذلك في اتساع الوقت .

١٦١٧- **وقال الشافعي** : إذا اتفق الخسوف في يوم الجمعة ، فإنه يخطب للجمعة ، ويذكر فيها الخسوف .

وذكر في العيد والخسوف أنه يخطب لهما خطبة واحدة ، والسبب فيه أن الخطبة

(١) زیادة من : (ت ١) ، (ل).

(٢) العنوان من عمل المحقق .

ليست شرطاً في الصالاتين ، فإن وقعت مشتركة ، لم يضر ، والخطبة شرط الجمعة ، فلا معنى لتقدير الشركة فيها ، بل ينبغي أن تقع للجمعة ، ثم يجري فيها ذكر الخسوف .

١٦١٨ - وما يتعلق بتمام الغرض في الفصل أنه لو اتسع الوقت في جمعة ، ورأينا تقديم صلاة الخسوف ، فلا يستحب إفرادها بخطبتين ؟ فإن الموالة بين أربع خطب لا سبيل إليها ، بل ينبغي أن يقع الاكتفاء بخطبتين للجمعة ، وفيهما ذكر الخسوف . ولو فرضنا ذلك في يوم عيد ، ورأينا تقديم صلاة الخسوف في اتساع الوقت ، فإذا تنجزت الصلاة ، فينبغي أن يتذر صلاة العيد ، ثم تقع الخطباتان على الاشتراك عنهمما ؛ فإن الجمع بين أربع خطب غير متوجه .

وهذه الصورة تفارق صورة الجمعة ؛ فإن الخطب تقع فيها ولاء ، وهاهنا صلوة للخسوف [أولاً]<sup>(١)</sup> ، فلو خطب ، فيقع بعدها صلاة العيد ، ثم الخطبة للعيد ، ولكن لم أمر أحداً من الأئمة بأمر بأربع خطب .

### فِصْنَلُكٌ<sup>١٦١٩</sup>

قال : « ولو خَسَفَ الْقَمَرُ ، كَانَ هَذِهِ . . . إِلَى آخِرِهِ »<sup>(٢)</sup> .

١٦١٩ - الصلاة عند خسوف القمر ، كالصلاحة عند كسوف الشمس في كل ترتيب ، غير أنها تأمر بالجهر في خسوف/ القمر ؛ فإنها صلاة ليلية ، ولا نؤثر الجهر في صلاة خسوف الشمس ؛ فإنها تقع نهارية ، ولكن لا يبعد من طريق النظر قياسها على صلاة الجمعة ، في الجهر بالقراءة ، وكذلك صلاة العيد ، ولكن لم يصح عند [الشافعي]<sup>(٣)</sup> جهر رسول الله صلى الله عليه وسلم بالقراءة فيها .

١٦٢٠ - ثم الجماعة مشروعة فيها كالعيد والجمعة ، حتى ذكر شيخنا الصيدلاني أن

(١) مزيدة من (ت ١) ، (ل) .

(٢) ر . المختصر : ١٦٠/١ .

(٣) مزيدة من : (ت ١) .

من أئمتنا من خرج في صلاة الخسوفين وجهاً أن الجماعة شرط فيها كالجمعة ، وقد مضى في صلاة العيد قولٌ على هذا الوجه .

وأبو حنيفة<sup>(١)</sup> لا يستحب الجمعة في صلاة خسوف القمر ، ويرى الاستخلاء بها أولى .

ثم تستحب الخطبة ليلاً في خسوف القمر ، كما ذكرناه في خسوف الشمس ، وأبو حنيفة<sup>(٢)</sup> لا يرى الخطبة في الخسوفين جميماً .

### فصل

١٦٢١- إذا خَسَفَت الشَّمْسُ ، فلم تتفق الصلاة حتى انجلت ، فقد فاتت الصلاة ، فلا تُقضى ، وكذلك لو غابت الشمس كاسفةً ، فلا صلاة أصلًا [باتفاق]<sup>(٣)</sup> الأصحاب .

فأما القمر إذا خسف ، ثم انجل ، فلا صلاة بعد الانجلاء كما ذكرناه في الشمس ، ثم القمر يختص بما نذكره ، فنقول :

١٦٢٢- إن بقي الخسوف في القمر حتى طلعت الشمس ، فلا صلاة ، وإن كان جرم القمر بادياً ، فلا حكم له مع طلوع الشمس . ولو بقي الخسوف حتى طلع الفجر ، وكان جرم القمر بادياً ، فالمنصوص عليه في القديم : أنه قد فاتت صلاة خسوف القمر ؛ لأن ابتداء النهار قد دخل ، فكان لهذا كطلوع الشمس ، والمنصوص عليه في الجديد على ما حكاه الصيدلاني أن الصلاة لا [تفوت]<sup>(٤)</sup> ما لم تطلع الشمس ؛ فإن آثار الظلمة لا تنتفع ، ما لم تطلع الشمس ، وسلطان القمر يبقى ما بقيت الظلمة .

ولو غاب القمر ، فالذى رأيت اتفاق الأئمة فيه أن غيوبه القمر لا أثر لها ، ولكن

(١) ر . مختصر الطحاوى : ٣٩ ، بداع الصنائع : ٢٨٢ / ١ ، حاشية ابن عابدين : ٥٦٦ / ١ .

(٢) ر . بداع الصنائع : ٢٨٢ / ١ ، حاشية ابن عابدين : ٥٦٥ / ١ .

(٣) في الأصل ، و(ط) : اتفق ، وفي (ل) : اتفق الأصحاب عليه .

(٤) في الأصل ، و(ط) : تقويم .

إن غاب بعد طلوع الشمس ، فلا صلاة ؛ إذ لو بقي جرمه ، فلا صلاة أيضاً ، فإن غاب خاسفاً في الليل ، صلينا ولا أثر لمغيبه ، وإنما النظر إلى بقاء الليل ، وإن غاب خاسفاً بعد طلوع الفجر ، فيه القولان المذكوران .

فخرج مما ذكرناه أن الانجلاء في الشمس والقمر يفوت الصلاة ، وغروب الشمس كانجلائهما ، وطلوع الشمس يؤثر في تقويت صلاة خسوف القمر وفاقاً ، وفي طلوع الفجر القولان ، ولا أثر لغيبوبة القمر / من غير انجلاء ، وإنما النظر إلى بقاء الليل ، ١٢٤ ي والسبب فيه ، أن الليل لا يرتبط دوامه وزواله به ، فتواتره بمغيبه خاسفاً بمثابة ما لو جلل الشمس سحابٌ ، فإننا نصلّي لخسوف الشمس والقمر وإن كنا نجّوز الانجلاء - بناءً على أن الأصل بقاء الخسوف ، وغروب الشمس يؤثر في فوات الصلاة ؛ فإن النهار ينقضي بغروبها .

فهذا تمام الغرض في ذلك .

١٦٢٣ - ثم قال الشافعي : « يصلّي الإمام بهم في الجامع ولا يبرز ؛ فإنه قد يحصل الانجلاء قبل اتفاق البروز وتفوّت الصلاة »<sup>(١)</sup> .

ثم ذكر الشافعي أنه لا يؤثر الصلاة في شيء من الآيات التي تظهر - سوى الخسوف - كالزلزال وما في معناها . والأمر على ما ذكره .

\* \* \*

## باب صلاة الاستسقاء

١٦٢٤- إذا أصاب الناس جدب ، وانقطع المطر في وقت ظهور مسيس الحاجة إليه ، أو غارت العيون في ناحية ، أو انقطع وادٍ عدّ<sup>(١)</sup> ، فيستحب بروز الناس للاستسقاء .

ثم الأولى أن يبرزوا إلى الصحراء ، كمارأيناها في صلاة العيد ، وهكذا النقل عن الرسول صلى الله عليه وسلم .

ويؤثر للوالى والرجل المطاع في الناس أن يأمرهم بأن يقدّموا صيام ثلاثة أيام ، ويتوبوا ، ويخرجوا عن المظالم ، ويستحلّ بعضهم من بعض ، ويعث إلى القرى القريبة ، حتى يحضرها ، ويكثر الجمع ، وإذا كان كذلك ، فالغالب أن الجمع لا يحتملهم غير الصحراء ، ثم ينبغي أن يخرج الصبيان ، وفي إخراج البهائم قصداً تردد في النص ، فمن أصحابنا من لا يعلق بإخراجها أمراً ، ومنهم من يستحب إخراجها لما روى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « لولا صبيان رضع ، وبهائم رتع ، ومشايخ ركع ، لصبّ عليهم العذاب صباً »<sup>(٢)</sup> .

١٦٢٥- وأما أهل الذمة ، فلو خرجوا ، ووقفوا ناحية ، غير مختلطين بال المسلمين ، لم نمنعهم ، ولو احتلوا ، أو اتصلوا بال المسلمين ، مُنعوا . ثم صاحب الأمر يخرج بالناس في اليوم المعين . وينبغي أن يخرجوا في ثياب بذلة وتخشع ، لا في ثياب زينة .

(١) العَدْ بَكْسَرُ الْعَيْنِ : الماء الجاري ، الذي له مادة لا تنتفع . (معجم) .

(٢) الحديث أخرجه أبو يعلى ، والبزار ، والبيهقي عن أبي هريرة . وله شاهد آخر ذكره البيهقي (ر . البيهقي ٣٤٥ / ٣ ، وخلاصة البدر المنير : ١ / ٢٥٠ ح ٨٦٥ ، والتلخيص : ٩٨ ، ٩٧ / ٢ ح ٧١٩) .

١٦٢٦ - ثم كما<sup>(١)</sup> خرج صاحب الأمر ينادى : « الصلاة جامعة » ويصلّى بالناس ركعتين كصلاة العيد في كل ذكرٍ وهيئة .

وقد روى ابن عباس : « أن رسول الله صلّى الله عليه وسلم خرج للاستسقاء متواضعاً متخفشاً ، وصلّى بالناس ركعتين ، كصلاة العيد »<sup>(٢)</sup> .

ثم قال الشافعي في الكبير : يقرأ في الركعتين بسورة « ق » ، واقتربت ، / كما ١٢٤ ش مضى في صلاة العيد ، قال الصيدلاني : قال الأصحاب : ينبغي أن يقرأ في إحدى الركعتين سورة « إِنَّا أَرْسَلْنَا » [نوح : ١] لاشتمالها على قوله تعالى : « يُرِسِّلُ اللَّهُمَّ عَلَيْكُم مَّدْرَازًا » [نوح : ١١] الآيات .

١٦٢٧ - ثم صلاة الاستسقاء في كل المعاني كصلاة العيد ، وقال الشيخ أبو علي في الشرح : يدخل وقتها بطلوع الشمس وينقضي بزوتها ، كما ذكرناه في صلاة العيد ، وهذا وإن كان وفاءً بالتشبيه على الكمال ، ولكنني لم أره لغيره من الأئمة ، ثم صلاة العيد إذا فاتت ، ففي قضائها كلام مفصل تقدم ، ولا يفرض مثل ذلك في صلاة الاستسقاء ؛ فإنه لا يتعين بالشرع فيها يوم ، وإنما التعيين عند وقوع الجدب إلى الوالي ، فإذا لم تتفق إقامة الصلاة في ذلك اليوم ، فإنهم يقيمونها في غيره أداء ، ثم إن سُقِيَ الناس يوم خروجهم ، فذاك ، وإن لم يُسقُوا ، خرجوا مرة أخرى ، وصلوا ، وليس في هذا ضبطٌ ما استمر الجدب . ولكن الوالي صاحب الأمر يرعى في ذلك مقدارَ الضرورة ، ويلتفت على ما ينال الناس من المشقة في اجتماعهم ، ويجري على ما يليق بالمصلحة في ذلك .

(١) « كما » بمعنى « عندما » .

(٢) حديث ابن عباس : « خرج رسول الله صلّى الله عليه وسلم للاستسقاء... » رواه أحمد والأربعة ، وأبو عوانة ، وأبن حبان ، والحاكم ، والدارقطني ، والبيهقي ، وصححه الألباني (ر . الترمذى : كتاب أبواب الصلاة ، باب ما جاء في صلاة الاستسقاء ، ح ٥٥٩ ، وأبو داود : صلاة الاستسقاء ، باب جماع أبواب صلاة الاستسقاء وتفرعها ، ح ١١٦٥ ، وصحح أبي داود : ح ٢١٥ / ١ ، والنمسائي : الاستسقاء ، باب الحال التي يستحب للإمام أن يكون عليها ، ح ١٥٠٦ ، وأبن ماجة : إقامة الصلوات ، باب ما جاء في صلاة الاستسقاء ، ح ١٢٦٦ ، وخلاصة البدر المنير : ١ / ٢٤٨ ح ٨٥٥ ) .

وقد قال الشافعي : إن بلغنا أن طائفه من المسلمين في جدب ، فحسن أن نخرج ونستسقي لهم ، وإن لم نتبلل بما ابتلوا به ؛ فإن المسلمين كنفس واحدة .

١٦٢٨- ولو سُقِيَ المسلمون قبل اليوم المذكور لموعد الخروج ، فقد سمعت شيخي أنهم يخرجون شاكرين ، ويصلّون ويقيمون ما ورد الشرع به ، ويستديمون نعمَّة الله تعالى ، ورأيت في الصلاة ترددًا عن بعض الأصحاب ، فأما استحباب الخروج ، وذكر موعظة ، فلا شك فيه ، وسبب التردد أن الصلاة مخصوصة بالاستسقاء ، وقد كُفِي الناس .

وفي كلام الصيدلاني ترددٌ ظاهر في صورة أخرى ، تداني هذه ، وهي أن الناس لو لم يُبللوا بالجدب ، ولكنهم أرادوا الخروج للاستزادة في النعمة ، وأرادوا أن يصلّوا صلاة الاستسقاء ، فهل لهم أن يقيموا الصلاة ؟ فعلى تردد حكاه .

١٦٢٩- ثم إذا فرغ الناس من الصلاة حيث نراها ، فيتقدم الإمام ويخطب خطبتين كما يفعل في العيد ، غير أن الأولى أن يُكثر الاستفتار في الخطبتيين ، كما يُكثر التكبير في يوم العيد ، وسبب الأمر به قوله تعالى في سورة نوح : [١١، ١٠] ﴿فَلَمْ أَسْتَغْفِرُوا يٰرَبَّكُمْ إِنَّهُ كَاتَ عَفَّارًا \* يُرْسِلُ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِنَ زَارًا﴾ .

ثم حكى الصيدلاني عن النص في (الكبير) أن كلَّ واحدٍ من الحاضرين يُسحب له أن يُخطر بياله ما [جري]<sup>(١)</sup> له في عمره من قُربة رأها خالصة الله تعالى ، ويسأل الله السقيا عند ذكرها ، وذكر الحديث المعروف في الذين انسد عليهم فمُ الغار ، فتذكروا مثل ذلك في الحديث ، فتجahم الله ، ثم يكون هذا سرًا من غير إظهار ؛ فإن ذلك في الجمع الكبير عسير ، لا يفي الوقت به تناوياً ، وإن ذكروا معاً ، لم يُفَدْ ذلك إلا لغطاً ، والإسرار أجمل .

والمعتمد في الخطبتيين ما رواه أبو هريرة : «أن النبي صلى الله عليه وسلم خرج مستسقياً ، وصلّى ، وخطب خطبتيين»<sup>(٢)</sup> . ثم الإمام يخطب خطبة مستقبلاً للناس ،

(١) في النسخ الثلاث : يجري . والمثبت تقديرًّا منا ، صدقته (ل) .

(٢) حديث أبي هريرة ، رواه أحمد ، وأبي ماجة ، والبيهقي ، وقال البيهقي في (الخلافات) رواته =

ويجلس ، ويستدئء الخطبة الثانية ، ثم يلْحِف في الدعاء ، ويحمل الناسَ عليه ، ويستقبل القبلة ويستدبر الناسُ الحاضرين ، ويدعوا سرًا وجهرًا ، هكذا رواه عبد الله بن زيد الأنصاري<sup>(١)</sup> صاحب الأذان .

ثم في الرواية أنه كما تحوّل صلى الله عليه وسلم إلى القبلة ، يتحول رداءه ، كما سنصفه ، ورأى العلماء أن ذلك كان تفاؤلاً ، في تحويل الحال من الجدب إلى الخصب<sup>(٢)</sup> ، وكان صلى الله عليه وسلم يحب الفأل<sup>(٣)</sup> .

ثم الذي نص عليه الشافعي في الجديد أنه يقلب أسفل الرداء إلى الأعلى ، والأعلى إلى الأسفل ، ويقلب ما كان من جانب اليمين إلى جانب اليسار ، وما كان من جانب اليسار إلى جانب اليمين ، وهو في ذلك يقلب ما كان يلي البدن إلى الظاهر ، وما كان ظاهراً إلى ما يلي ثياب البدن ، فيحصل ثلاثة أوجه من القلب والتحويل .

ونص في القديم على أنه يكتفى بنقل ما على الكتف الأيسر إلى الأيمن ، ونقل ما كان على الأيمن إلى الأيسر ، فيحصل نوعان من القلب : أحدهما - من الكتف إلى الكتف ، والآخر - قلب الظاهر إلى الباطن ، ولعل الشافعي اعتمد في ترك قلب الأسفل إلى الأعلى ما روى «أن رسول الله صلى الله عليه وسلم اقتصر على ذلك» ، ولكن الشافعي في الجديد ذكر سببه ، فقال : كانت عليه خميصة ، فثقلت عليه لما حاول

كلهم ثقات ، وذكره الألباني في ضعيف ابن ماجة . (ر . ابن ماجة : إقامة الصلوات ، باب ما جاء في صلاة الاستسقاء ، ح ١٢٦٨ ، والبيهقي : ٣٤٧/٣ ، ومسند أحمد : ٣٢٦/٢ ، وخلاصة البدر المنير : ١/٤٥٠ ح ٨٦٥) .

(١) حديث عبد الله بن زيد متفق عليه (ر . اللؤلؤ والمرجان : ١/١٧٣ ح ٥١٥ ، صحيح مسلم : كتاب صلاة الاستسقاء ، ح ٨٩٤ ، وبلغت مسلم (تقريباً) ساقه إمام الحرمين ، وانظر البخاري : كتاب الاستسقاء ، ١٠٠٥ ، وخلاصة البدر المنير : ١/٢٤٧ ح ٨٥٤) .

(٢) قال الحافظ : «روى الحاكم من حديث جابر ما يدل لذلك لفظه : «استسقى وحوّل رداءه ليتحول القحط» . وفي الطوالات للطبراني من حديث أنس بلفظ : «وقلب رداءه لكي ينقلب القحط إلى الخصب» . هـ (ر . التلخیص : ٢٠٤/٢ ح ٧٢٧) .

(٣) حديث أنه صلى الله عليه وسلم كان يحب الفأل ، متفق عليه من حديث أنس (ر . اللؤلؤ والمرجان : السلام ، باب الطيرة والفال وما يكون فيه من الشؤم ، ح ١٤٣٧ ، التلخیص : ٢٠٥/٢ ح ٧٢٨) .

قلبها من الأعلى إلى الأسفل ، فترك ذلك واقتصر على القلب من المنكب [إلى المنكب]<sup>(١)</sup> فإذا صح أنه هم به صلى الله عليه وسلم ، وتركه بسبب ، فإتيان ما هم به أولى وأقرب .

**فيَّرْجُعُ :** ١٦٣٠ - لو نذر رجلٌ أن يصلِّي صلاة الاستسقاء ، وكان الوقت وقت ش ١٢٥ جَدْبٌ ، لزمه الوفاء / بالنذر ، نص عليه في (الكبير) ، واتفق الأئمة عليه .

وهذا يترتب عليه أمرٌ عظيم في النذر : وهو أنه لو نذر إقامة السنن الراية ، أو نذر إقامة صلاة العيد ، فكيف سبيل نذره ؟ وسيأتي ذلك مستقصيًّا في النذور ، ونحن إن شاء الله تعالى نذكر في النذور ما يضيّط قواعده ؛ فإنها تكاد تخرج عن الضبط .

والقدر الذي هو مقصود الفرع الآن أن النذر يجب الوفاء به ، ثم تردد أئمتنا في أنه لو نذر صلاة الاستسقاء لأهل ناحية بُلوا بالجَدْب ، وما كان الناذر فيهم ، بل كان في موضع خصب ، فهل يلزم الوفاء بالنذر على هذا الوجه أم لا ؟ فيه تردد في كلام الأئمة .

وكذا [لو]<sup>(٣)</sup> نذر صلاة الاستسقاء لمزيد السقيا ، ولم يكن جَدْبٌ ، فقد ذكرنا استحباب هذا من غير نذر . ثم النذر يبني على أصل التدب فيه .

ولو نذر أن يخرج الناس ، فإن لم يكن مطاعاً فيهم ، لم يلزمهم السعي في إخراجهم ، وإن كان مطاعاً ، لزمه الوفاء .

وفي هذا الفرع غوايَّات من أحكام النذور لا سبيل إلى ذكرها الآن ، ولكننا في كتاب النذور نعيد هذا الفرع ، ونتعلق به ما يتعلق به إن شاء الله عز وجل .

(١) مزيدة من (ت ١) ، (ل) .

(٢) حديث «أنه صلى الله عليه وسلم هم بقلب الرداء...» رواه أبو داود ، والنسائي ، وابن حبان والحاكم من روایة عبد الله بن زيد وقال الحاكم : صحيح على شرط مسلم ، وصححه الألباني (ر . أبو داود : الصلاة ، باب جماع أبواب صلاة الاستسقاء وتفريعها ، ح ١١٦٤ ، وال الصحيح : ٢١٥/١ ح ١٠٣١ ، النسائي : الاستسقاء ، باب الحال التي يستحب للإمام أن يكون عليها ، ح ١٥٠٧ ، وباب متى يحول الإمام رداءه ، ح ١٥١١ . ابن حبان : ٢٨٥٦ ، الحاكم : ٣٢٧/١ ، وخلاصة البدر المنير : ٢٥١/١ ح ٨٦٩) .

(٣) مزيدة من (ت ١) ، (ل) .

## باب تارك الصلاة

١٦٣١- اختلف مذاهب العلماء في حكم الله تعالى على من يترك الصلاة من غير عذر .

فذهب أحمـد<sup>(١)</sup> : إلى أنه يكفر ، ولو مات قبل التوبة ، فهو مرتد ، وماله فيء . وتوبيـه عنده أن يقضي تلك الصلاة .

وقال أبو حنيـفة<sup>(٢)</sup> : لا يكـفـر ولا يقتل أيضـاً ، ثم قال في رواية : لا يتعرض له ، بل يخلـى سـبيلـه ؛ فإن الصلاة أمانـة الله تعالى ، فأمرـه في تركـها وإقامـتها موكـلـ إلى الله تعالى ، وقال في رواية : يحبـس ويؤـدب ، فإن استمرـ على تركـ الصلاة ، أدـبـناه في وقت كلـ صلاة ، ولا ينتهيـ الأمرـ إلىـ ما يكونـ سـبـباً للـهـلاـكـ .  
وهـذـا مـذـهـبـ المـزنـيـ .

١٦٣٢- وأما الشافـعيـ ، فإـنهـ رأـىـ قـتـلـ تـارـكـ الصـلاـةـ ، وـمـأخذـ مـذـهـبـهـ الـخـبـرـ ، معـ أنهـ لمـ يـردـ فيـ هـذـاـ الـخـبـرـ قـتـلـ عـلـىـ التـخـصـيـصـ .ـ والـهـجـومـ عـلـىـ قـتـلـ مـسـلـمـ عـظـيمـ مشـكـلـ ،ـ وقدـ بـذـلتـ كـنـهـ الـجـهـدـ فـيـ كـتـابـ الـأـسـلـوبـ<sup>(٣)</sup> .

١٦٣٣- ثـمـ مـضـمـونـ الـبـابـ فـصـولـ : أحـدـهاـ - فـيـ تصـوـيرـ التـرـكـ الـذـيـ يـتـعـلـقـ بـهـ استـحـقـاقـ القـتـلـ ،ـ وـالـقـوـلـ فـيـ هـذـاـ يـتـعـلـقـ بـأـمـرـيـنـ : أحـدـهـماـ - فـيـ عـدـدـ الصـلاـةـ .ـ وـالـثـانـيـ -ـ فـيـ مـعـنىـ الـوقـتـ الـمـعـتـبـرـ فـيـ إـخـرـاجـ الصـلاـةـ عـنـهـ .

١٦٣٤- فـأـمـاـ العـدـ ،ـ فـمـذـهـبـ الشـافـعيـ /ـ أـنـهـ لـوـ تـرـكـ صـلاـةـ وـاحـدـةـ مـتـعـمـداـ مـنـ غـيرـ ١٢٦ـ يـ

(١) رـ.ـ كـشـافـ القـنـاعـ : ١٢٨ـ/١ـ ،ـ الإـنـصـافـ : ٤٠٤ـ/١ـ .

(٢) رـ.ـ رـؤـوسـ الـمـسـائـلـ : ١٨٩ـ مـسـأـلـةـ : ٩٠ـ ،ـ إـيـثـارـ الإـنـصـافـ : ٥٠ـ ،ـ حـاشـيـةـ اـبـنـ عـابـدـيـنـ : ٢٣٥ـ/١ـ .

(٣) مـنـ كـتـبـ إـمـامـ الـحرـمـيـنـ ،ـ وـهـوـ يـعـرـفـ (ـبـالـأـسـلـيبـ)ـ .

عذر ، استوجب القتل إذا امتنع من القضاء ، فهذا مذهبه ، وتأويل قوله صلى الله عليه وسلم : « من ترك صلاة متعمداً فقد كفر »<sup>(١)</sup> أي استوجب ما يستوجبه الكافر . والصلاحة منكرة في الحديث ، ومقتضها الاتحاد .

وحكى العراقيون وراء النص وجهين آخرين : أحدهما - عن الإصطخري : أنه لا يستوجب القتل حتى يترك أربع صلوات ، ويامتنع عن القضاء ، فيقتل بعد الرابعة . والوجه الثاني - حكوه عن أبي إسحاق المروزي أنه لا يستوجب القتل بترك واحدة ، ويُحمل ذلك - وإن كان عمداً - على ذهول وكسل ، فإذا ترك الثانية ، فقد عاد ، فيلتزم القتل إذا لم يقضِ .

وذكر شيخي مذهب الإصطخري ، وحكى عنه أنه يستوجب القتل بترك ثلاث صلوات ، فإذا امتنع من القضاء بعد الثالثة ، قتل .

وفي بعض التصانيف نقل مذهب الإصطخري على أنه لا يخصص بعدد ، ولكن إذا ترك من الصلوات ما انتهى إلى ظهور اعتياده ترتك الصلاة ، قتل ، وإذا لم ينته إلى ذلك لم يقتل . وهذا مذهب غير معتمد به .

والمعتمد في النقل ما ذكره الأئمة .

ومذهب ما نص عليه الشافعي .

فهذا كلامنا في العدد .

١٦٣٥ - فاما الوقت ، فذكر الصيدلاني ، وغيره : أن القتل إنما يثبت إذا أخرج الصلاة عن وقت العذر والضرورة أيضاً ، فإذا ذاك إذا امتنع يُقتل ، فإذا ترك صلاة الظهر حتى دخل وقت العصر ، لم نقتله حتى تغرب الشمس ، وفي المغرب حتى يطلع

(١) حديث ترك الصلاة ، رواه البزار بهذا اللفظ ، من حديث أبي الدرداء ، وله شاهد من حديث الربع بن أنس عن أنس ، وفي الباب عن أبي هريرة ، رواه ابن حبان في الضعفاء ، وأصبح ما فيه ، ما رواه مسلم من حديث جابر : « بين العبد وبين الكفر ترك الصلاة » ١ . هـ . ملخصاً من كلام الحافظ (ر . التلخيص : ١٤٨/٢ ، ٨١٠ ح ) ، وخلاصة البدر المنير : ٢٨٤/١ ح ٩٩٠ ، مسلم : كتاب الإيمان ، باب بيان إطلاق اسم الكفر على من ترك الصلاة ، ح ٨٢ ) وقد سبق في أول كتاب الصلاة .

الفجر ، ويتحقق الترك في الصبح بظهور الشمس . ولم أر في الطرق ما يخالف هذا . وإذا كنا نجعل الحائض بإدراك شيء من وقت العصر مدركةً لصلاة الظهر ، فلا يبعد أن يقف أمر الترك الموجب للقتل ، على انقضاء جميع هذه الأوقات .

ثم مما يتصل ببقية ذلك شيئاً : أحدهما - أن قول الشافعي اختلفَ في وجوب إمهال المرتد ثلاثة أيام في الاستتابة ، كما سيأتي مسروحاً في موضعه إن شاء الله تعالى ، وهذان القولان يجريان في تارك الصلاة ، بل هما أظهر هاهنا ، لغموض مأخذ القتل في أصل هذا الباب .

والثاني - أنه مهما قضى ما ترك خلیناه ، وقضاؤه كعوْد المرتد إلى الإسلام .

ومن نام عن صلاة أو نسيها حتى انقضى الوقت ، ولزمه القضاء ، فليس الوجوب على [الفور]<sup>(١)</sup> ، بل عمره وقتُه ، كقولنا في الحج في حق المستطيع .

ومن ترك صلاة متعمداً ، فوجوب/ القضاء على الفور ، ولهذا يقتل الممتنع من ١٢٦ القضاء ، ولو لم يكن على الفور ، لما تحقق الحمل عليه بالسيف .

١٦٣٦ - ثم الذي ذهب إليه الأئمة ، أنا إذا أردنا قتله ، قتلناه بالسيف كما يُقتل المرتد .

وعن صاحب التلخيص أنه ينخس بحديدة ويقال له : قم ، صلّ ، فإن امثّل وإلا استكمّلنا بهذا النوع قتله . وليس لما ذكره أصل صحيح عند الأصحاب ، فهو متترك عليه .

ثم إذا قتل ، دفن في مقابر المسلمين وصُلّى عليه ، وهذا سبيل أصحاب الكبار ، وحکى بعض الأصحاب عن صاحب التلخيص أنه إذا دفن في مقابر المسلمين ، يسوى التراب ولا يرفع نعش قبره حتى يُنسى ولا يذكر . ولست أرى لهذا أصلاً .

\* \* \*

(١) في الأصل ، و(ط) : الفوت .



## مُحتَوى الِكتَاب

| الصفحة   | الموضوع                                                                                                                                                  |
|----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥        | <b>كتاب الصلاة</b>                                                                                                                                       |
| ٥ .....  | الأصل في وجوب الصلاة ..                                                                                                                                  |
| ٦ .....  | تعبد المسلمين بصلوة الليل قبل فرض الصلوات الخمس - الصلاة الوسطى ..                                                                                       |
| ٧ .....  | حديث جبريل في المواقف - وقت الظهر ..                                                                                                                     |
| ٩ .....  | الفصل الأول: معتمد الشافعى في المواقف حديث جبريل - وقت العصر - اضطراب المذاهب فيه ..                                                                     |
| ١١ ..... | الخلاف في انتهاء وقت الظهر والعشاء والصبح ..                                                                                                             |
| ١٢ ..... | الفصل الثاني: كلام الأصحاب في وقت الفضيلة والاختيار والجواز في صلاة العصر ..                                                                             |
| ١٣ ..... | وقت الفضيلة والاختيار والجواز في باقي الصلوات ..                                                                                                         |
| ١٨ ..... | من أوقع ركعة في الوقت وبقية الصلاة وراء منتهى الوقت: حكم النية والأداء ..                                                                                |
| ٢٠ ..... | فرع: في وقت سنة المغرب ..                                                                                                                                |
| ٢١ ..... | تفصيل وبيان لوقت العشاء ..                                                                                                                               |
| ٢٢ ..... | تفصيل وبيان لوقت الصبح ..                                                                                                                                |
| ٢٣ ..... | فصل: لا أذان إلا بعد دخول الوقت - الاختلاف في تقديم الأذان لصلاة الصبح ..                                                                                |
| ٢٥ ..... | فصل: الاجتهاد في المواقف ..                                                                                                                              |
| ٢٧ ..... | فصل: المواقف للأصحاب العذر والضرورة - إذا زالت ضرورة الحيض وبقي من النهار إلى الغروب ما يسع ركعة، أو تكبيرة، فهل تجب عليها صلاة العصر؟ وما حكم الظهر؟ .. |

|                                                                                                                                                                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| القول في خلو أول الوقت عن الحيض مع طريان الحيض بعده - الجنون<br>وطريانه وانقطاعه. بدء الكلام في أصحاب الضرورات، والصفة الجامعة<br>لهم ما يمنع وجوب الصلاة ..... ٣٣ |
| الصلاوة تجب عند الشافعي بإدراك أول الوقت وجوباً موسعاً، فمن آخرها عن<br>أول الوقت ومات هل يموت عاصياً؟ ومثلها المستطيع إذا أخر الحج ..... ٣٤                       |

|                                                                                          |
|------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>باب صفة الأذان</b>                                                                    |
| رؤيا عبد الله بن زيد والأحاديث في مشروعية الأذان ..... ٣٥                                |
| حكم الأذان، والخلاف فيه، والتفریغ على ما قاله المختلفون ..... ٣٦                         |
| لو أطبق أهل ناحية على ترك الأذان هل يجوز للإمام قتالهم؟ ..... ٣٨                         |
| حكم وقوف المؤذن واستقباله قبلة ..... ٣٩                                                  |
| فصل : معنى الترجيع وحكمه ، والمذاهب في ذلك ، ومدى الصوت في الترجيع . ٤١                  |
| فصل : رفع الصوت وضبط الحد المجزيء في ذلك - وهل لمن تأخر عن<br>الجمع الأول أذان؟ ..... ٤٣ |
| حكم الأذان والإقامة من المرأة ..... ٤٤                                                   |
| حكم الأذان والإقامة من المنفرد ..... ٤٥                                                  |
| ضبط المذهب وتخريج محل الوفاق والخلاف عليه ..... ٤٦                                       |
| فصل : حكم الطهارة للمؤذن والمقيم ..... ٤٩                                                |
| حكم الموالة وما يقطع الأذان ، ولو أذن واحد وأقام آخر ..... ٥٠                            |
| فصل : الأذان والإقامة للفائنة ، والمذاهب في ذلك ..... ٥٢                                 |
| الأذان والإقامة عند الجمع بين الصلاتين ..... ٥٣                                          |
| ما يستحب لمن يسمع الأذان والإقامة ..... ٥٥                                               |
| فصل : يجمع أحکاماً سهلة المأخذ في الأذان ..... ٥٧                                        |
| حكم الأذان والإقامة في السفر ..... ٥٧                                                    |
| إفراد الإقامة وتنبية الأذان والمذاهب في ذلك ..... ٥٧                                     |

|                                                                                                                                         |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| حكم التثويب في أذان الصبح ..... ٥٩                                                                                                      |  |
| ما يستحب في صفات المؤذن - وفي كيفية الأذان والإقامة ..... ٦٠                                                                            |  |
| الكلام في أن القيام بالتأذين أفضل أم القيام بالإمام ..... ٦١                                                                            |  |
| يرتّب في المسجد الواحد أكثر من مؤذن، ولكن لا يقيم إلا واحد ..... ٦٢                                                                     |  |
| وقت الأذان مفوض إلى نظر المؤذن، ووقت الإقامة مفوض إلى إمام المسجد ..... ٦٣                                                              |  |
| الكلام في الاستئجار على الأذان ..... ٦٣                                                                                                 |  |
| ختام مسائل الأذان بذكر من هو من أهل الأذان ومن ليس من أهله ..... ٦٥                                                                     |  |
| فصل: استحباب تعجيل الصلاة لأول وقتها، والكلام في تأخير العشاء،<br>والإبراد بالظهر ..... ٦٦                                              |  |
| <br><b>باب استقبال القبلة، وأن لا فرض إلا الخمس</b>                                                                                     |  |
| ذكر تحويل القبلة إلى الكعبة وشرط استقبالها في الصلاة، مع استثناء شدة<br>الخوف، وصلاة التوافل على الرواحل، وتفصيل الكلام في ذلك ..... ٧٠ |  |
| الفصل الأول: في طويل السفر وقصيره ..... ٧١                                                                                              |  |
| الكلام في ترك القيام ..... ٧٢                                                                                                           |  |
| الفصل الثاني: في الفرائض ..... ٧٤                                                                                                       |  |
| الفرائض لا تقام على الرواحل، وتقام على ظهر السفينة ..... ٧٤                                                                             |  |
| الضابط في منع صلاة الغريضة على الدابة ..... ٧٥                                                                                          |  |
| الخلاف في إقامة المندورة والجنازة على الراحلة ..... ٧٦                                                                                  |  |
| الفصل الثالث: في بيان كيفية إقامة النافلة على الدابة وفي حق الماشي ..... ٧٦                                                             |  |
| حكم استقبال القبلة من الراكب، وتفصيل الخلاف في ذلك ..... ٧٦                                                                             |  |
| حكم من صرف بدنه عمداً عن القبلة أو صرفه غيره، أو انصرف ناسياً ..... ٨٠                                                                  |  |
| المتنقل على الدابة قبلته طريقه، فما الحكم لو صرف الدابة عن الطريق؟ أو<br>جمحت به؟ ..... ٨٠                                              |  |
| القول في كيفية الصلاة للراكب ..... ٨٢                                                                                                   |  |

|                                                                                                                                                      |     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| تنفل الماشي : كيفيته والخلاف فيه ، والقول في استقباله .....                                                                                          | ٨٢  |
| فصل : المتنفل على الدابة إذا وصل أثناء الصلاة إلى بلدة لا يريد الإقامة بها<br>يستكمل صلاته على الدابة . وإن نوى الإقامة ، فلا (مع تفصيل وصور أخرى) . | ٨٥  |
| فصل : حاصل القول فيه أمران :                                                                                                                         |     |
| القسم الأول : تفصيل القول في استقبال عين الكعبة ، أو استقبال جهتها عند<br>إمكان اليقين .....                                                         | ٨٧  |
| كيفية استقبال القبلة لمن كان يعاين الكعبة .....                                                                                                      | ٨٧  |
| متى يصح الاستقبال ممن يصلى على ظهر الكعبة والخلاف في ذلك .....                                                                                       | ٨٨  |
| كيف يكون الاستقبال ممن يصلى في جوف الكعبة - وكيف لو انهدمت الكعبة<br>(حماها الله وأعزها) .....                                                       | ٩٠  |
| استقبال من يكون بمكة ولا يعاين الكعبة ، واختلاف النص في ذلك .....                                                                                    | ٩١  |
| لا اجتهاد في القبلة إذا كان يعاين محراب رسول الله أو محراباً متفقاً عليه في<br>بلدة أو قرية مطروقة .....                                             | ٩٢  |
| القسم الثاني : إذا عَسِرَ درك اليقين ، فيه تفصيل القول في الاجتهاد .....                                                                             | ٩٣  |
| هل يجب على المسافر أن يتعلم كيفية الوصول إلى معرفة القبلة؟ وهل يقلد<br>العجز عن الاجتهاد في القبلة غير العاجز؟ .....                                 | ٩٣  |
| إذا جوزنا التقليد ، فلا بد من العلم بصفة المقلد والمقلد .....                                                                                        | ٩٥  |
| تفصيل القول في الإصابة والخطأ بعد الاجتهاد في القبلة ، وما يترتب على ذلك ..                                                                          | ٩٦  |
| موازنة بين الخطأ في القبلة والخطأ في الوقت .....                                                                                                     | ٩٨  |
| الحكم إذا طرأ تعين الخطأ أثناء الصلاة وتفصيل ذلك .....                                                                                               | ٩٩  |
| الحكم إذا تغير اجتهاده ولم يتعين يقين .....                                                                                                          | ١٠١ |
| هل مطلوب المجتهد عين الكعبة أو جهتها والخلاف في ذلك؟ .....                                                                                           | ١٠٣ |
| فرع : فيما إذا تغير اجتهاده من صلاة إلى أخرى .....                                                                                                   | ١٠٥ |
| فرع : فيما إذا اجتهد لصلاة ثم حضرت الثانية ، فهل يلزمه أن يجتهد مرة أخرى؟                                                                            | ١٠٦ |

فرع: فيما إذا قلد مجتهداً فمرّ به مارٌ، وقال: أخطأ بك فلان ..... ١٠٧

فصل: الحكم إذا شرع الصبي في صلاة مفروضة بلغ باستكمال السن، فماذا عليه، والخلاف في ذلك ..... ١٠٨

## باب صفة الصلاة

تفصيل القول في النية: ما هيتها وسر الاختباط في أمرها ..... ١١٢

فصل: في وقت النية، أقوال الأصحاب في وقت النية، وتوجيهها ..... ١١٣

اختيار الإمام في وقت النية، وتحرير موضع الاختلاف في ذلك ..... ١١٤

فصل: في كيفية النية، النية في الفرائض المؤدّاة: لا بد فيها من التعيين، وتمييز الأداء عن القضاء ..... ١١٧

كيفيتها في السنن الراتبة ..... ١١٩

فصل: في محل النية ..... ١٢٠

فصل: نية الخروج من الصلاة وأثرها، وصور ذلك ..... ١٢٠  
الحج لا تؤثر فيه نية الخروج، ولا ينقطع بالإفساد. والكلام على شيء من ذلك في الصوم ..... ١٢٢

الشك في أصل النية أو في صحتها، والتردد في نية القصر للمسافر ..... ١٢٢

فصل: شك في صحة النية، فكير ثانياً، وما يترتب على ذلك من صور ..... ١٢٤

فصل: حكم صلاة المسبوق إذا هوى ليدرك الركوع قبل أن يتم تكبيرة الإحرام، وتفصيل ذلك ..... ١٢٧  
من صور التردد في انقلاب الفرض نفلاً ..... ١٢٨

فرع: في اقتران نية القدوة بنية الصلاة ..... ١٢٨  
فصل: في تكبيرة الإحرام ..... ١٢٩

لا يجزيء إلا قول «الله أكبر» أو «الله الأكبر» وصور من التغيير المفسد في ذلك ..... ١٢٩

فرع: في وجوب تأخير تكبيرة المأموم بعد نجاز تكبيرة الإمام، بخلاف سائر الأركان ..... ١٣٠

|                                                                                                                            |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| فصل : حكم صلاة المسبوق إذا اقتصر على تكبيره واحدة للعقد والهوي ..... ١٣١                                                   |  |
| فرع : في العجز عن الإتيان بلفظ التكبير ..... ١٣١                                                                           |  |
| فصل : رفع اليدين مع التكبير، حكمه وكيفيته ووقته، والخلاف في ذلك ..... ١٣٣                                                  |  |
| فصل : تسوية الصنوف، وقيام الناس للصلوة، والخلاف في وقت ذلك ..... ١٣٥                                                       |  |
| فصل : وضع اليدين وكيفية ذلك ..... ١٣٦                                                                                      |  |
| فصل : دعاء الاستفتاح والتعوذ قبل القراءة ..... ١٣٧                                                                         |  |
| فصل : قراءة الفاتحة، ومكان البسمة منها ومن سور القرآن، وهي ركن للإمام والمنفرد ..... ١٣٧                                   |  |
| تفصيل المذهب في القراءة في فصلين :                                                                                         |  |
| الفصل الأول : في قراءة القادر على القراءة ما يفسد الفاتحة من الإخلال بمخارج الحروف - حكم العمد والنسيان في تركها ..... ١٣٩ |  |
| حكم ما لو غير نظم آيات الفاتحة، وكلمات الشهد، وحكم الموالة في القراءة، وما الذي يقطعها ..... ١٤٠                           |  |
| الفصل الثاني : في تفصيل القول في الأمي ..... ١٤٣                                                                           |  |
| الأمي في اصطلاح الفقهاء ..... ١٤٣                                                                                          |  |
| الأمي إذا كان لا يحسن الفاتحة ويحسن غيرها من القرآن، وصور ذلك ..... ١٤٣                                                    |  |
| وحكمه إذا كان لا يحسن شيئاً من القرآن ..... ١٤٥                                                                            |  |
| فرع : الحكم فيما إذا كان يحسن آية من غير الفاتحة، ثم الأذكار الوارد أنها تقوم مقام الفاتحة ..... ١٤٦                       |  |
| الحكم إذا تعلم الأمي الفاتحة في أثناء الركعة ..... ١٤٧                                                                     |  |
| فرع : فيما إذا كرر الفاتحة في ركعة قصدأ ..... ١٤٨                                                                          |  |
| فرع : فيما يلزم الآخرين ببدل الفاتحة ..... ١٤٩                                                                             |  |
| فصل : حكم ما إذا نوى قطع القراءة ولم يقطعها فعلأ ..... ١٤٩                                                                 |  |
| فصل : أحکام التأمين للمنفرد، والإمام والمأموم والخلاف في ذلك ..... ١٥٠                                                     |  |

|                                                                                                                                     |     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| فصل : الخلاف مع أبي حنيفة في وجوب الفاتحة في الركعتين الأخيرتين .....                                                               | ١٥٣ |
| قراءة السورة بعد الفاتحة : حكمها ، وموضعها ، ومقدارها .....                                                                         | ١٥٣ |
| فصل : حكم ما لو قرأ السورة قبل الفاتحة .....                                                                                        | ١٠٠ |
| القيام ركًن : حقيقته ، ووقته .....                                                                                                  | ١٥٥ |
| تفصيل القول في الركوع : أقله ، وأتمه ، والطمأنينة فيه .....                                                                         | ١٥٧ |
| تكبيرات الانتقال والكلام في كيفيةتها .....                                                                                          | ١٥٨ |
| الذكر المشروع فيه ، ورفع اليدين عنده وعند الرفع منه .....                                                                           | ١٥٩ |
| الاعتدال من الركوع ووجوب الطمأنينة فيه .....                                                                                        | ١٦١ |
| فصل في السجود : أول ما يقع على الأرض من الأعضاء - أعضاؤه وحكم<br>كشفها - وكيفية وضعها على الأرض ، والسجود على ما يتحرك بحركته ..... | ١٦٢ |
| أقل السجود وأتمه - والطمأنينة فيه - وما يكون فيه من ذكر .....                                                                       | ١٦٧ |
| فصل : الاعتدال من السجود : حكمه ، والطمأنينة فيه ، وهيئة الجلوس ، والذكر<br>المشروع فيه ، والسجدة الثانية .....                     | ١٦٩ |
| جلسة الاستراحة مسنونة عندنا ، وفي كيفية تكبيرة القيام منها خلاف .....                                                               | ١٧٠ |
| فصل : الحكم إذا هو ليسجد فسقط ، وصور ذلك ، وما يعتد به سجوداً وما لا<br>يعتد .....                                                  | ١٧١ |
| فصل في التشهد : كيفية الجلوس للتشهد ، وهيئة اليدين فيه ، والمذاهب في ذلك                                                            | ١٧٤ |
| رفع المسбحة في التشهد : حكمه ، وموضعه ، وحكم تحريكها .....                                                                          | ١٧٦ |
| فصل : إذا كان على الإمام سجود للسهو ، فيجلس جلسة الافتراض .....                                                                     | ١٧٦ |
| التشهد الأخير مفروض عندنا ، خلافاً لأبي حنيفة ، والتشهد الأول سنة مؤكدة ،<br>وهو من الأبعاض .....                                   | ١٧٧ |
| حكم الصلاة على الرسول ﷺ والصلاحة على الآل في التشهدتين .....                                                                        | ١٧٧ |
| الأكميل والأفضل في التشهد ، والروايات في ذلك .....                                                                                  | ١٧٧ |
| أقل التشهد .....                                                                                                                    | ١٧٨ |

|                                                                                                                |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| الصلاه على الرسول ﷺ وعلى الآل: صيغتها، والروايات في ذلك، والدعاء                                               |  |
| قبل السلام ..... ١٧٩                                                                                           |  |
| فصل: التحلل بالتسليم والخلاف في ذلك، والقول في أقل السلام ..... ١٨١                                            |  |
| اقتران نية التحلل والخروج من الصلاة مع لفظ السلام ..... ١٨٣                                                    |  |
| القول في أكمل السلام وأفضلها ..... ١٨٣                                                                         |  |
| الإمام لا يلبث على مكانه بعد السلام والخلاف من أي قطريه يميل ..... ١٨٤                                         |  |
| فصل: في القنوت ..... ١٨٥                                                                                       |  |
| القنوت في صلاة الصبح، والصيغة التي رجحت عند الشافعي، وموضعه ..... ١٨٥                                          |  |
| - قنوت النازلة: الأصل فيه، وحكمه ..... ١٨٧                                                                     |  |
| ما يتعلق بأمر القنوت: العجر والإسرار، وتأمين المأمور ..... ١٨٧                                                 |  |
| حكم رفع اليدين، ومسح الوجه، وختم القنوت بالصلاه والسلام على المصطفى ﷺ ..... ١٨٨                                |  |
| فصل: ترتيب قضاء الفوائت، وخلاف أبي حنيفة في ذلك ..... ١٨٨                                                      |  |
| فصل: صلاة المرأة كصلاة الرجل تماماً إلا أنا لا نأمرها بالتخوية في السجود، وأنها تنبه الإمام بالتصفيق ..... ١٨٩ |  |
| فصل: عورة المرأة والرجل وما يجب ستره من كلّ منها في الصلاه وفي غير الصلاه، وكيفية الستر ..... ١٩٠              |  |
| فرع: الحكم إذا كان في الثوب الساتر خرق، فوضع يده عليه وكان يصلبي ..... ١٩٢                                     |  |
| فرع: فيما إذا وجد خرقاً لا تستوعب جميع ما يجب ستره، صورٌ واختلاف ..... ١٩٣                                     |  |
| فروع: في صلاة العراة، ومن يخير بين رجل وامرأة لبذل ثوبٍ واحدٍ معه، وفيما إذا طيرت الريح ساتر عورته ..... ١٩٤   |  |
| فرع: في الأمة إذا اعتقت أثناء الصلاة وكانت مكشوفة الرأس ..... ١٩٥                                              |  |
| فصل: حكم ما لو سبقه الحدث في الصلاه والمذاهب في ذلك ..... ١٩٦                                                  |  |
| فصل: حكم الكلام في الصلاه: عمداً ونسيناً، والمذاهب في ذلك ..... ١٩٩                                            |  |

|                                                                                                                                            |                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| القول في التنجنح ..... ٢٠٠                                                                                                                 | الكتاب ..... ٦٦٣ |
| حكم ما لو قرأ آية أو بعضاً من آية فأفهم بها كلاماً - وحكم ما لو دعا بالفارسية،<br>أوقرأ ترجمة للقرآن ..... ٢٠٢                             |                  |
| الكلام ناسياً أو جاهلاً، أو مكرهاً ..... ٢٠٣                                                                                               |                  |
| السكتوت في الصلاة وحكمه ..... ٢٠٤                                                                                                          |                  |
| فصل : العمل - أي الحركة - في الصلاة، ما يُبطل وما يعفى عنه ..... ٢٠٥                                                                       |                  |
| الضابط المميز للعمل الكثير من القليل ..... ٢٠٦                                                                                             |                  |
| فرع : في اشتراط الصوم - عدم الأكل والشرب - في الصلاة ..... ٢٠٨                                                                             |                  |
| تبطل الصلاة : بزيادة ركن عمداً وإن كان عملاً قليلاً، خلافاً لأبي حنيفة ..... ٢٠٩                                                           |                  |
| فصل : ما أدرك المسبوق فهو أول صلاته، والخلاف في فهم نصوص الشافعي<br>في ذلك . وتنظير بمسألة من الجمعة وأخرى من الحج ..... ٢٠٨               |                  |
| فصل : استحباب إعادة الصلاة في جماعة لمن صلاتها منفرداً . والخلاف في<br>بعضها، وهل يشرع الإعادة في جماعة إذا كان صلاتها في جماعة؟ ..... ٢١١ |                  |
| وإذا أعاد المنفرد، فالفرضية أيتها؟ ..... ٢١٢                                                                                               |                  |
| فصل : صلاة العاجز عن القيام : صورٌ واختلاف ..... ٢١٣                                                                                       |                  |
| صلاة العاجز عن القعود، والخلاف في هيئة الاستلقاء ..... ٢١٥                                                                                 |                  |
| كيفية الإيماء بالركوع والسجود للعجز عن القيام ..... ٢١٧                                                                                    |                  |
| العجز عن القيام كال قادر عليه في القراءة والأذكار، فإن اعتقل لسانه، أجرى<br>على قلبه ..... ٢١٨                                             |                  |
| المتغافل يصلِّي قاعداً مع القدرة على القيام ..... ٢١٩                                                                                      |                  |
| تحقيق مهم في الضرورة التي يترك بها القيام والقعود ..... ٢٢٠                                                                                |                  |
| فصل : إذا قال الطبيب لمن مرض في عينه : إذا اضطجعت أياماً، وعولجت،<br>برأت، فهل يكون ذلك عذرًا في الصلاة مضطجعاً؟ ..... ٢٢١                 |                  |
| طروع العجز عن القيام وطروع القدرة أثناء الصلاة ..... ٢٢٢                                                                                   |                  |
| يجوز اقتداء القادر بالعجز ..... ٢٢٤                                                                                                        |                  |

|                                                                                                     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| فصل : نصب الساتر بين يدي المصلي ، وحكم المرور بين يديه ، ومتي يشرع له دفع المار؟ ..... ٢٢٤          |
| فصل : حكم السؤال والاستعاذه إذا قرأ آية رحمة أو آية عذاب ..... ٢٢٦                                  |
| الدعاء في الصلاة وما يشترط فيه . والأذكار المسنونة هل تجوز بغير العربية؟ .. ٢٢٧                     |
| فصل : سجود التلاوة : مقتضي السجود ، وحكم متابعة الإمام ..... ٢٢٨                                    |
| كيفية السجود للقارئ غير المصلي ، وللمصلي ..... ٢٣٠                                                  |
| قضاء سجود التلاوة ..... ٢٣٢                                                                         |
| فرع : في السجود تخضعاً لله من غير سبب ..... ٢٣٣                                                     |
| فصل : في وجوب قضاء الصلاة التي تفوت المرتد والسكران في الردة والسكر ، وتخلل الجنون في ذلك ..... ٢٣٤ |

#### **باب سجود السهو**

|                                                                                                                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| إذا شك في عدد الركعات ، بنى على الأقل ، وسجد للسهو ، خلافاً لأبي حنيفة . ٢٣٦                                       |
| الضابط المعنوي للمذهب في ذلك ..... ٢٣٧                                                                             |
| فصل : محل سجود السهو والمذاهب في ذلك ..... ٢٣٨                                                                     |
| خلاصة ما تحصل من المذهب ، والتفریع على الأقوال والطرق ..... ٢٤٠                                                    |
| الكلام في فوات سجود السهو ..... ٢٤٢                                                                                |
| ضبط القول في الانفصال والاتصال ..... ٢٤٤                                                                           |
| فصل : حكم الشك في عدد الركعات بعد التسليم ..... ٢٤٥                                                                |
| فصل : حكم ما إذا قام إلى الركعة الأخيرة شاكاً ثم قطع بأنها زائدة ، وتفصيل ذلك وصوره ..... ٢٤٦                      |
| تنبيه لدقائق السهو ..... ٢٤٨                                                                                       |
| فصل : التشهد الأول ، من أبعاض الصلاة ، ويتعلق بتركه سجود السهو ، وتفصيل دقيق لتصوير هذا الترك ..... ٢٤٩            |
| فصل : فيما إذا ترك التشهد الأول ساهياً وانتصب قائماً ، وتفصيل الصور والأحكام في المنفرد والإمام والمأموم ..... ٢٥٤ |

|                                                                                                                                                   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| فصل : في حكم الإخلال بترتيب الصلاة عمداً وسهوأ ، تفصيل الصور والخلاف فيها ..... ٢٥٧                                                               |
| صور في ترك سجادات من ركعات ، وتفصيل الكلام فيها ..... ٢٥٩                                                                                         |
| فصل : في جمع وترتيب ما يقتضي سجود السهو ..... ٢٦٤                                                                                                 |
| تفصيل القول في الإخلال بترتيب الأركان ، ويتحقق به تطويل الركن القصير أو نقل ركن إليه ، أو قراءة التشهد في القيام ، أو الفاتحة في التشهد ..... ٢٦٦ |
| أبو حنيفة يرى سجود السهو على من ترك التكبيرات الزائدة في صلاة العيد ، والإمام يتمنى «لو صار إلى هذا صائر من أصحابنا» ..... ٢٧٠                    |
| فرع : في الخلاف في مقتضي السجود إذا جلس بعد الركعة الأولى ، وشرع في التشهد ..... ٢٧١                                                              |
| فرع : فيمن جلس عن قيام في الركعة الأخيرة فسها وأخذ في التشهد قبل السجدين ، ثم تذكر فسجد : وحكم الاعتداد بتشهده . وتفریع هذه الصورة . ..... ٢٧١    |
| فرع : هل قراءة سورة غير الفاتحة في جلوس التشهد لها حكم الفاتحة؟ ..... ٢٧٣                                                                         |
| فصل في مسألتين : أ - لو شك هل سها أم لا . ب - لو تيقن السهو وشك في سجود السهو . وتفریع على ذلك ..... ٢٧٣                                          |
| مفاؤضة بين الكسائي وأبي يوسف (من ملح العلم) ..... ٢٧٥                                                                                             |
| فرع : فيما إذا اعتقد أنه سها ، فسجد للسهو ، ثم تبين له قبل أن يتحلل أنه ما كان ساهياً ..... ٢٧٦                                                   |
| فرع : فيما إذا سها وسجد للسهو ثم تكلم ناسياً بعد السجود ..... ٢٧٦                                                                                 |
| فصل : في المقتدي إذا سها وراء إمامه ، وفيما إذا سها الإمام ، وجوابه القول فيما يتحمله الإمام عن المأموم ..... ٢٧٨                                 |
| فرع : فيما إذا سها الإمام بعد اقتداء المأموم ، فسجد الإمام وتابعه المقتدي ، ثم قام منفرداً يقضي ما فاته ، فسها حالة انفراده ..... ٢٨٢             |
| فصل في سجدة الشكر : المقتضي والأصل فيها ..... ٢٨٢                                                                                                 |
| فرع : في سجود الشكر ، وهل يقام على الراحلة إيماء؟ ..... ٢٨٣                                                                                       |

|     |                                                                                                                                                                             |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٢٨٥ | باب أقل ما يجزئ من عمل الصلاة                                                                                                                                               |
| ٢٨٥ | عد القفال أركان الصلاة أربعة عشر، ولم يخالف إلا في شيئين .. . . . .                                                                                                         |
| ٢٨٧ | باب طول القراءة وقصرها                                                                                                                                                      |
| ٢٨٧ | يقرأ في الصبح والظهر بطول المفصل، وفي العصر نحو ما يقرأ في العشاء، وفي المغرب بقصار المفصل، تفصيل ذلك وتعليقه والاستدلال له، وما فيه من خلاف بين المنفرد والإمام .. . . . . |
| ٢٨٩ | باب الصلاة بالنجاسة                                                                                                                                                         |
| ٢٨٩ | إذا صلى الجنب يقوم أعاد ولم يعيدوا، والمذاهب في ذلك .. . . . .                                                                                                              |
| ٢٩٠ | حكم ما لو بان الإمام كافراً، أو ختنى، وحكم طروع الحدث على الإمام .. . . . .                                                                                                 |
| ٢٩١ | فصل: في دم البراغيث ونحوها، وما يتطرق العفو إليه، وضابط القليل والكثير .                                                                                                    |
| ٢٩٥ | ـ ما عدا الدم والقبح والصديق من النجاسات، كالبول، والعذرنة وغيرها فلا عفواً فيها .. . . . .                                                                                 |
| ٢٩٥ | حكم من صلى وعلى ثوبه نجاسة غير معفو عنها، ولم يشعر بها إلا بعد الصلاة                                                                                                       |
| ٢٩٥ | وحكم ما لو علم النجاسة ثم نسيها، والكلام في ذلك .. . . . .                                                                                                                  |
| ٢٩٧ | فصل: لو كان معه ثوبان: طاهر ونجس، فالاجتهد فيما كالاجتهد في الأولى وقد مضى مفصلاً في الطهارة .. . . . .                                                                     |
| ٢٩٧ | من أشكال عليه أمر الشوين وكان معه ماء يكفي لغسل ثوب واحد، فهل يعتمد الاجتهد؟ وحكم ما لو أصاب ثوبه نجاسة وأشكل عليه موردها .. . . . .                                        |
| ٣٠٠ | فصل: معنى النجاسة الحكمية والعينية، وكيفية الإزالة في كل منها .. . . . .                                                                                                    |
| ٣٠٢ | الضبط والتقريب في ذلك .. . . . .                                                                                                                                            |
| ٣٠٣ | فصل يجمع النجاسات بأنواعها: التقسيم الجامع لشتات النظر في النجس من الجمادات، والحيوانات، والميتات والخارجات .. . . . .                                                      |
| ٣٠٧ | استثنى الشرع من الخارجات المستحبلة ألبان الحيوانات المأكولة .. . . . .                                                                                                      |
| ٣٠٨ | الكلام في المني ورطوبات الفرج، وألبان ما لا يؤكل لحمه، وكذا البيض .. . . . .                                                                                                |

|                                                                                                                                                                 |     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| فرعٌ: في البَلَلِ الَّذِي ينفصلُ مِنْ دَمٍ لَا دَمَ وَلَا صَدِيدٍ فِيهِ . . . . .                                                                               | ٣١٠ |
| فرعٌ: في الإنفحة، وفيما أُبَينَ مِنْ حَيْوَانٍ حَيًّا . . . . .                                                                                                 | ٣١١ |
| فصلٌ: في الطهارةِ مِنْ بُولِ الصَّبِيِّ الَّذِي لَمْ يَطْعَمْ إِلَّا الْلَّبَنِ . . . . .                                                                       | ٣١٢ |
| فصلٌ: في وَصْلِ الْعَظْمِ الْمُنْكَسِ، وَفِي وَصْلِ الْمَرْأَةِ شَعْرَهَا . . . . .                                                                             | ٣١٣ |
| التداويُ بالأعْيَانِ النَّجَسَةِ، وَبِالْخَمْرِ، وَمَا يَعْنِيُ فِي الْمَسْأَلَةِ مِنْ وِجْهِ الإِشْكَالِ ..                                                    | ٣١٤ |
| إِذَا وَصَلَ عَظِيمُهُ بِعَظِيمِ نِجَسٍ وَمَاتَ، فَهَلْ يَنْجِسُ كُلُّهُ؟ . . . . .                                                                             | ٣١٥ |
| وَصَلَ الْمَرْأَةِ شَعْرَهَا وَتَفْصِيلُ الْكَلَامِ فِي ذَلِكَ، وَفِي التَّزِينِ بِتَحْمِيرِ الْوَجْهِ وَنَحْوِهِ .                                             | ٣١٦ |
| فصلٌ: الْكَلَامُ فِي غُسَالَةِ الثَّوْبِ النَّجَسِ وَفِي عَصْرِهِ. وَفِي تَطْهِيرِ الْأَرْضِ تَصْبِيَّهَا<br>النِّجَاسَةُ الْمَائِعَةُ وَالْجَامِدَةُ . . . . . | ٣١٩ |
| إِذَا ضُرِبَ الْلَّبَنُ بِمَاءِ نِجَسٍ وَجَفَّ كَيْفَ يَظْهُرُ . . . . .                                                                                        | ٣٢٤ |
| الْكَلَامُ فِي تَطْهِيرِ الْأَعْيَانِ بِالْاسْتِحَالَةِ بِالنَّارِ وَالشَّمْسِ وَالتَّفْرِيعِ عَلَى ذَلِكِ . . . . .                                            | ٣٢٤ |
| فصلٌ: فِيمَا يَجُبُ عَلَى الْمُصْلِيِّ التَّوْقِيُّ عَنْهُ فِي الْبَدْنِ وَالثَّوْبِ وَالْمُصَلَّى مِنَ<br>النِّجَاسَاتِ، مَعَ تَفْصِيلٍ وَتَصْوِيرٍ . . . . .  | ٣٢٦ |
| لَوْ أَمْسَكَ الْمُصْلِيَّ بِطَرْفِ طَاهِرٍ مِنْ حَبْلٍ وَالآخَرْ نِجَسًا أَوْ مَتَصلٍ بِنِجَاسَةِ صُورٍ<br>مِنْ ذَلِكَ وَأَحْكَامٍ . . . . .                   | ٣٢٩ |
| ضَابطٌ مَا يُبَطِّلُ الصَّلَاةَ، وَمَا لَا يُبَطِّلُهَا مِنَ الاتِّصالِ بِالنِّجَاسَاتِ . . . . .                                                               | ٣٣١ |
| فصلٌ: الصَّلَاةُ عَلَى بَسَاطِ نِجَسٍ أَوْ عَلَى حَرِيرٍ فَرْشٍ فَوْقَهُ حَائِلًا . . . . .                                                                     | ٣٣٢ |
| فصلٌ: الْمَحْدُثُ وَالْجَنْبُ وَالْحَائِضُ يَعْبُرُ أَحَدَهُمُ الْمَسْجِدَ أَوْ يَقْفَى فِيهِ . . . . .                                                         | ٣٣٢ |
| فصلٌ: فِي الْمَوَاطِنِ الْمُنْهَىٰ عَنِ الصَّلَاةِ فِيهَا . . . . .                                                                                             | ٣٣٤ |
| <b>باب الساعات التي تكره الصلاة فيها</b>                                                                                                                        | ٣٣٦ |
| الأوقات التي تكره الصلوات فيها خمسة، وما يستثنى في ذلك . . . . .                                                                                                | ٣٣٦ |
| وهل تصح الصلاة في الأوقات المنهي عنها، أم تقع باطلة؟ وحكم نذر الصلاة<br>في هذه الأوقات . . . . .                                                                | ٣٤٢ |
| فصلٌ: الْمَسْبُوقُ فِي صَلَاةِ الصَّبِحِ يَشْتَغِلُ بِمَتَابِعَ الْإِمَامِ ثُمَّ إِذَا فَرَغَ تَدارِكُ السَّنَةِ .                                              | ٣٤٢ |
| فصلٌ: فِي قَضَاءِ النِّوافِلِ: الْمُؤْقَنَاتُ بِأَنفُسِهَا وَتَوَابِعِ الْفَرَائِضِ، وَالتَّفْرِيعُ عَلَى ذَلِكِ                                                | ٣٤٣ |

|                                                                                                                                                                                                                                             |     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| فصل: في ترتيب التوافل في المناصب والمراتب: العيدان والخسوفان<br>والاستسقاء مقدمة على توابع الفرائض .....<br>٣٤٦ .....                                                                                                                       | ٦٦٨ |
| الخلاف في أفضلية الوتر وركعتي الفجر .....<br>٣٤٦ .....                                                                                                                                                                                      | ٦٦٨ |
| <b>باب صلاة التطوع وقيام شهر رمضان</b>                                                                                                                                                                                                      |     |
| مجموع ركعات السنن الراتبة .....<br>٣٤٩ .....                                                                                                                                                                                                | ٣٤٩ |
| فصل: السنن الراتبة كلها مثنى إلا الوتر .....<br>لو نوى المتنفل ركعتين ثم قام إلى الثالثة عمداً من غير نية زيادة أعداد ركعاته<br>تبطل صلاته، ولو نوى أربع ركعاته بتسلية واحدة، ثم بدا له أن يقتصر على<br>ثنتين، وصور أخرى .....<br>٣٥١ ..... | ٣٤٩ |
| فصل: للمنتفل أن يصلبي قاعداً مع القدرة على القيام .....<br>٣٥٤ .....                                                                                                                                                                        | ٣٥٤ |
| فصل: فيمن نذر صلاة، ولزمه الوفاء بها، فهل له القعود فيها؟ .....<br>٣٥٤ .....                                                                                                                                                                | ٣٥٤ |
| فصل: في صلاة التراويف، وحكم الانفراد والجماعة فيها، والأعداد المأثورة فيها<br>فصل: في صلاة الوتر، وحكمها والمذاهب في ذلك، وأعداد الركعات<br>والأفضل فيها .....<br>٣٥٧ .....                                                                 | ٣٥٥ |
| فصل: هل يصح الوتر بركعة واحدة فقط بعد فريضة العشاء؟ .....<br>٣٦١ .....                                                                                                                                                                      | ٣٥٧ |
| فصل: القنوت في الوتر في النصف الأخير من رمضان، والمذاهب في موضعه .....<br>٣٦٢ .....                                                                                                                                                         | ٣٦٢ |
| <b>باب فضل الجماعة والعذر بتركها</b>                                                                                                                                                                                                        |     |
| حكم الجماعة والمذاهب في ذلك .....<br>٣٦٤ .....                                                                                                                                                                                              | ٣٦٤ |
| فصل: في المعاذير التي يجوز لأجلها ترك الجماعة، وهي عامة وخاصة .....<br>٣٦٧ .....                                                                                                                                                            | ٣٦٧ |
| فصل: تكره الصلاة مع مدافعة الأخبين .....<br>٣٦٩ .....                                                                                                                                                                                       | ٣٦٩ |
| <b>باب صلاة الإمام قائماً بقعود أو قاعداً بقيام</b>                                                                                                                                                                                         |     |
| إذا عجز الإمام عن القيام له أن يستخلف أو يصلبي قاعداً، والأفضل في ذلك<br>والمذاهب في ذلك .....<br>٣٧١ .....                                                                                                                                 | ٣٧١ |
| تعليم الآباء والأمهات صبيانهم الصلاة، ومتى يكون ذلك .....<br>٣٧١ .....                                                                                                                                                                      | ٣٧١ |

|     |                                                                                                                                               |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٧٣ | <b>باب اختلاف نية الإمام والمأمور</b>                                                                                                         |
| ٣٧٣ | اختلاف نية الإمام والمأمور لا يمنع نية القدوة عندنا، وحكم الجمعة وراء الصبي وحكم ذلك فيما إذا اختلفت كيفية الصلاة، كالجنازة والخسوف . . . . . |
| ٣٧٣ | تفريع الصور وأحكامها . . . . .                                                                                                                |
| ٣٧٥ | فصلٌ: حكم انتظار الإمام إذا أحسن بقادِمٍ، وتفصيل ذلك . . . . .                                                                                |
| ٣٧٧ | فصلٌ: فيمن يصح الاقتداء به، وضابط ذلك وما يستثنى منه . . . . .                                                                                |
| ٣٧٩ | فصلٌ: في إمام المرأة للنساء، والمذاهب في ذلك، وحكم شهودهن الجماعة في المسجد . . . . .                                                         |
| ٣٨٢ | فصلٌ: في إمام الأعمى . . . . .                                                                                                                |
| ٣٨٥ | فصلٌ: في الاقتداء بمن لم ينوه الإمام، وحكم ما لو عين الإمام، فبان خطؤه . . . . .                                                              |
| ٣٨٦ | فصلٌ: فيمن يقتدي بعد الانفراد، وينفرد بعد الاقتداء، وحكم الاستخلاف . . . . .                                                                  |
| ٣٨٧ | فصلٌ: في المسبوق إذا أدرك إمامه وقد فاته من الصلاة شيء . . . . .                                                                              |
| ٣٩٠ | فصلٌ: في تأخير المأمور عن الإمام وتقديره عليه، ومتى تبطل القدوة بالتأخر، وما حكم التقدم قصدًا وسهوًا؟ . . . . .                               |
| ٣٩٣ | فصلٌ: في فضل إدراك التكبيرية الأولى، وبماذا يحصل الإدراك؟ . . . . .                                                                           |
| ٣٩٤ | فصلٌ: في تأخير المأمور عن الإمام وتقديره عليه، ومتى تبطل القدوة بالتأخر، وما حكم التقدم قصدًا وسهوًا؟ . . . . .                               |
| ٣٩٨ | <b>باب موقف صلاة الإمام والمأمور</b>                                                                                                          |
| ٣٩٨ | الكلام في رعاية أفضل المواقف وذكر الأولى . . . . .                                                                                            |
| ٤٠٠ | ما يجب رعيته في المواقف في الأماكن المختلفة، والمذاهب في هذه المسائل . . . . .                                                                |
| ٤٠٢ | - متى تتحقق صورة الاقتداء إذا كانا في مواتٍ مشترك في الصحراء، وضبط المذهب في ذلك . . . . .                                                    |
| ٤٠٥ | حكم لو كان بين الإمام والمأمور في الصحراء نهرٌ جارٍ . . . . .                                                                                 |
| ٤٠٦ | حكم ما لو وقفا في دار فيها أبنية مختلفة . . . . .                                                                                             |
| ٤٠٩ | الضابط لصحة القدوة فيما لو وقفا في دارٍ فيها أبنية . . . . .                                                                                  |

|                                                                                                                     |                                                                                                                              |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| حكم ما لو اختلف موقف الإمام في البقاع، كأن يكون أحدهما في مسجد<br>والآخر في ملكٍ، وما يفرض من صورٍ في ذلك ..... ٤١٠ | فرع: فيما إذا وقف الإمام والمأموم في سفينة واحدة، والسفينة مكشوفة ..... ٤١٣                                                  |
| <b>باب صفة الأئمة</b>                                                                                               |                                                                                                                              |
| الكلام فيمن هو أولى بالإمامية، والصفات التي بها التقدم ..... ٤١٥                                                    | النسب الذي يعتبر في التقدم، والخلاف في ذلك، وحكم من أَمْ قوماً وهم له<br>كارهون ..... ٤١٨                                    |
| <b>باب إماماة النساء</b>                                                                                            |                                                                                                                              |
| وفيه حديثاً أم سلمة وعائشة رضي الله عنهما أنها تقف وسطهن ..... ٤٢٢                                                  |                                                                                                                              |
| <b>باب صلاة المسافر</b>                                                                                             |                                                                                                                              |
| السفر الذي يُبْعِدُ القصر، وحكم القصر، والخلاف فيه ..... ٤٢٣                                                        | متى يبدأ المسافر رخصة القصر، والكلام في تحقق مفارقة خطة البلد والقرية .. ٤٢٤                                                 |
| فرع: فيما إذا تحققت مفارقته للخطة، ثم عاد ليحمل شيئاً خلفه من أمتعته،<br>وهل يقصر في البلدة؟ ..... ٤٢٧              | فصلٌ: إذا خرج مسافراً، فلا يعتبر في سفرٍ يقصر فيه ما لم يكن قد ربط نيته<br>بسفرٍ طويلٍ، والكلام في تغيير هذه النية ..... ٤٢٨ |
| فصل: في مدة الإقامة التي تقطع السفر والمذاهب في ذلك ..... ٤٣٠                                                       | فصلٌ: يشتمل على ثلاثة مقاصد:<br>الأول: دخول وقت الصلاة على المقيم في الحضر ثم اتفاق الخروج ..... ٤٣٨                         |
| الثاني: القول في قصر الصلاة المقضية ..... ٤٤١                                                                       |                                                                                                                              |

|                                                                                                                                                                                    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الثالث: تفصيل القول في اقتداء المسافر بالمقيم، وفيه عقارب تحتاج إلى<br>التأنى عند النظر فيها ..... ٤٤٣                                                                             |
| فصل: حكم نية القصر، وحكم ما لو دخل في الصلاة مقينا ثم سافر، أو<br>مسافراً ثم دخل بلدته مقيناً ..... ٤٤٦                                                                            |
| فصل: المسافر إذا اقتدى بمن علمه مسافراً ولم يدر أنوئي القصر أم الإتمام فهذا<br>نوعٌ من التردد، ولكنه محتمل في رخصة القصر، وتعليق الصيدلاني لجواز<br>ذلك ..... ٤٥١                  |
| مسائل في أحكام النية من الزكاة والصوم والطهارة ..... ٤٥٢                                                                                                                           |
| فرع: فيما إذا اقتدى مسافر بمسافر وكان مسبوقاً ..... ٤٥٣                                                                                                                            |
| فصل: فيما إذا استخلف المسافر مقيناً ..... ٤٥٤                                                                                                                                      |
| فصل: لو خرج مسافراً ثم بدا له أن يعود فعاد، ثم أضرب عن الإقامة فخرج<br>مسافراً، فمن أين يترخص بالقصر، وحكاية كلام للصيدلاني ..... ٤٥٥                                              |
| خرج قاصداً مدينةً فلما نزل بمدينة وسط الطريق حُوِّل قصده إلى مدينة أخرى،<br>فليس له أن يقصر حتى يخرج مسافراً من المدينة التي نزل بها، وصور أخرى . ٤٥٦                              |
| فصل: خرج قاصداً غايته وكان له طريقان: طويل وقصير، فهل يقصر إذا سلك<br>الطريق الطويل ..... ٤٥٨                                                                                      |
| حكم القصر للعاشي بسفره والعاشي في سفره، وكلام في رُّخص آخرى ..... ٤٥٩                                                                                                              |
| حكم ما لو أنشأ السفر عاصياً ثم تاب في أثناءه ..... ٤٦١                                                                                                                             |
| ضابط ما يخرج السفر عن كونه سفر معصية، وفروع متصلة بهذا الأصل ..... ٤٦٢                                                                                                             |
| فرع: في مسائل من قضاء الصوم مسافراً ..... ٤٦٥                                                                                                                                      |
| فصل في بيان رخصة الجمع: الصلوات التي يجمع بينها، والسفر الذي يجمع فيه<br>الكلام في نية الجمع، حكمها ووقتها، ونصوص الشافعي في ذلك، والخلاف<br>فيها، وشروط صحة جمع التقديم ..... ٤٦٧ |
| الكلام في جمع التأخير، وهل يشترط فيه الترتيب والموالاة؟ والتفریع على<br>القولين ..... ٤٧٠                                                                                          |

|                                                                                                                                                    |       |     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|-----|
| جواز الجمع بعد المطر، ومعتمد المذهب فيه، وفي جواز الجمع بعد الثلوج                                                                                 | ..... | ٦٧٢ |
| ووجهان .....                                                                                                                                       | ٤٧٤   |     |
| الجمع بعد المطر جائز تقدیماً، وفي جواز التأخیر خلاف .....                                                                                          | ٤٧٤   |     |
| تفیصل القول في طریان انقطاع المطر .....                                                                                                            | ٤٧٥   |     |
| الجمع بعد المطر يختص بالجماعة في المسجد .....                                                                                                      | ٤٧٦   |     |
| <b>كتاب الجمعة</b>                                                                                                                                 |       |     |
| الأصل في وجوبها .....                                                                                                                              | ٤٧٧   |     |
| فصل: فیمن تجب عليه الجمعة، وحكم من يبلغه النداء من أهل القرى الذين لا<br>يبلغون عدد الجمعة، وضبط المذهب من طريق المعنى والتعليل .....              | ٤٧٨   |     |
| فصل: شرائط الجمعة خمسة: عدد، ودار إقامة، وجماعة، ووقت،<br>وخطبتان: تفصیل القول في دار الإقامة، ثم في العدد .....                                   | ٤٨٠   |     |
| ثلاث مسائل منعوتة في الفقه في كتاب الجمعة: .....                                                                                                   | ٤٨٢   |     |
| مسألة الانقضاض: صورها، والأقوال فيها، وفروع تبني عليها .....                                                                                       | ٤٨٢   |     |
| مسألة الزحام: حكم ما إذا زحم على السجود، وما المجزء في ذلك، ولم<br>يصر أحدٌ من الأصحاب إلى انقطاع القدوة عند التخلف عن الإمام بسبب<br>الزحام. .... | ٤٨٧   |     |
| صور من تخلف المزحوم، ومتى يصير مدركاً للركعة، أو مدركاً لل الجمعة .....                                                                            | ٤٨٨   |     |
| صورة ما لو رفع المزحوم رأسه من السجود، فسلم الإمام، ما الذي عليه؟ وهل<br>يثبت له حكم القدوة في الركعة التي يأتي بها؟ وما الذي يتفرع على ذلك؟ ..    | ٤٩١   |     |
| إذا دامت الزحمة حتى رکع الإمام في الرکعة الثانية، فماذا عليه؟ والخلاف في<br>ذلك، وتفریغ على الأقوال فيما نأمره به .....                            | ٤٩٢   |     |
| صورة ما لو أدرك المقتدي الرکعة الأولى بكمالها ثم زحم عن السجود في<br>الرکعة الثانية فلم يسجد حتى سلم الإمام، حكمها وأثرها .....                    | ٥٠٠   |     |
| ختام مسألة الزحام: أربعة أشياء تتمم الغرض وتضبط الأحكام والصور .....                                                                               | ٥٠٠   |     |

|                                                                                                                                                   |                                                                                                                                       |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| تجديد العهد بمراتب الزحام ..... ٥٠٢                                                                                                               | مسألة الاستخلاف: تصوير إقامة صلاة واحدة خلف إمامين، اختلاف قول الشافعي في القديم والجديد في المسألة، والجديد جواز الاستخلاف ..... ٥٠٣ |
| الخلاف فيما لو خطب إمام وصلى بهم آخر ..... ٥٠٤                                                                                                    | الترفيع على قولي القديم والجديد في الاستخلاف في الجمعة ..... ٥٠٤                                                                      |
| شروط المستخلف، ولو بطلت صلاة الإمام، فمضى على وجهه ولم يستخلف، استخلف المقتدون بالإشارة واحداً منهم، وشرط صحة الاستخلاف أن يكون على قرب ..... ٥٠٦ |                                                                                                                                       |
| لو بقي الإمام الأول، وأراد واحد أو جمع قطع نية القدوة والانفراد، فما الحكم؟ ..... ٥٠٨                                                             | لو استخلف الإمام في الركعة الثانية مسبوقاً لم يدرك الركعة الأولى، فهل يجوز؟ وترفيع المسألة ..... ٥٠٨                                  |
| استخلاف من لم يقتد بالإمام: تصوير المسألة وحكمها في الجمعة وفي غيرها ..... ٥١٠                                                                    | فصل: ذكر صاحب التقريب تفصيلاً جاماً في نية الجمعة، وهل هي صلاة برأسها، أو هي ظهر مقصورة، شرح ذلك وتفضيله ..... ٥١٢                    |
| فصل: من شرائط الجمعة الوقت، فمتى تصير الجمعة صحيحة واقعة في الوقت؟ ..... ٥١٣                                                                      | فصل: في أقسام الناس بالنسبة للجمعة ..... ٥١٤                                                                                          |
| فصل: في الأعذار التي بها ترك الجمعة، وهي بعينها التي تُجُوز التخلف عن الجمعة، ومنها تمريض مريض والقيام عليه ..... ٥١٧                             | ضابط المرض الذي يجوز به التخلف عن الجمعة، وأيضاً ضابط فرض الكفاية في رعاية المريض ..... ٥١٨                                           |
| متى يجوز لأصحاب المعاذير صلاة الظهر؟ وتفصيل ذلك ..... ٥٢٠                                                                                         | المتختلف عن الجمعة بغير عذر هل يصح منه الظهر قبل فوات الجمعة؟ ..... ٥٢١                                                               |
| لو صلى الظهر وأجزأ عنه، ثم حضر الجمعة وأقامها، فالفرض أيهما؟ ..... ٥٢٢                                                                            | صلى الظهر غير معذور، وقلنا: إن ظهره يجزئ، ولو فاتت الجمعة لا يلزمه القضاء، فهل يظل مطالباً بالحضور للجمعة مع ذلك ما لم تفت؟ ..... ٥٢٣ |

فصل: اختلف قول الشافعي في أن الإمام لو كان صبياً، أو متنفلاً، فهل تصح الجمعة؟ والاختلاف مفْرَع على ما إذا تم الأربعون على الكمال دون الإمام .. ٥٢٤

- ولو اقتدى أربعون من أهل الكمال فصاعداً بإمام، ثم بان أنه كان محدثاً ..... ٥٢٤

ولو كان إمام القوم عبداً، أو مسافراً ..... ٥٢٥

حكم السفر لمن هو من أهل الجمعة إذا زالت الشمس يوم الجمعة ..... ٥٢٦

## باب الغسل للجمعة والخطبة

|                                                                                                                                                                                                                                                             |     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| حكم غسل الجمعة، من المطالب به، ووقته، ثم حكم التيم بدلاً لمن عجز عن الغسل .....                                                                                                                                                                             | ٥٢٨ |
| ذكر الأغسال المسنونة وعدّها .....                                                                                                                                                                                                                           | ٥٣٠ |
| فصل: تفصيل القول في المسبوق إذا أدرك من الجمعة شيئاً .....                                                                                                                                                                                                  | ٥٣١ |
| تبرم الإمام بترتيب المختصر، والاعتذار عن الخروج عليه .....                                                                                                                                                                                                  | ٥٣١ |
| أدرك مع الإمام ركعة كاملة، فإذا هي ثالثة قام الإمام إليها ساهيًّا في صلاة الصبح، الخلاف في الاعتداد بهذه الركعة من المأموم، وماذا لو أدرك الإمام في رکوع هذه الركعة؟، ثم ما الحكم لو كان ذلك في صلاة الجمعة، وتفریعُ لابن الحداد، وكلام القفال في ذلك ..... | ٥٣٢ |
| فصل في شروط الخطبيين، وما يستحب فيهما: .....                                                                                                                                                                                                                | ٥٣٦ |
| - الخطبيان لا بد منهما، ولا تكفي الواحدة خلافاً لأبي حنيفة .....                                                                                                                                                                                            | ٥٣٦ |
| أركان الخطبيين: أركانهما خمسة، مع الخلاف في مواضع بعضها .....                                                                                                                                                                                               | ٥٣٧ |
| عودٌ إلى تفصيل القول في الأركان .....                                                                                                                                                                                                                       | ٥٣٩ |
| القول في الأمر بالتقوى، وكلام مهم للإمام عن مقصد الشريعة في هذا الركن ..                                                                                                                                                                                    | ٥٤٠ |
| حكم القيام في الخطبيين، وحكم القعود بين الخطبيين، وما يُرْعى في ذلك ..                                                                                                                                                                                      | ٥٤٣ |
| شرائط الخطبيين .....                                                                                                                                                                                                                                        | ٥٤٤ |
| قول جامع في آداب الخطبة وسننها .....                                                                                                                                                                                                                        | ٥٤٦ |
| فصل: في الاستماع والإنصات وما يتعلق به .....                                                                                                                                                                                                                | ٥٤٨ |

|                                                                                                                              |     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| القول في ذلك يتعلق بما هو واجب .. وحتم وما هو أدب، ويترفع على ذلك الكلام في حكم رد السلام على من دخل وسلم والإمام يخطب، وكذا |     |
| تشميم العاطس ..... ٥٤٨                                                                                                       |     |
| ترتيب المذهب وضبط المسائل ..... ٥٥٤                                                                                          |     |
| حكم الصلاة وقت الأذان، ولمن دخل والإمام يخطب ..... ٥٥٦                                                                       |     |
| فصل: أهل بغداد لا يقتصرن على جمعة واحدة، وتعليق ذلك، وما يترب                                                                |     |
| على الاختلاف فيه ..... ٥٥٧                                                                                                   |     |
| حكم ما لو أقيمت جمعتان حيث نمنع من ذلك، والكلام في السبق، ومفهومه،                                                           |     |
| وتعيين السابقة والعجز عن التعيين، وتعيين السابقة ثم الذهول عنها، صور                                                         |     |
| ذلك وأحكامه، والتفریع عليه ..... ٥٥٩                                                                                         |     |
| فصل: في القراءة في صلاة الجمعة ..... ٥٦٣                                                                                     |     |
| <b>باب التبکیر إلى الجمعة</b>                                                                                                | ٥٦٥ |
| الغرض من الباب الكلام على حديثٍ في الحث على التبکیر، وبيان الاختلاف                                                          |     |
| في معنى الساعات، والإمام يرى أن حمل الساعات المذكورة في الحديث                                                               |     |
| على الساعات التي قسم إليها الليل والنهار غلط لا يمكن القول به ..... ٥٦٥                                                      |     |
| يستحب أن يأخذ الرجل زيتها، ويتطيب، ويمشي على هيئة ..... ٥٦٦                                                                  |     |
| <b>باب صلاة الخوف</b>                                                                                                        | ٥٦٨ |
| الكلام في صلاة الخوف قسمان: ما يجري في شدة الخوف والالتحام بالعدو،                                                           |     |
| وإلى ما يكون في غير ذلك، ثم لا جمع بسبب الحرب إلا أن يكون في سفر .                                                           | ٥٦٨ |
| تفصيل القول في صلاة الخوف قبل انتهاء الأمر إلى التحام الفريقين (في غير                                                       |     |
| شدة الخوف) ..... ٥٦٨                                                                                                         |     |
| ورويت الصلاة على هذه الحال على وجوه: منها رواية خوات ومنها رواية ابن                                                         |     |
| عمر، لغزوة ذات الرقاع، الترجيح بين الروايتين، وتفصيل المذهب في ذلك                                                           | ٥٦٨ |
| التفریع على اختيار رواية خوات وألا تصح الصلاة إلا عليها ..... ٥٧٢                                                            |     |
| فصل: في تصوير هذه الصلاة ..... ٥٧٤                                                                                           |     |

|                                                                                                                                               |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| الفصل الثاني: في تصوير إقامتها على هذه الصورة في حالة الاختيار ..... ٥٧٥                                                                      |  |
| فرع: إذا أراد الإمام أن يصلِّي بالطائفتين صلاة المغرب ..... ٥٧٦                                                                               |  |
| الفصل الثالث: فيما إذا فرقهم الإمام أربع فرق ..... ٥٧٨                                                                                        |  |
| الفصل الرابع: في حكم سجود السهو ..... ٥٨٢                                                                                                     |  |
| اختلقو في اشتقاق الاسم: «ذات الرقاع» ..... ٥٨٤                                                                                                |  |
| فرع: فيما إذا كان القتال في دار الإقامة فأراد الإمام أن يصلِّي بهم الجمعة على هيئة صلاة ذات الرقاع، والخلاف في تصحیحها ..... ٥٨٥              |  |
| فصل: تصویر صلاة عسفان، ثم تصویر الصلاة (ببطن نخل) ..... ٥٨٦                                                                                   |  |
| فصل: تردد نص الشافعی في وجوب رفع السلاح في صلاة الخوف، تصویر ذلك وحكمه ..... ٥٨٨                                                              |  |
| فصل: صلاة الخوف إذا التحم الفريقيان واشتد الخوفُ، وتفصیل الكلام في استقبال القبلة، والعمل الكثير، وتلطخ السلاح والثياب بالدم، وضابط ذلك . ٥٩٠ |  |
| فصل: فيمن كان يصلِّي آمناً ثم طرأ الخوف فركب، ومن كان يصلِّي في شدة الخوف فأمن فنزل ..... ٥٩٤                                                 |  |
| فصل: فيمن كانوا جلوساً في كمين يترصد العدو، ولو وقفوا للصلاحة، لانكشف أمرهم ..... ٥٩٦                                                         |  |
| <b>باب من له أن يصلِّي صلاة الخوف</b>                                                                                                         |  |
| تفصیل الخوف وسببه وصورته، ولا تكون صلاة الخوف إذا انهزم العدو وركبنا أقفيتهم ولا خوف من رجعتهم، كما لا تكون لمن ولاهم ذبره ..... ٥٩٧          |  |
| القتال الواجب والمباح وكلام في ذلك ..... ٥٩٧                                                                                                  |  |
| صلاة الخوف لا تختص بما يجري في القتال، فالخوف من سيل جارف، أو حريق هالك يجيز صلاة الخوف ..... ٥٩٨                                             |  |
| فرع تقديري: إذا قرب فوات الوقوف بعرفة ولو صلَّى المحرم متمنأً فاته الحج، فما الحكم؟ ..... ٥٩٩                                                 |  |

|                                                                                                                              |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| فصل : فيمن رأى سواداً فظن أنه عدواً، فهرب وصلى صلاة الخوف، ثم بان أنه لم يكن عدواً، فما الحكم؟ ..... ٦٠٠                     |
| صورٌ يجري فيها القولان في جواز صلاة الخوف، وضابطها كل من خاف أمراً لو تحقق لصحت صلاة الخوف معه، ثم بان خلافه ..... ٦٠١       |
| كلام وتفصيل وتعليق للأولى فيمن قصده مسلم في نفسه الدفع أو الاستسلام؟ ..... ٦٠١                                               |
| لا يجوز الاستسلام لكافر ..... ٦٠٢                                                                                            |
| وهل يجوز الاستسلام إذا تمكّن من الهرب أو التحصن بحصن أو نحوه ..... ٦٠٣                                                       |
| <b>باب ما له لبسه وما ليس له</b>                                                                                             |
| الكلام في لبس الحرير للرجال ..... ٦٠٤                                                                                        |
| افتراض الحرير يحرم على النساء كما يحرم على الرجال ..... ٦٠٧                                                                  |
| الصبيان هل يجوز أن يلبسهم القوام الحرير؟ ..... ٦٠٧                                                                           |
| التريخيص في لبس الحرير للضرورة ..... ٦٠٧                                                                                     |
| فصل : ما يحل ويحرم من الجلود ..... ٦٠٨                                                                                       |
| <b>كتاب صلاة العيد</b>                                                                                                       |
| الأصل في مشروعية صلاة العيد، وحكمها، وشروطها، والاغتسال لها ..... ٦١١                                                        |
| استحباب إظهار التكبير جماعة وفرادي، ووقته ..... ٦١٣                                                                          |
| ويستحب المشي إلى المصلى ..... ٦١٥                                                                                            |
| كيفية صلاة العيد : أفلها وأكملها، وموضع الخطبة منها ..... ٦١٦                                                                |
| حكم التنفل قبلها، ومن يستحب له شهودها ..... ٦٢٠                                                                              |
| <b>باب التكبير</b>                                                                                                           |
| التكبير عقب الصلوات في الأضحى، متى يبدأ لغير الحجيج وللحجيج ..... ٦٢٣                                                        |
| التكبير للإمام والمأموم والمتفرد، ثم هل يكون بعد النوافل؟، وهل يكون بعد قضاء الفوائت، وهل يستدرك التكبير إذا نسيه؟ ..... ٦٢٥ |

|                                                                               |  |
|-------------------------------------------------------------------------------|--|
| فصل : حكم أداء الشهادة بعد غروب الشمس يوم الثلاثاء من رمضان على رؤية          |  |
| الهلال ليلة الثلاثاء ..... ٦٢٨                                                |  |
| حكم شهادة العدلين قبل زوال الشمس يوم الثلاثاء ..... ٦٢٩                       |  |
| ما الحكم إذا وقعت الشهادة نهار الثلاثاء ، وعدّل الشهود بعد الغروب؟            |  |
| وما الحكم إذا عدلوا بعد الزوال؟ وهل تكون صلاة العيد مؤداة أم مقضية؟ ..... ٦٣٠ |  |
| إن قلنا : إنها مقضية ، فمتى تُقضى؟ ..... ٦٣١                                  |  |
| فرع : ذكره العراقيون : إذا كان يوم العيد يوم جمعة ، فما حكم الجمعة على من     |  |
| حضر من أهل القرى للعيد؟ ..... ٦٣٣                                             |  |
| <b>كتاب صلاة الخسوف</b>                                                       |  |
| ٦٣٥ حكم إقامة صلاة الخسوف في الأوقات المكرورة ..... ٦٣٥                       |  |
| بيان الأقل في صلاة الخسوف ، والأكمل ..... ٦٣٥                                 |  |
| ما العمل إذا تحلى من صلاته ، فصادف الخسوف قائماً؟ ..... ٦٣٧                   |  |
| فرع : حكم المسبوق إذا أدرك الإمام في الركوع ..... ٦٣٨                         |  |
| الجلسة بين السجدين في صلاة الخسوف بمثابة الجلسة بين كل سجدين ..... ٦٣٩        |  |
| فصل : تصوير الشافعي اجتماع العيد والخسوف والاعتراض عليه في ذلك ،              |  |
| ودفع الاعتراض من أئمة المذهب ..... ٦٣٩                                        |  |
| على تقدير وقوع ما صوره الشافعي مما الذي يقدّم؟ وحكم ما لو فرض مع              |  |
| اجتماع العيد والخسوف شهود جنازة ..... ٦٤١                                     |  |
| الحكم إن اجتمع خسوف وجمعة ..... ٦٤٢                                           |  |
| خطبة الكسوف . ثم حكم الخطبة إذا اتفق الخسوف والعيد ، أو الخسوف                |  |
| والجمعة ..... ٦٤٢                                                             |  |
| فصل : الصلاة عند خسوف القمر كالصلاحة عند كسوف الشمس ، والفرق بينهما .         |  |
| حكم الجماعة فيما ..... ٦٤٣                                                    |  |
| فصل : ما الحكم إذا انجلت الشمس ، أو القمر ولم تتفق الصلاة؟ ..... ٦٤٤          |  |

|                                                                                  |                                                                                                      |
|----------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الشافعي لا يؤثر الصلاة في شيء من الآيات التي تظهر - سوى الخسوف -<br>.....<br>645 | كالزلزال وما في معناها .....                                                                         |
| 646                                                                              | <b>باب صلاة الاستسقاء</b>                                                                            |
| 646                                                                              | مقتضيها، وآدابها، وهيئتها .....                                                                      |
| 647                                                                              | إن استسقوا فسقوا، فذاك، وإن لم يُسقوا خرجوا مرة أخرى، وصلوا، وليس<br>في هذا ضبط ما استمر الجدب ..... |
| 648                                                                              | الحكم إذا سُقوا قبل موعد الخروج .....                                                                |
| 648                                                                              | الخطبتان في الاستسقاء، وما يستحب فيهما .....                                                         |
| 650                                                                              | فرع: فيه بعض أحكام النذور المتعلقة بصلاة الاستسقاء .....                                             |
| 651                                                                              | <b>باب تارك الصلاة</b>                                                                               |
| 651                                                                              | مذاهب العلماء في تارك الصلاة من غير عذر .....                                                        |
| 651                                                                              | تصویر الترك الذي يتعلّق به استحقاق القتل، يتعلق بأمرین: أحدهما - في عدد<br>الصلة - .....             |
| 652                                                                              | والثاني - في معنى الوقت المعتبر في إخراج الصلاة عنه .....                                            |
| 653                                                                              | إذا قتل تارك الصلاة، دُفن في مقابر المسلمين، وصُلّي عليه .....                                       |
| 650                                                                              | <b>محتوى الكتاب ..</b>                                                                               |

\* \* \*

